
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Patriarches et rois antédiluviens

Autor: Boissier, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PATRIARCHES ET ROIS ANTÉDILUVIENS

Nec Babylonios temptaris numéros
Horace.

La littérature babylonienne de même que l'Ancien Testament«
nous a conservé diverses traditions sur les origines de l'humanité.
Elle recherche en toutes choses l'élément historique, s'efforçant de

lier les faits les uns aux autres suivant un ordre rigoureux, enchaînant
les dynasties dès les temps mythiques, notant la durée des règnes
remontant au delà du déluge, jusqu'à la création du monde. Grâce aux
belles découvertes qui se multiplient en Mésopotamie, en Asie-Mineure
et ailleurs, les connaissances du passé s'enrichissent et se précisent.
L'Ashmolean Museum d'Oxford est entré en possession de deux
documents provenant de Babylonie, dont l'écriture est cunéiforme et qui
ont été — ainsi que l'auteur de ces lignes a pu se rendre compte —
admirablement publiés par S. Langdon, le savant assyriologue,
professeur à Jesus College (1). Le moins considérable est un fragment de

brique, de couleur brune rougeâtre, dont la face comprend douze lignes
et le verso six lignes. L'autre est un prisme rectangulaire, portant
huit colonnes et trois cent soixante-dix-huit lignes. Le premier de ces
documents énumère les rois antédiluviens, le second est un canon des

dynasties anté- et post-diluviennes qui s'arrêtent à 2154 avant J. C.

Nous ne nous occuperons ici que des rois mythiques qui ont régné
avant le déluge. La Genèse telle qu'elle nous est parvenue présente
successivement deux généalogies de la descendance du premier couple

(1) Oxford editions of Cuneiform Texts. Vol. II, The Weld-Blundell
Collection, by S. Langdon, Oxford, 1923, p. 1-27. Voir aussi l'article de
Zimmern paru dans la Zeitschrift der deutschen morgenicindischen Gesellschaft,
Neue Folge. Band III Heft 1 (Leipzig 1924) p. 19-35, qui donne un résumé
utile et enrichi d'observations personnelles du beau mémoire de Langdon.



288 ALFRED BOISSIER

humain jusqu'au déluge ; c'est d'abord celle des Qaïnites au chapitre

IV, puis celle des enfants de Seth au chapitre V. Nous avons
d'un côté la liste des Qaïnites du document yahviste (neuvième siècle
avant J. C.) qui renferme sept noms, de l'autre celle des Séthites du
document sacerdotal (cinquième siècle avant J. C.) qui comjirend les
dix noms suivants :

1. Adam. — 2. Seth. — 3. Enosch. —4. Qainan. —5. Mahalalel. —
6. Yered. — 7. Henoch. — 8. Methuschelah. — 9. Lamech. — 10. Noé.

Quelques-uns de ces noms sont difficiles à expliquer. On n'a pas
donné d'étymologie satisfaisante d'Adam. On serait tenté de faire appel
à la science assyriologique et de rapprocher Yadam hébreu du sumérien
adam qui signifie : humanité, d'autant plus que, comme nous allons le
voir tout à l'heure, les documents cunéiformes nous ont conservé des
listes de rois antédiluviens dont les noms sont sumériens. Rappelons ici
que les Sumériens sont les anciens habitants de la Babylonie, inventeurs

de l'écriture cunéiforme, que les Accadiens appartenant à un
groupe ethnique différent devaient adopter jilus tard et qu'ils parlaient
une langue non sémitique. Ces Sumériens avaient un système de
numération que nous appelons sexagésimal parce que le nombre 60 y
joue un rôle jirépondérant. Ils n'avaient pas l'unité 100 ; ils disaient
soixante-quarante. Le système sexagésimal a marqué le plus fortement
son empreinte dans l'astronomie. On connaît les 360 degrés du cercle,
les 60 minutes de l'heure, les 60 minutes du degré, ainsi de suite. Ajoutons

encore que dans l'échelle de 1, 60, 600 et 3600 les trois ordres
d'unités supérieures s'appelaient sosse (60) nére (600) et sare (3600).

La durée de la période de la création au déluge est d'après le texte
massorétique de 1656 années, d'ajirès le samaritain de 1307 années et
d'après les Septante de 2242 années. Les chiffres ne concordent pas.
Lucien Gautier (1) donne sa préférence au comput samaritain.

Le chapitre IV de la Genèse loin de se borner comme le document
sacerdotal du chapitre V à une enumeration sèche et monotone de

personnages dont il est dit, « qu'ils engendrent des fils et des filles »,

nous raconte les origines de la civilisation et nous a conservé un des

chants les plus primitifs du monde, l'appel à la vengeance de Lemech.
« Il respire, dit Lenormant (2), un tel accent de férocité primitive

(1) Introduction à l'Ancien Testament, p. 86, n. 1.

(2) Les origines de l'histoire, 2e éd., p. 187.



PATRIARCHES ET ROIS ANTEDILUVIENS 289

qu'on le placerait volontiers dans la bouche d'un sauvage de l'âge de

pierre dansant auprès du cadavre de sa victime. » Et cependant certains
exégètes ont cru pouvoir établir une relation entre ce chant et la
fabrication des armes métalliques. La résonnance du marteau sur
l'enclume scande la voix de Lemech qui chante en forgeant l'épée. C'est

comme le triomphe de la civilisation qui s'enorgueillit d'avoir découvert
des engins homicides. Le verset 29 du chapitre V appartient au
yahviste, ainsi que l'a montré la critique biblique. Certains commentateurs
voient dans le message réconfortant qu'il annonce, la joie qu'apporte
aux humains la culture de la vigne. Ce détail pittoresque tranche sur
les formules d'état-civil du document sacerdotal.

Avant la découverte des tablettes cunéiformes, les traditions
babyloniennes sur les jiremiers âges de l'humanité nous avaient été révélées

par un prêtre babylonien, nommé Bérose, dont on place la
naissance entre les années 350 et 340 avant J. C. et qui avait écrit en grec
un ouvrage intitulé B«j3uAwvtaxâ ou XaJiBaïxà. Son but était de faire
connaître aux Grecs l'histoire et la science de son pays. L'œuvre
de Bérose ne nous est parvenue qu'indirectement par des auteurs
intermédiaires, parmi lesquels il faut citer en première ligne Alexandre
Polyhistor (1). Alexandre était un Grec d'Asie, qui avait été fait
prisonnier et emmené à Rome au temjis de Sylla. Là il était entré au
service de la famille de Cornelius Lentulus, qui ayant apprécié sa
science universelle l'avait affranchi. Le surnom de Polyhistor lui fut
donné pour son extrême fécondité littéraire. Ses écrits constituaient
une véritable bibliothèque. Dans le livre qui traite des légendes
cosmogoniques des Babyloniens, nous lisons l'histoire des rois
antédiluviens puisée aux meilleures sources, car Bérose, prêtre du dieu Bel,
connaissait les archives sacerdotales du fameux sanctuaire de Babylone.

Quoique le texte grec ait souffert dans son passage entre les

mains des copistes, néanmoins on peut donner au moyen de quelques

corrections et des textes cunéiformes d'Oxford une leçon
satisfaisante des noms des rois antédiluviens suivants :

1. Alôros. — 2. Alaparos. — 3. Almélon. — 4. Amménon. — 5.

Amegalaros. — 6. Daôzos. — 7. Edoranchos. — 8. Amenpsinos. —
9. Opartès. — 10. Sisouthros.

M. Zimmern dans le travail sus-mentionné a montré que grâce aux
documents cunéiformes publiés par Langdon, on se rend compte de

(1) Pour ce qui concerne Bérose, voir l'ouvrage remarquable de Paul
Schnabel, Berossos und die babylonisch-hellenistische Literatur. Leipzig
et Berlin, 1923.

ItEV. DE THÉOL. ET DR PHIL. N. S., t. XIV (n° 60, 1926). 19



290 ALFRED BOISSIER

la sûreté des informations de Bérose, puisque les noms des patriarches
qu'il donne correspondent entièrement à ceux des listes babyloniennes.

L'importance des écrits de Bérose est à marquer d'autant plus que
son œuvre a été analysée dans un esprit trop critique par Ernest
Havet (1).

Il serait vain de vouloir établir des similitudes entre Bérose, les
documents d'Oxford et les deux listes généalogiques de la Genèse.
On constate que le nombre dix des Séthites correspond aux dix rois
antédiluviens et que Noè a son analogue dans Sisouthros qui est
le héros du déluge babylonien. On peut postuler un prototype unique
pour tous ces documents. Là où il y a divergence dans les trois sources
babyloniennes 1. Bérose 2. tablette d'Oxford 3. prisme d'Oxford,
c'est dans l'ordre des rois et dans la durée de leurs règnes qu'elle se

manifeste et cela se comprend puisque ce sont trois sources
différentes. Il y a en effet dans les documents babyloniens comme dans
ceux de l'Ancien Testament des couches distinctes ayant leur teinte
spéciale. C'est ainsi que dans Bérose on perçoit l'écho des traditions
de Babylone, tandis que la tablette et le prisme d'Oxford représentent
celles des villes de Larsa et d'Isin. Voici les totaux de la durée des dix
règnes antédiluviens :

Bérose 432.000 années
Tablette d'Oxford 456.000 années
Prisme d'Oxford 241.200 années

Deux faits caractérisent les époques lointaines, la longévité des rois
ou patriarchps et certaines révélations divines, grâce auxquelles les
humains sont initiés à la sagesse et à la civilisation. Les chiffres énormes

s'appliquent à des jours cosmiques et mettent en relation la
longévité humaine avec les révolutions célestes. Il semble que l'œuvre
divine s'élabore lentement et qu'à certaines heures l'horloge du cosmos
annonce une théophanie, par laquelle l'humanité s'élève à un nouvel
échelon du progrès. A toutes les époques les Babyloniens ne se lassent

pas d'exprimer le vœu de vivre le plus longtemps possible, hantés par
le souvenir de leur ancêtre échappé au cataclysme et dont le nom
significatif Zi-ud-sud-du (2) indique « longévité ». Le Noé biblique est

(1) Mémoire sur la date des écrits qui portaient les noms de Bérose et de

Manéthon. Paris, 1873.
(2) C'est l'équivalent du Sisouthros de Bérose.



PATRIARCHES ET ROIS ANTÉDILUVIENS 291

âgé de six cents ans lors du déluge, et le Noé babylonien a vécu dix
sares soit 36.000 ans, ce qui lui a largement donné le temps d'écrire ses

mémoires et de faire son testament. Alors que les listes de la Genèse

présentent les jiatriarches comme de simples mortels et non comme des

dieux ou des demi-dieux, les héros babyloniens sont des rois qui
régnent sur des villes célèbres. Ainsi que Lenormant le fait observer,
l'écrivain biblique évite tout ce qui peut diviniserl'homme. Les Qaïnites
sont des éponymes de la civilisation auxquels on ne décerne aucun
honneur divin.

L'abbé Vigouroux (1) discutant la chronologie antédiluvienne a

rappelé un précieux passage de Suidas, qui permettrait de rabaisser
la valeur numérique des années des rois mythiques. « Les sares, dit
Suidas, sont chez les Chaldéens, une mesure et un nombre. Cent vingt
sares, selon le calcul des Chaldéens, font 2,222 (corr. 2220) ans, car le
sare contient 222 (corr. 223) mois lunaires, ce qui équivaut à 18 ans
6 mois. » Le sare avait donc une double valeur, l'une astronomique
correspondant à 3600 ans, l'autre civile de 18 ans et 6 mois seulement.
Evidemment si on compte les sares à raison de 18 ans et demi on
établit entre la chronologie biblique et la chronologie babylonienne
une concordance, qui vise spécialement le texte des Septante. Le total
obtenu ainsi donne le nombre de 2221 années qui se rapproche
sensiblement des 2242 indiquées par les Septante. M. Lenormant qui a cherché

à démêler les fils de ces systèmes chronologiques a montré,après
d'autres savants, que les spéculations sur les nombres chères aux
écrivains sacrés constituent une chronologie exacte reposant moins
sur des traditions historiques ou mythiques, que sur des calculs
systématiques du narrateur. C'est ce qui explique par exemple que les
chiffres du Samaritain ont subi certains raccourcissements, qui n'existaient

pas dans les manuscrits de l'époque de saint Jérôme, où ils
concordaient avec ceux de la recension hébraïque. La tentation de

jongler avec les nombres est grande pour celui qui construit un système
chronologique.

Le document sacerdotal ne s'intéresse pas à la découverte de la
métallurgie et aux arts de la musique et de la poésie. Il a en vue le
développement moral et religieux de l'humanité. « Sous Enosch, dit-il,
on commence alors à invoquer le nom de Yahvé ; Henoch marcha
avec Dieu et lui ne fut plus, car Dieu l'avait pris à lui. » Henoch, dont

(1) La Bible et les découvertes modernes, 5e éd. 1889, t. I, p. 244. Voir ausai
Bailly, Histoire de l'astronomie ancienne, p. 297.



292 M.FRED BOISSIER

il n'est pas dit « qu'il mourut», mais « qu'il ne fut plus » et qu'il vécut
365 ans, a son correspondant dans le septième roi antédiluvien de la
tradition chaldéenne : Enmeduranki (Edoranchos). Ce personnage
doit sa célébrité à l'institution du sacerdoce des devins, qui lui avait
été révélé par les dieux ainsi que nous l'apprend un document cunéiforme

du British Museum que Zimmern de Leipzig a publié le premier (1).
D'autre part nous savons par Bérose que sous son règne se produisit
une de ces révélations divines, qui constituent le privilège des
antédiluviens. Dans ces âges reculés on vit plusieurs fois sortir de la mer
Erythrée (2) (le golfe Persique) des êtres étranges aux formes moitié d'homme
et moitié de poisson qui initient les humains à la civilisation. Ils sont
les révélateurs d'une loi, jiroclamée non pas sur un Sinaï, mais
retentissante comme la voix qui émane des profondeurs de l'Océan. Il vaut
la peine de citer ici les paroles de Bérose relatives à la première
théophanie, car il y en eut plusieurs dont chacune constitue l'événement
caractéristique de ces temps fabuleux.

(1) Beiträge zur Kenntnis der babylonischen Religion. Leipzig, 1901,

p. 117-121. Du même auteur : Die Keilinschriften und das Alte Testament
von Eberhard Schrader, 3e Aufl., Berlin, 1903, p. 533.

(2) Le golfe Persique qui fut dans les temps reculés le théâtre de théo-
phanies mémorables est célèbre par la pêche des huîtres pcrlières qu'on y
trouve en abondance. Un voyageur allemand qui y naviguait en 1906,
dans un but commercial, raconte qu'il assista une nuit à un de ces phénomènes

lumineux d'une beauté impressionnante, qu'on constate parfois
là-bas pendant les fortes chaleurs. Il le décrit dans les termes suivants:

« Heute Nacht habe ich ein Phänomen gesehen, das mir bisher
unbekannt war. Unser Kapitän hatte mir schon davon erzählt und mir
versprochen, mich zu wecken, wenn die Erscheinung, die hier im Golf in der
heissen Zeit häufiger aufzutreten scheint, sich bemerkbar machen sollte.
Da ich auf Deck schlief, so war ich gleich zur Hand als er mich rief. Der
südliche Horizont war ein lichtes Band, das auf dem Wasser lag, und es
sah genau so aus, als wenn dort Brandung wäre. Rapide kam der intensiv
helle Schein näher und schoss westlich von uns scharfe Strahlen auf den
Wasserspiegel in schneller Reihenfolge voraus, genau wie die Strahlen des

Scheinwerfers eines Kriegsschiffes. Dann strömte die ganze Lichtflut —
immer im Wasser — auf unser Schiff ein, breite Feuerwogen von 2-300 M.
Länge schössen in unaufhörlicher Folge heran und glitten unter unserm
Schiffe weg, vielleicht 3 Minuten lang. Dann änderte sich auf einmal das
Bild. Links hinter uns, vielleicht 500 M. entfernt, bildete sich ein riesiges
feuriges Rad, dessen leuchtende Speichen, die weit hinausreichten — so
weit man sehen konnte — im Kreise herumwirbelten, 2-3 Minuten lang.
Dann schloss das Lichtmeer ebenso schnell wieder weg wie es gekommen
war, schon sah man es nur noch am Horizont, und weg war der Spuk.
Was mir, abgesehen von der intensiven Leuchtkraft, unerklärlich an dieser
Naturerscheinung war, ist die wechselnde, ganz regelmässige Form von der
ausgesprochenen Welleni'orm zum Rade, und die blitzartige Schnelligkeit,
mit welcher sich dieselbe im Wasser bewegte. » Briefe aus dem persischen
Golf und Persien von Alfred Stürken, Hamburg, 1907, p. 8.



PATRIARCHES ET ROIS ANTÉDILUVIENS 293

11 y eut à l'origine à Babylone une multitude d'hommes de diverses
nations, qui avaient colonisé la Chaldée, et ils vivaient sans règle, à la
manière des animaux.

Mais dans la première année (du monde) apparut, sortant de la mer
Erythrée, dans la partie où elle touche à la Babylonie, un animal doué de
raison qu'on appelle Oannès, ce qu'Apollodore raconte également. Ce

monstre avait tout le corps d'un poisson, mais au-dessous de sa tête, de

poisson une seconde tête, qui était celle d'un homme, des pieds d'homme
sortant de sa queue et une parole humaine ; son image se conserve jusqu'à
ce jour. L'animal en question passait toute la journée au milieu des hommes
sans prendre aucune nourriture, leur enseignant les lettres, les sciences et
les principes de tous les arts, les règles de la fondation des villes, de la
construction des temples, de la mesure et de la délimitation des terres, les
semailles et les moissons, enfin l'ensemble de ee qui adoucit les mœurs et
constitue la civilisation, de telle façon que depuis lors personne n'a plus
rien inventé de nouveau. Puis, au coucher du soleil, ce monstrueux Oannès
rentrait dans la mer et passait la nuit au milieu de l'immensité des flots,
car il était amphibie. Par la suite il parut encore d'autres animaux semblables,

dont l'auteur annonce qu'il parlera dans l'histoire des rois. Il ajoute
qu'Oannès écrivit sur l'origine des choses et les règles de la civilisation un
livre qu'il remit aux hommes. (1)

Henoch dont le nom paraît signifier « l'initié, le sage » a réajiparu
plus tard dans la littérature des apocryphes, dans un livre qui est un
compendium du folklore juif et de doctrines eschatologiques du
christianisme primitif. M. Gunkel (2) voit dans ce patriarche un dieu qui
après avoir pris une forme humaine a été réintégré dans l'ordre divin.
Mais il nous parait plus légitime de le considérer comme un être humain
élevé au rang de la divinité, ainsi que le rapporte Suidas d'après des

auteurs juifs. Les musulmans eux aussi, séduit« par ce représentant de

la justice, de la vie jiure et de la sainteté prophétique, lui onl fait une
place d'honneur dans la galerie des élus de Dieu.

Dans ce tableau grandiose de l'humanité primitive, on distingue à

côté de ces rois qui deviennent très vieux et auxquels apjiaraissent de

temjis à autre les messagers des dieux qui montent de la mer, un
groupe de sept sages (3) dont le rôle bienfaisant est commémoré dans
les rituels magiques. Ces sept grands initiés, jiatrons de sept villes de

Babylonie sont invoqués dans les conjurations contre les maléfices. On
modèle des figurines de bois recouvertes d'argile, qui les représentent
munis d'ailes et avec des têtes d'oiseaux, ou portant des masques de

(1) François Lenormant, Essai de commentaire des fragments cosmogoniques

de Bérose, p. 10-11.
(2) Genesis, p. 120.
(3) Zeitschrift für Assijriologie, Neue Folge, 1 iXXXV) Band, Okt. 1923,

p. 151-154.



294 ALFRED BOISSIER

poissons et tenant en main des vases et des instruments de purification.
Il suffit d'approcher ces statuettes du malade et de les enterrer près du
chevet de son lit, en prononçant la formule sacramentelle « O vous
sages directeurs » pour mettre en fuite les malins esprits. L'omniscience
antédiluvienne est une puissance qui fait jaillir la lumière dans les
ténèbres et redonne la vie à ceux qu'atteint le souffle mortel. A toutes
les époques de l'histoire de la Babylonie la célèbre confrérie des sept
sages sera tenue en honneur. Le cataclysme est venu bouleverser la
terre mais il n'a jias anéanti les vieux souvenirs d'un indestructible
passé. Une vision radieuse de rois vénérables, de sages dispensateurs
des mystères divins, tous tournés vers la mer Erythrée où s'annoncent
des théophanies, se dresse devant ceux qui consultent les vieux
grimoires de Chaldée pour méditer sur les origines du cosmos.

NOTE SUPPLÉMENTAIRE SUR LES QAÏNITES

Nous n'avons pas l'intention de résumer ici toutes les théories
qui ont été émises sur les descendants de Qaïn. François Lenormant
dans ses Origines de l'histoire en a examiné quelques-unes. Qu'il nous
soit permis seulement d'attirer l'attention sur un groupe ethnique
auquel on pourrait appliquer ces mots de Qaïn à Yahvé : «Je serai errant
et fugitif sur la terre » (Genèse iv 14). Il s'agit des (mystérieux Tsiganes
qui ont fait l'objet d'un mémoire du célèbre arabisant de Goeje et qui a

paru à Leyde en 1903 sous ce titre Mémoire sur les migrations des

Tsiganes à travers l'Asie. D'après lui, les Tsiganes appelés Zott par les
Arabes appartiendraient à la tribu des Djatt, qui habite la région de

l'Indus. Les uns vivent sous des tentes et au milieu des troupeaux,
d'autres travaillent les métaux. Ce sont des musiciens renommés. Il en
est de même des Qaïnites : Jabel, Tubal-Qaïn et Jubal.

La Genèse (iv 15) rapporte que Yahvé mit un signe sur Qaïn, afin que
quiconque le rencontrerait ne le tuât pas. La forme du signe de Qaïn
est inconnue. Holzinger (Genesis, p. 5) rappelle à ce sujet le passage
d'Ezéchiel ((ix 4) où il est écrit que ceux qui soupirent et qui gémissent
à cause de toutes les abominations qui se commettent dans Jérusalem
reçoivent au front la marque d'un tav. Or le tav n'est autre que la
dernière lettre de l'alphabet sémitique qui ala forme d'une croix. Dans le
mémoire de Goeje on lit ce qui suit: Le Lisân al-arab a : « As-Zott peuplade
noire des Sind, à laquelle les étoffes (ou vêtements) zottîya ont emprunté
leur nom. On dit que Zott est la forme arabisée de Djatt, nom d'une
peuplade indienne. Une tradition contient les mots : « Il rasa sa tête
à la zottienne (zottîya) » c'est-à-dire, dit-on, en forme de croix comme
si c'était là la coutume des Zott. Ceux-ci sont une espèce de nègres et
d'hindous. » (p. 3. Voir aussi p. 5). La croix zottienne est peut-être un
succédané du signe de Qaïn.



PATRIARCHES ET ROIS ANTÉDILUVIENS 295

Resterait à examiner la question linguistique. Mais on sait que
l'étymologie des noms propres qaïnites présente de grandes difficultés,
vu les inconnues en face desquelles on se trouve. Bornons-nous à
mentionner la thèse de Miklosich qui a rapproché les dialectes du nord-
ouest de l'Inde de la langue tsigane (Goeje, p. 54 suiv.).

Quelques exégètes n'attachent pas une grande importance à la
localisation du pays de Nod (1) « à l'orient d'Eden ». Ils y voient une glose
de réminiscence de l'histoire du jiaradis, qui n'a rien à faire dans ce

chapitre. Quoi qu'il en soit, si l'on admet que les qaïnites sont les

ancêtres des tsiganes, on cherchera leur patrie d'origine à l'orient
d'Eden vers la région de l'Indus. N'est-il pas séduisant de voir mentionnés

dans la Genèse les chefs de cette race vagabonde et sauvage de

jongleurs, de forgerons, de diseurs de bonne aventure et de musiciens
incomparables qui, ballottés sans cesse d'Europe en Asie, ne renonceront

jamais à leur vie errante et à leur indépendance Toutefois il ne
faut pas oublier que la Genèse (iv 17) attribue au fils de Qaïn la
fondation d'une ville, ce qui le met à part dans la famille des
bohémiens, éminemment instables. Cette donnée suffit peut-être à ébranler
fortement l'hypothèse d'après laquelle Qaïn serait l'éponyme des

tsiganes.

Alfred Boissier.

(1) Pour ce pays voir notre opuscule : Les éléments babyloniens de la
légende de Caïn et Abel (Genève 1909).


	Patriarches et rois antédiluviens

