
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Le protestantisme suisse au XVIIIe siècle : d'après M. Paul Wernle

Autor: Pétremand, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIIIe SIECLE

D'APRÈS M. PAUL\VERNLE

Commencerais-je par m'excuser de présenter aux lecteurs d'une
revue « de théologie et de philosophie » un ouvrage de caractère
surtout historique Après la passion et l'abus d'historicisme qui a

sévi depuis la fin du siècle passé, la présente génération ne tend-
elle pas à se méfier de l'histoire documentaire, de ses méthodes et
de ses résultats ; et celui qui a soif de certitude et d'action ou que
l'idée passionne plus que les faits, n'aura guère de sympathie pour
l'aride labeur de l'érudit, pour les continuelles remises au point de

la critique et pour le relativisme historique. Néanmoins l'immense
entreprise de recherches collectives du passé, mise en branle par
le XIXe siècle, poursuit son effort lent et régulier et s'impose
invinciblement à nos esprits. Toute discipline humaniste utilise les

matériaux qu'elle fournit ; tout homme cultivé elargii par l'histoire

les horizons de sa pensée, apprend par elle à mieux comprendre

l'humanité et à mieux se saisir lui-même. Ce qui vit en nous,
ce que nous possédons et pénétrons le mieux, n'est-ce pas ce passé

par lequel aussi nous analysons et jugeons le présent, si même nous
ne tentons pas par lui d'agir sur l'avenir. Ainsi, à l'heure où notre
protestantisme romand et suisse entend se ressaisir, il lui sera

précieux de percevoir toujours mieux sa tradition, son évolution,
les caractères essentiels de son esprit, et cela non seulement au
siècle de la Réformation, mais au moins autant à l'époque de crise

où il s'est mué en la religion qu'il est actuellement. Le XVIIIe siècle

en effet, suprême floraison d'une civilisation qualitative et aristo-



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIIIe SIÈCLE 211

cratique dont nous voyons périr les derniers restes, a été également
comme la matrice de la culture et de l'esprit contemporains. Et à

ce tournant de l'histoire, la petite Suisse et Genève ont retrouvé,
par une curieuse rencontre, quelque chose de cette activité
spirituelle et de ce rayonnement mondial qu'elles avaient connus, bien
différents sans doute, aux temps de Zwingle, de Calvin et de Bèze.

Aussi l'époque de Voltaire et Bousseau, de Bonnet et Haller, de

Bodmer et Lavater, est-elle terrain de chasse favori pour les

fouiileurs d'archives. Durant ces dernières décades, et surtout
depuis 1905, toutes les avenues de ce siècle ont été parcourues
chez nous, toutes les institutions, toutes les formes de vie de cette
société ont été évoquées et retracées,... toutes, sauf justement le
tableau d'ensemble de la pensée et de la piété protestantes. Les

matériaux, histoires locales, monographies, biographies, ne
manquaient pas ; les histoires générales de la Suisse, politiques ou
ecclésiastiques, Dierauer ou Blœsch (1), donnaient déjà de la vie
spirituelle du protestantisme au XVIIIe siècle des esquisses d'une
exactitude et d'un relief remarquables, mais forcément
sommaires. M. Paul Wernle au contraire, dans l'ouvrage qu'il vient
de terminer (2), nous retrace un tableau d'ensemble des idées et
des croyances, des personnalités, de la piété protestantes plus
encore que des événements et des institutions, un tableau qui
charme l'esprit autant par les jugements personnels et les vastes
perspectives que par la précision et la richesse des détails ou par
le dessin psychologique des personnages. L'auteur, historien des

dogmes et de la théologie, s'intéresse surtout à la pensée et à la vie
religieuses ; il les met en constante relation avec le mouvement des

idées en France, en Angleterre ou en Allemagne ; il scrute avec la
même sympathie humaine les mentalités les plus contraires et les

formes de piété les plus diverses ; sans cesse par des citations où
des résumés, il fait parler ses personnages, percevoir leurs aspirations

et entendre comme la résonance de leur âme. Rien donc de

moins aride que cette énorme et sûre érudition ; rien de plus varié

(1) Cp. E. Bloesch, Geschichte der schweizerisch-rejormierlen Kirchen,
(1899) II p. 31 -185, ou Dierauer, Histoire de la confederation suisse, (1913)
IV, p. 422-456.

(2) Der schweizerische Protestantismus im XVIII ten Jahrhundert. 3 vol.
in 8, Tübingen, Mohr, 1922-25. Sur l'auteur, voir à la fin de cet article la
notice biographique et bibliographique.



212 JULES PETREMAND

que cet exposé historique, rien qui parle mieux à la jiensée, à

l'imagination, voir au sentiment religieux.
Au reste pourquoi présenter M. Wernle aux lecteurs de cette

Revue Ne Pa-t-il pas enrichie de sa collaboration et chacun ne se

souvient-il pas des études sur Les Moraves en Suisse romande ou
sur Pascal et l'apologétique chrétienne, qu'il fit paraître ici même (1)
Aussi la Revue se devait-elle de consacrer plus qu'une simple
recension à cette belle œuvre de son collaborateur. Elle espérait
que celui qui était le plus digne de la présenter et de la critiquer,
le regretté Henri Vuilleumier, pourrait en saluer l'achèvement.
Bien que nul ne pût remplacer dans cette tâche l'érudit lausannois,
la Revue a tenu à apporter au professeur de Bâle l'hommage de

gratitude et de respect du public théologique romand.

« Par cette grande œuvre nationale, écrivait le professeur
Walther Kœhler (2), Paul Wernle a élevé à sa patrie un impérissable

monument... et rendu à l'histoire un durable service. » Et
c'est bien l'impression d'une vaste et puissante construction que
l'on ressent en face de ces trois forts volumes de 1860 pages serrées,

qu'avec leurs catalogues de personnes, de lieux ou de matières on
a déjà utilisé, et on consultera souvent, comme une véritable
encyclopédie. L'effort qu'exige la rédaction d'un tel ouvrage permet
d'entrevoir le labeur bien plus considérable de dix années de

recherches qu'il suppose. Chose curieuse, M. Wernle a été engagé

comme malgré lui dans cette lourde entreprise : c'est le protestantisme

suisse du XIXe siècle qu'il aimait et voulait mieux comprendre

et pour cela c'est l'époque de l'Helvétique (1798-1803) qu'il
étudiait spécialement. Bien vite il s'aperçut que la compréhension
du siècle passé nécessite la connaissance approfondie du XVIIIe,
comme la portée de la révolution, qui s'est alors accomplie,
n'apparaît pleinement que mise en regard des institutions anciennes.

Et c'est ainsi que M. Wernle, bel exemple de probité historique,
entreprit d'étudier de première main les institutions ecclésiastiques

(1) Revue de théologie et de philosophie, 1918, p. 118-142 et 1922, p. 5-24.

(2) Lors de la recension du deuxième vol. dans la Revue suisse d'histoire
1925, p. 501-505.



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIIIe SIÈCLE 213

et la vie spirituelle des XVIIe et XVIIIe siècles. Dans la pensée de

l'historien, l'œuvre qu'il a terminée ne serait encore que comme la
vaste préface d'une semblable enquête à poursuivre sur le monde

protestant du siècle dernier (1). Souhaitons que les forces lui
soient accordées pour la mener à bien.

L'indication des sources fait saisir l'étendue et la complexité de

telles enquêtes. Pour assurer une base solide à sa reconstitution
des faits et à son exposé, le professeur bâlois, personnellement ou

par ses collaborateurs, a consulté toutes les archives d'Etat et les

bibliothèques des cantons réformés, ainsi que celles de Herrnhut ;

il a compulsé les actes des synodes, des visites d'Eglise, des autorités

ecclésiastiques. Toutes les éditions des liturgies, des

catéchismes, des recueils de cantiques ont été comparées ; des centaines

de sermons, imprimés ou manuscrits, ont été analysés. De la
littérature de l'époque et des études nombreuses auxquelles elle

a donné lieu, rien ou à peu près qui n'ait été utilisé ; surtout le

dépouillement des lettres a fourni une foule de données, singulièrement

pittoresques ou intimes, et la correspondance des Moraves,
celle en particulier du pasteur Jérôme Annoni, ont permis de voir
et présenter choses et gens sous un jour nouveau (2).

De cette énorme enquête, M. Wernle a dégagé deux choses :

D'une part, une immense quantité de données historiques, une
foule de renseignements concernant les événements et les institutions,

des centaines de notations psychologiques, de témoignages
religieux, de portraits ou esquisses de caractères. Ce sont ces

éléments qui font pour les historiens la grande valeur de son travail.
Quiconque étudie l'évolution de l'organisation ecclésiastique, du

culte, de la prédication, de l'enseignement religieux, de l'instruction

publique ne trouvera pas moins à y glaner que l'historien des

mœurs, le psychologue ou l'érudit préoccupé du passé de l'un ou
l'autre de nos cantons.

Par son enquête, M. Wernle, et c'est ce qui l'intéresse le plus,

(1) Voir la préface aux vol. I et III.
(2) Dans son exposé, M. Wernle a tenu à faire part égale au protestantisme

alémanique et au romand. Mais il a pu utiliser plus de sources originales

pour le premier que pour le second, pour lequel il s'est servi surtout
des travaux des Eugène Ritter, Henri Vuilleumier, Jules Chavannes, Albert
de Montet, Félix Bovet, Philippe Godet. Robert Gretillat, etc., sans compter
la littérature spéciale à J.-J. Rousseau.



214 JULES PETREMAND

voit apparaître ou plutôt confirmée par les faits, une conception
d'ensemble de l'évolution spirituelle, par laquelle la religion des

Réformateurs et de l'orthodoxie s'est modifiée au XVIIIe siècle.

Acculée à une impasse par son intellectualisme et son formalisme,
V orthodoxie stricte, celle du Consensus, se transforme sous l'action
de deux facteurs : le piétisme, mouvement individualiste et
subjectif, puis la tendance ecclésiastique, rationnelle, traditionnelle,
que M. Wernle appelle «vernünftige Orthodoxie», disons «orthodoxie

mitigée» et qu'en Allemagne on a nommée «théologie de
transition». L'un et l'autre de ces facteurs qui représentent une
mentalité biblique et évangélique, ont précédé, et en une certaine

mesure préparé, l'invasion de VAufklärung, de cette tendance
rationaliste, moralisante, hostile aux autorités du passé, qui est l'esprit
même de la culture européenne au XVIIIe siècle. Ce rationalisme
déiste, menaçant les traditions religieuses de notre peuple, suscite
de nombreuses oppositions, tant des milieux orthodoxes et piétistes

que de mouvement antirationalistes comme le quiétisme, la
théosophie ou cet idéalisme sentimental, qui est comme l'aube du

romantisme.
Cette conception d'ensemble a dicté à M. Wernle le plan de son

•ouvrage, qui comportera trois parties ou trois volumes, traitant :

1° du protestantisme traditionnel, du piétisme et de «l'orthodoxie

raisonnable » ; 2° de 1'Aufklärung ; 3° des mouvements de

réaction et des répercussions qu'a eues la Révolution française
dans nos milieux religieux.

Pour chacune de ces tendances, l'auteur, envisageant son sujet
« du général au particulier », va expliquer l'origine et le caractère
du mouvement, en mentionner et en faire parler les représentants.
Il nous montrera comment chacune de ces tendances s'est propagée
dans les diverses cités et régions réformées de notre pays ; il nous
dira à quelles oppositions chacune d'elles s'est heurtée et quelles
modifications elle a amenées dans les mœurs ou les institutions.
Un tel plan et une semblable ordonnance des matières obligent à

reprendre plusieurs fois les mêmes faits et à citer fréquemment les

mêmes personnages ; l'exposé donne parfois l'impression de se

répéter ou de piétiner sur place, et il prend quelque chose d'un peu
schématique. Mais était-il possible d'éviter ces légers inconvénients,
alors qu'on entend écrire une histoire d'idées et de tendances
religieuses



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIIIe SIÈCLE 215

Pour donner une juste idée du livre de M. Wernle, il faudrait
exposer et discuter les renseignements historiques qu'il contient,
évoquer les personnalités célèbres ou moins connues en l'âme
desquelles se reflète et se réalise surtout la religion de cette époque.
C'est évidemment impossible dans les limites de cet article et sans
des recherches énormes... et vaines, la solidité du travail de

M. Wernle étant reconnue de tous ses collègues en érudition. Au
lieu de discuter tel point de détail, suivons plutôt à grands pas
l'auteur dans la marche de sa pensée, tout en reconnaissant qu'ici
encore résumer c'est trop souvent trahir.

Le premier volume (1) nous met en présence d'abord de
l'ancienne Eglise réformée, en son corps que sont ses institutions, et en

son esprit qui est sa doctrine et sa vie religieuse. Une institution à

la vérité bien différente de nos Eglises modernes, mais puissante
et grande par la forte action educatrice qu'elle a exercée sur notre
peuple Une construction massive et solide que l'ère des lumières
et de la révolution n'a pas trop lézardée et qui ne sera vraiment
transformée qu'au siècle dernier Ce n'est pas cependant une
construction vraiment originale : les matériaux du moyen âge, équarris
et disposés par la foi des Réformateurs et la politique étatiste des

cités évangéliques, s'y reconnaissent sans peine : la législation et
les ordonnances ecclésiastiques, les droits de patronage, les revenus
des paroisses, et la façon de les percevoir, la confusion du civil et
du religieux, tout cela est bien médiéval. Néanmoins l'idée qui a

dressé cette Eglise, bien que discutable, est grandiose : le peuple
d'un canton évangélique est le peuple de Dieu, une communauté,
comme Israël, à la fois religieuse et civile. La tâche du magistrat y
est d'abord religieuse, affirmer et défendre l'honneur du Dieu qui
protège les siens, assurer à tous la connaissance de la vérité et la

possibilité du salut. Pour cela tous les habitants du pays doivent
ressortir à l'établissement officiel ; juifs ou baptistes ne sont que
tolérés, ceux-ci parfois persécutés ; à Bâle, en 1762, on n'ose pas
encore admettre des luthériens à la bourgeoisie, et vis-à-vis des

catholiques, la rivalité confessionnelle, qui déchaîne encore la

guerre de 1712, ne s'atténue que vers la fin du siècle. D'ailleurs

(1) Das reformierte Slaatskirchentum und seine Ausläufer (Pietismus und

vernünftige Orthodoxie), 1923, XLIII, 684 p.



216 JULES PÉTREMAND

chaque canton ou pays allié est maître absolu des affaires ecclésiastiques

dans ses domaines ; il y impose l'uniformité des règles et des

rites, bien que dans la Suisse orientale surtout subsiste quelque
autonomie paroissiale et bien des différences locales. Les anciennes

Eglises réformées vivent chacune pour elles, au point d'écarter
parfois de leur clergé des candidats d'autres cantons ; des relations
entre elles n'existent que par l'entente de leurs chefs religieux ou

par la section évangélique de la Diète dont les délégués réformés
traitent avec les catholiques des froissements et conflits
confessionnels ou s'occupent à secourir leurs coreligionnaires de France,
du Piémont, du Palatinat, même de Hongrie et Pologne. A ce prix
l'Eglise d'Etat assure l'unité de culture, la complète interpénétration

des domaines civil et religieux. Le gouvernement, d'esprit
patriarcal et de plus en plus aristocratique, accomplit sa mission
religieuse et moralisatrice, directement par ses lois et sa police,
mais surtout par le clergé qui forme une solide caste ou corporation,
plus ou moins étroitement dépendante de l'Etat. Divisé en « Classes

» ayant à leur tête doyen et jurés, le clergé a ses assemblées

propres, dans lesquelles il censure ses membres, soumet au magistrat

ses requêtes et griefs, parfois nomme et révoque les pasteurs.
C'est, à Genève ou à Neuchâtel, la Comjiagnie ou la Classe qui aie
monopole ecclésiastique et constitue un vrai pouvoir clérical.
Ailleurs, c'est le « Synode », vraie représentation de l'Eglise dans
les Grisons, défenseur des droits pastoraux vis-à-vis de l'autoritarisme

des communes ou conseiller de l'Etat dans la Suisse orientale,
sans autorité et sans existence régulière à Berne et à Bâle. C'est

que dans les cantons-villes de pure tradition zwinglienne, l'autorité
directrice est plutôt le « Kirchenkonvent », formé des professeurs
de théologie et des pasteurs de la ville, directement dépendant de

l'Etat et dont le président, l'antistès, est souvent un vrai chef
religieux, digne de ses grands ancêtres du XVIe siècle (1). Et dans

cette organisation étatiste et corporative, qu'est donc l'individualité

religieuse, le pasteur A la fois un roi et un esclave, un maître
absolu au spirituel vis-à-vis de ses paroissiens, mais un serviteur

(1) Les antistès du XVIIIe siècle étaient, à Zurich : Peter Zeller dès 1713,

Ludwig Nüscheler dès 1718, Hans Conrad Wirz dès 1737, Rudolf Ulrich dès

1769 et Johann Jakob Hess de 1795-1828. A Bale, après Peter Werenfels, ce

furent Joh. Rud. Zwinger (1703-08), Hier. Burckhardt jusqu'en 1737, Joh.
Rud. Merian jusqu'en 1766 et Emmanuel Merian de 1766 à 1816.



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIII9 SIECLE 217

des « gracieux » seigneurs qu'il soutient et dont il publie les mandements,

un serviteur aussi vis-à-vis du clergé qui le surveille étroitement,

en particulier par les visites d'Eglise avec leurs minutieux
questionnaires. La position matérielle du pasteur est parfois
précaire, voir critique ; il n'obtient souvent que par des intrigues ou
tardivement un poste qui lui permette d'élever une famille et
plusieurs jeunes ministres deviennent aumôniers des régiments
mercenaires ou s'exilent définitivement. Les candidats cependant ne

manquent pas, leur chiffre ne fléchira que sous l'influence de la
culture nouvelle. Ils sont préparés au ministère dans les Grisons,
Glaris ou Toggenbourg par les pasteurs : ailleurs ils étudient, les

Suisses allemands à l'université de Bâle, à Saint-Gall, Schaffhouse,
Berne et surtout Zurich ou à Utrecht, Leyde, Heidelberg,
Marbourg, plus tard Halle, Tubingue et Gœttingue ; les Romands

fréquentent les académies de Genève et Lausanne et se rendent en

Hollande ou en Angleterre. L'activité pastorale comporte non
seulement le culte et l'administration des sacrements, la surveillance

de l'enseignement religieux et de l'école, mais aussi la
participation au tribunal matrimonial et aux « consistoires » ou «

Stillstände », le soin des pauvres, dont le pasteur est souvent le seul et
le meilleur ami, la cure d'âmes par entretiens, visites de malades,
inquisitions à domicile, et surtout la prédication. Il y a des services

chaque jour de la semaine et quatre le dimanche. En 1775, Jacob
Vernes constate que les Genevois subissent par année mille quatre-
vingt-quatorze sermons, cinq cent cinquante catéchismes et cent
cultes liturgiques, et il se demande s'il n'y a pas abus. C'est qu'à
l'époque de l'orthodoxie plus on prêchera, plus on dispensera cette
connaissance de la Vérité, qui, estime-t-on, est la religion.

Cette conception, qui nous étonne, dérive assez directement de

celle du XVIe siècle. La Réformation avait annoncé un salut
objectif, l'œuvre de grâce qu'en Jésus-Christ Dieu a accomplie

pour nous et que par l'Esprit il réalise en nous, et le moyen de

saisir ce salut, à savoir la foi, confiance sans doute, mais aussi

croyance, croyance au message salutaire, à la Bible qui l'apporte,
à la vérité divine qui le constitue. L'essentiel, c'est que cette vérité
d'en haut qui assure notre salut soit purement et exactement
prêchée, donc formulée avec précision et enseignée par tous les

pasteurs selon cette exacte formule. De là l'identification entre
Evangile et théologie ; de là les diverses confessions de foi et en



218 JULES PETREMAND

dernier lieu cette rigide Formule du Consensus, adoptée en 1675

par la Diète évangélique, dur joug des consciences que rejetèrent
bientôt Bâle et Genève, contre quoi se révoltèrent les pasteurs
vaudois et Davel, mais que maintiennent Saint-Gall, Zurich et
surtout Berne. Seulement l'orthodoxie comme religion n'est pas

que cette théologie ; elle s'exprime par les liturgies, les psaumes et
hymnes, les catéchismes (ceux de Zurich, de Bâle, de Genève,
surtout par celui d'Heidelberg! par lesquels le peuple était instruit
en la religion. Elle était surtout la vénération et la pratique de la
Bible, somme de tout savoir et de toute sagesse, pain quotidien
de l'âme, dont les fidèles faisaient leur lecture favorite, comme ce

Christophe Burckhardt qui l'avait lue dix-huit fois en dix-huit ans.
Par elle quelque chose de la piété des Réformateurs vivait encore
dans notre peuple : la religion, simple, claire, qui ne se discutait
pas, parce qu'on n'essayait pas de la prouver, ni de la détendre par
la raison, apportait à l'homme le sens de sa destinée et le mot
d'ordre de sa conduite. Les dogmes traditionnels, la corruption et
la perdition de l'humanité, la grâce, combinée d'ailleurs selon

Zwingle ou Calvin avec la loi divine, le mystère des choses finales

ne faisaient doute pour personne. La foi, don de Dieu et la
sanctification par l'Esprit se conciliaient pratiquement avec l'effort
humain, avec la tâche terrestre que domine et inspire la Loi biblique,

c'est-à-dire le devoir, et cette morale, elle est respect du

Seigneur, obéissance et humilité, amour du prochain, attente de

l'au-delà. Une telle piété avait le sens de la grandeur et de la
sainteté divines, mais point de mysticisme, sauf peut-être à

Genève, à Neuchâtel ou à Bâle, dans la notion de la Cène. Cette

piété orthodoxe, qui !a vivait réellement Une minorité sans doute,
la masse du peuple, les populations rurales surtout, se contentant
des superstitions ancestrales ou d'une sorte de religion naturelle
qui était foi en la toute-puissance, en la providence et en la
rétribution divines. Ici apparaît, et M. Wernle en fait la remarque, la
contradiction innée à toute Eglise d'Etat protestante : d'une part
l'appel individuel, l'exigence d'une foi personnelle, d'autre part
l'affirmation du peuple chrétien, d'une religion collective et
officielle qui est imposée à tous par le baptême et l'enseignement
ecclésiastique. Sans doute l'Eglise d'Etat pouvait alléguer
l'universalisme du salut qui est en Christ, et alors qu'on ignorait encore
chez nous le devoir nnssionnaire envers les païens, elle pouvait se



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIIIe SIÈCLE 219

glorifier d'une mission d'éducation populaire et d'évangélisation.
Mais ici aussi il était trop évident que l'instruction religieuse était
chez beaucoup sèche mémorisation du catéchisme, sans action
réelle sur l'âme et sur la conduite, comme la piété devenait habitude

et routine chez les paroissiens ou le pasteur. Ces déficits, les

adversaires de l'Eglise d'Etat ou de l'orthodoxie surent les
apercevoir et les relever.

Ces adversaires c'étaient d'abord les baptistes, exécrés et persécutés

depuis deux siècles et que l'Ordonnance bernoise de 1695

frappait d'exil. Un millier environ de ces paisibles sectaires s'étaient
maintenus en Suisse, surtout dans 1'Oberland et le Simmenthal où

ils se rattachaient soit à la tendance large de Hans Reist, soit à

celle plus rigoriste de Jacob Ammann ; nombre d'entre eux avaient
fui les vexations et persécutions et émigré à l'étranger, ou dans les

montagnes neuchâteloises, dont les paysans leur furent plus
malveillants que les pasteurs, ou surtout dans le tolérant évêché de

Bâle. Mais l'anabaptisme avait comme principe d'appliquer
rigoureusement, littéralement les exigences du Nouveau Testament à

l'individu comme à la collectivité et s'opposait par là à l'Eglise et
à l'Etat. Se survivant difficilement, il ne pouvait avoir, à cause de

son rigorisme et de son sectarisme, aucun rayonnement religieux
au sein du protestantisme.

Il en fut tout autrement du mouvement pietiste, de cette large

vague de subjectivisme chrétien, de piété mystique et antirationaliste,

de morale ascétique et supraconfessionnelle qui avant
I'Aufklärung a passé sur la chrétienté, en Angleterre et en
Hollande, en Allemagne et en France comme en Suède et en Suisse.

Dans notre pays, le piétisme ecclésiastique et luthérien des Spener
et des Francke fut importé vers 1690 par des jeunes théologiens
enthousiastes, à leur tète les Bernois Christophe Lutz et Sam. Kœnig ;

le professeur Rudolf et l'autorité réprimèrent bientôt cette tentative

et dispersèrent ses promoteurs à la suite du procès pietiste de

1699. De semblables initiatives à Zurich, Schaffhouse, Saint-Gall,
un réveil dans le Toggenbourg et le Rheinthal n'eurent guère plus
de durée. Ce fut ensuite le mouvement du piétisme laïque et radical,
c'est-à-dire hostile à l'Eglise, dont l'action sera autrement
profonde et durable à cause du souffle individualiste qui l'anime et
des personnalités convaincues qui le dirigent. A Genève et dans le



220 JULES PÉTREMAND

Pays de Vaud, l'impulsion vient surtout de France, d'illuminés
comme les prophètes camisards, dont les excès et les folies

compromettent bien vite la cause, puis des adeptes du quiétisme français,

spécialement de Mme Guyon ; François de Magny, Hector de

Marsay sont les directeurs spirituels de ces âmes inquiètes et

passionnées. A elles se rattache, de Colombier où il réside, Béat-
Louis de Murait, l'auteur célèbre des Lettres sur les Anglais et les

Français, mais aussi de L'instinct divin et des Lettres fanatiques,
quasi romantiques déjà par leur opposition à la raison. En Suisse

allemande, le piétisme sectaire des Arnold, des Dippel, des Ter-

steegen pénètre d'Allemagne par des émissaires, entre autres
Joh.-Fried. Rock, et il suscite, surtout dans le canton de Berne,
des mouvements laïques ou des sectes comme les « réveils » de

Guttannen et de Meiringen, comme la secte libertine et eschatologique

de Brueggen, comme la Fraternité de Heim ber g, qui vers
1757 groupait trois à quatre cents habitants du Gessenay et du
Simmenthal dans la foi en la purification par le sang de Christ.
Mais, fait remarquable et de plus de portée, c'est alors que le

mouvement pietiste conquiert dans les clergés et les classes

dirigeantes de chauds adhérents : le pasteur Jérôme Annoni à Bâle,
Hurter et le futur antistès J.-H. Oschwald à Schaffhouse, Stœhelin

et Zollikofer à Saint-Gall, Schulthess et Holzhalb à Zurich, d'autres

encore. Deux des personnalités religieuses les plus puissantes
du temps le représentent alors : c'est dans les Grisons ce Daniel
Willi, le pieux et charitable pasteur de Thusis et de Coire, celui

qu'on appelle « le patriarche de toutes les âmes bonnes » et dont
l'influence personnelle, la foi évangélique et mystique, lui conquirent

un parti dans un clergé jusqu'alors tout orthodoxe. L'autre,
c'est ce Samuel Luti., le «roi des piétistes», pasteur à Yverdon
Amsoldingen et Diessbach, que sa conversion, sa piété populaire,
son zèle ardent pour Dieu et contre les démons, apparentent à

Luther, son inspirateur. La troisième impulsion pietiste sur le

protestantisme suisse fut donnée par les Morave-. On sait combien
Flerrnhut se distinguait de Halle par sa piété joyeuse et enfantine,

par sa théologie du Christ crucifié et son esprit communautaire
mais aussi par la préoccupation d'unir tous les chrétiens dans
l'amour du Sauveur. Bien loin de critiquer ou combattre l'Eglise,
c'est dans les milieux ecclésiastiques, avec l'aide du jeune clergé,

que Zinzendorf espérait réveiller les âmes. Ses relations avec les



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIIIe SIÈCLE 221

Wattenwyl, l'envoi de ses émissaires, ses propres visites en Suisse,

préparèrent un travail qui, après l'époque de crise, dite la «Sich-

tungszeit », put s'intensifier dès le milieu du siècle. Les Moraves se

rallièrent la plupart des piétistes suisses-allemands ; ils acquirent
une forte influence à Bâle ; grâce à D. Willi, ils obtinrent la formation

d'un parti morave dans le clergé grison et se gagnèrent l'ajipui
de plusieurs familles des plus influentes dans les Trois Ligues. Mais
la propagande morave pas plus que le piétisme ne pouvait rénover
et transformer les Eglises suisses ; déjà la manière déférente et

glacée avec laquelle les pasteurs genevois avaient accueilli Zinzendorf

révélait l'abîme qui séparait leur religion traditionnelle de sa

piété vive, sentimentale et d'inspiration luthérienne. De fait les

Moraves, outre leur centre éducateur de Montmirail, ne fondèrent
à Bâle, Zurich, Berne et Genève, que des « sociétés » peu nombreuses

et qui iront s'affaiblissant vers la fin du siècle. L'apport durable
du piétisme n'en fut pas moins grand : réunions et chants religieux,
traités d'appel, ouvrages d'édification, histoires bibliques, souci
de l'instruction et de la piété enfantines, méthodes et instituts
d'éducation, chaleur de la vie intérieure et de la communion
fraternelle, tout cela fit passer dans bien des âmes comme le souffle

d'un printemps spirituel.

Une transformation plus générale de la piété et de la pensée

protestantes, F orthodoxie raisonnable, bien qu'animée d'un moindre
souffle religieux, allait la commencer et en préparer une plus
profonde encore. Au fond cette tendance non plus n'était pas autochtone.

L'ancienne orthodoxie, dans sa rage de polémique
confessionnelle et de définition dogmatique, négligeait entièrement
l'évangélisation ou l'action philanthropique : sa théologie comjiliquée,
rigide et fragile, ne pouvait rien contre la pression menaçante de

la libre pensée. Pour sortir de cette impasse, tout en conservant,
comme le voulaient Leibnitz et Locke, la moelle du protestantisme,
il fallait simplifier la théologie, réduire la doctrine biblique à ce

qu'on jugeait l'essentiel, créer surtout de toutes pièces une
apologétique contre le déisme et l'athéisme. On croyait demeurer dans
les traditions de la Réformation et pourtant comme on s'éloignait
déjà des Réformateurs avec leur souffle biblique, avec leur révolte
contre Rome née de l'expérience religieuse, avec leur absence de

préoccupations apologétiques On entendait demeurer orthodoxe,



292 JULES PETREMAND

maintenir l'autorité de la Bible et des confessions de foi ; pourtant
on expliquait, on atténuait et la souveraine véritable était déjà
la raison. On tiendra donc à la révélation biblique, mais pour
compléter la religion du bon sens et de la conscience : on affirmera
des interventions divines, mais seulement au début du christianisme.

La trinité et la christologie, mais avec le moins de mystère
possible, la grâce pour le pardon des péchés, mais sans la prédestination

et sans l'action souveraine de Dieu en l'homme, l'accent
mis sur les devoirs du chrétien et leur possibilité de les accomplir,
la conception synergiste du salut, telle sera la doctrine nouvelle,
qui est en somme la revanche d'Erasme sur les Réformateurs
évangéliques. De telles idées et préoccupations sont générales dans

le protestantisme à la fin du XVIIe siècle : elles sont celles des

huguenots et réfugiés français comme des hollandais ou des apologètes

anglais Warburton, Butler, Stackhouse, et du grand
prédicateur Tillotson, dont les sermons se retrouvent dans tant de

bibliothèques pastorales. C'est de France et d'Angleterre que, vers
1700, pénètre chez nous «l'orthodoxie raisonnable» que renforcera

d'Allemagne cinquante ans plus tard la théologie des Baumgarten

et des Michaelis. La Society for promoting Christian Knowledge,

fondée en 1698, entrait bientôt en relations avec les pasteurs
romands, qui allaient adapter le pragmatisme orthodoxe à leurs
traditions nationales. Le représentant type de l'orthodoxie raisonnable

a été Jean-Frédéric Ostervald qui avec sa piété sérieuse et
pondérée fut alors un chef et un initiateur ; son influence a été

grande en Suisse et il a marqué pour plus d'un siècle l'Eglise
neuchâteloise de son empreinte, nettement visible même chez un
Ferd.-Obvier Petiipierre ou un Henri-David Chaillet. Cette
même théologie de transition va également dominer Bâle

grâce au théologien humaniste qu'est S. Werenfels, mais aussi

grâce au professeur Jac.-Chr. Beck et à l'antistès Merian.
C'est une tendance analogue que représentent les pasteurs,
professeurs ou apologistes vaudois comme les Polier, Crinsoz
de Bionnens, Ruchat, plus tard Alexandre-César Chavannes

ou Samuel-Louis Secrétan. L'orthodoxie mitigée, adoptée par le

recteur schaffhousois J.-J. Altdorfer et le professeur saint-gallois
Wegelin, ne triomphe que pour un temps à Genève avec Jean-
Alphonse Turretini et Jacob Vernet, et à Zurich, où ses représentants

l'antistès Wirz et le professeur J.-J. Zimmermann succèdent



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIIIe SIÈCLE 223

en 1737 à Nüscheler et à Hottinger, rigides défenseurs du Consensus.

Berne au contraire et ses théologiens, Daniel Wyttenbach,
Kocher, J.-F. Stapfer, se raidissent dans leur vieille et rigide
orthodoxie, aussi hostiles aux nouveautés welches et zurichoises

qu'au piétisme. Les réformes d'Ostervald font bien comprendre
comment la théologie de transition a voulu rénover les institutions
ecclésiastiques, élargir la piété et développer l'instruction populaire.

Les Arguments et réflexions de 1720 et la « Bible d'Ostervald »

de 1744 font partie de tout un mouvement de révision des traductions

anciennes et d'un effort général pour faire mieux comprendre
et utiliser le livre sacré. La Liturgie de 1713, où l'inspiration anglicane

est si visible, a été imitée dans nombre de villes et partout
des réformes cultuelles, plus ou moins heureuses, ont été
accompagnées du rajeunissement des psaumes ou cantiques. Le
Catéchisme de 1702 et son Abrégé de 1734 ont eu plus d'influence encore,
et attestent la préoccupation d'agir sur la jeunesse, de la former à

une piété et une moralité véritable, préoccupation qui inspire
également la fondation d'orphelinats ou celle de la Société des

catéchumènes à Genève (1736) et des Ecoles de charité à Lausanne (1750).
Tendance de transition, et, en fait, pénétration dans les Eglises
orthodoxes d'un esprit plus pratique et plus moralisant, le

mouvement, inauguré par Ostervald et ses amis, aboutissait à un lent
et imperceptible glissement vers la culture du siècle, mais par sa

pondération, par son inspiration nationale et traditionnelle,
l'orthodoxie raisonnable allait aussi préserver ses adeptes des excès

du rationalisme.

L'Aufklärung, à laquelle M. Wernle consacre la seconde partie
de son ouvrage (1) est pour lui bien plus qu'une tendance philosophique

ou religieuse : c'est « un éveil général de l'esprit humain
dans tous les domaines après le siècle de sommeil de la coutume et
de l'autorité ». C'est une attitude nouvelle en face des choses et de

la vie, donc, dans le domaine spirituel, la révolution qui bouleverse
définitivement la mentalité traditionnelle de l'Europe. Quel élan
et quelle jeunesse naïve dans cette foi enthousiaste en la raison,
dans cette passion de reviser et critiquer, dans cette curiosité
universelle des esprits qui s'ouvrent. Astronomie de Copernic et
de Newton ; histoire naturelle, amour de la nature, de son propre

(1) Die Aufklärungsbewegung in der Schweiz, 1924, XXXIX, 623 p.



224 JULES PETREMAND

pays et des Alpes ; origines de la'vie et du monde ; psychologie,
morale, droit naturel, l'intérêt pour ces choses se répand dans les
milieux citadins grâce à la pléiade de savants que sont les
Bernoulli, Calandrini, Euler, Bourguet, Scheuchzer, ou Haller et
Bonnet qui les dominent tous, ou les juristes Burlamaqui, Bar-
beyrac et Vattel. Et avec cette science encore enfantine grandissent
la foi au progrès, l'eudémonisme, l'assurance que le but de l'homme
est le bonheur et qu'est bien tout ce qui rend heureux l'individu
et la société. De même, de France d'où rayonne sur la Suisse la
culture nouvelle, s'infiltrent chez nous les idées qui lui servent de

support : le scepticisme de Bayle, le cartésianisme, Vempirisme des

« philosophes ». M. Wernle nous montre la marche de ces forces

spirituelles, comme aussi l'influence de l'humanisme et l'admiration

pour la sagesse antique au XVIIIe siècle. Il s'attache ensuite à

faire revivre Genève et le pays romand à cette période d'extraordinaire

rayonnement que furent les années 1755 à 1778. Inutile de

rappeler ici les luttes de Voltaire avec Genève ou avec Rousseau,
la cité de Calvin devenant la ville de plaisir, de liberté où se réfugie
Bonstetten, l'orthodoxie mitigée faisant place à un rationalisme
timide, Jean-Jacques et la puissance de son action spirituelle, le

déchaînement des passions et des luttes politiques entre Genevois,
la brillante société lausannoise de la fin du siècle, avec ces figures
si souvent étudiées : Abauzit, Marie Huber, Vernet, Vernes,
Moultou, Mouchon, les médecins Tronchin et Tissot, Charles

Bonnet, Jean-Pierre de Crousaz, Horace-Bénédict de Saussure,
Suzanne Curchod ou aussi Mme de Charrière. Moins connue est

l'action de Voltaire et surtout de Rousseau en Suisse allemande,
sur Julie Bondeli et la jeunesse bernoise, sur les Bâlois Jac. Iselin,
Socin, Hagenbach, sur les Hirzel, Usteri, Hess, Fuessli qui vont
affirmer leur rationalisme à Zurich, comme sur le futur pédagogue
H. Pestalozzi ou sur cet Henri Meister, qui sera condamné pour
sa brutale affirmation de la religion naturelle. Mais naturellement
en Suisse allemande, ce sont outre l'influence anglaise, les relations
toujours plus intimes avec l'Allemagne, qui provoquèrent en

philosophie comme en littérature une nouvelle poussée d'Aufklärung

dont le principal foyer fut Zurich. Ce rationalisme de caractère

bien protestant et national s'inspire sans doute de la pensée

leibnitzienne et de sa vulgarisation par Wolff, mais bientôt et

davantage de cette tendance qu'on a appelée la néologie. Avec



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIIIe SIÈCLE 225

Semler les jeunes Aufklärer suisses s'initient à la critique biblique ;

Reimarus, Mendelssohn, Steinbart, Basedow sont leurs maîtres à

penser, et certains d'entre eux, Zellweger à Trogen, Iselin ou
Ochs à Bâle, Hirzel ou Corrodi, y vont aussi de leur philosophie
populaire. Ils se passionnent également pour la religion comparée
ou pour l'histoire, et spécialement celle de leur pays. Mais en 1781

leur empirisme et leur eudémonisme reçoivent un choc violent ; en

cette année en effet paraît la Critique de la raison pure, et Jacobi
dans ses Lettres à Mendelssohn a montré la raison et la science justifiant

le spinozisme, et non le théisme ou le déisme de 1'Aufklärung.
Fichte séjourne aussi à Zurich de 1780-1790 et de nouveau en
1793 dans toute sa ferveur révolutionnaire. Avec son primat de

l'esprit sur le monde empirique et du devoir sur le bonheur, le

kantisme devait avoir prise avant tout sur les esprits les plus vigoureux

parmi eux, à Berne le professeur J.-Sam. Ith et le pasteur
David Mueslin, le dernier et puissant prophète de la vieille
république, le Bâlois J.-F. Miville, et surtout les deux futurs chefs de

l'Helvétique, Alb. Rengger et Phil. Alb. Stapfer, ou le célèbre

philanthrope Emm. de Fellenberg. Mais plus que la philosophie, la
poésie et les lettres eurent une action étendue pour le progrès des

lumières. A Zurich J.-J. Bodmer, J.-J. Breitinger, Georg et Sal.

Gessner, inaugurent la réaction des lettres allemandes contre
l'influence française, ils enthousiasment pour la nature et la vie
populaire, ils combinent l'amour de l'antiquité à l'intérêt pour les

sujets bibliques traités à la façon de Milton ou Klopstock et
transforment la religion en poésie. Sous leur influence, la jeunesse
zurichoise s'émancipe des formes du passé, se passionne pour
l'Allemagne et ses poètes, pour le mouvement du Sturm und Drang, pour
ce goût du génie, de l'intuition, de l'original, si contraire au
rationalisme classique. Ainsi à la Zurich de Bodmer devait succéder
celle de Lavater.

Comme les idées et avec elles, les mœurs se transforment durant
le siècle des lumières. Guère au point de vue politique ; et la plus
vieille démocratie, malgré quelques protestations ou théories
individuelles, comme le Fabius und Cato de Haller, demeure jusqu'en
1798 toute oligarchique. Davantage en ce qui concerne la
tolérance religieuse ; pourtant l'éclairée Zurich expulse ou emprisonne
encore les sectaires de Bauma, comme dans les Grisons la majorité
orthodoxe du synode impose à ses adversaires le serment anti-

RBV. DE THÉOL. BT DB PHIL. N. S., t. XIV (n° 60, 1926). 15



226 JULES PETREMAND

morave (1774) et les catholiques de la Valteline chassent sans pitié
leurs concitoyens protestants (1790). La Suisse connaît par contre
un bel essor de progrès matériels et de vie sociale : l'existence
mondaine, les salons, les plaisirs de société, à la mode de France,
deviennent l'essentiel pour la classe dirigeante. Le besoin de
s'instruire et d'échanger des idées multiplie les réunions et les associations

jiarmi les gens cultivés : Société ascétique de discussions

théologiques, fondée par Breitinger en 1768, Société économique à Berne
et aux Grisons, morale dans le Toggenbourg, d'utilité publique à

Bàie, des sciences naturelles à Zurich, et surtout cette Société helvétique,

qui allait être dès 1761 une école de patriotisme suisse, de

tolérance et de libéralisme. La passion n'était pas moindre pour
l'éducation et l'instruction, persuadé qu'on était de leur pouvoir
pour rapprocher chacun de l'homme idéal ; les cités réforment leurs
écoles supérieures ; on publie quantité de traités éducatifs, de

manuels, de catéchismes ; Bonstetten propose son école pour les

futurs magistrats bernois. Tscharner et Valentin fondent leur
institut de Jenins, et Basedow a ses fidèles et ses imitateurs. Les

gouvernements s'occupent des écoles de pauvres et des orphelinats,
et Pestalozzi inaugure son apostolat en se créant une famille de

vingt petits déshérités sur sa propriété. On s'intéresse aussi au
sort du paysan et à la vie agricole, aux méthodes nouvelles de

culture. Le commerce et l'industrie se développent ; celle des

tissus en particulier apporte la prospérité dans bien des contrées,
mais aussi l'exploitation des enfants et l'abandon des mœurs
patriarcales. L'Etat a échangé sa mission religieuse contre celle

d'éducateur pour le bien matériel et moral du peuple. L'Eglise est

envisagée comme une école populaire de cette moralité, qui assurera

le bonheur de l'individu et de la nation. L'autorité des clergés

et de leurs remontrances diminue, sauf peut-être à Neuchâtel et
dans les Grisons. L'Etat fixe lui-même le nombre des postes
professoraux et pastoraux, comme à Genève, et règle les questions
liturgiques, comme à Berne, où le paysan remarque que « Moïse

apprend à prier à Aaron ». Les pasteurs sont de plus en plus de

simples fonctionnaires et s'occupent de bien des choses à côté de

leur ministère, médecine, botanique, musique, histoire ou
pédagogie. Leurs études ont été quelque peu modifiées ; critique,
exégèse, histoire ont écarté la tyrannie du dogme. Les pasteurs sont
libres de penser leur foi, et en dehors même des concepts bibliques.



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIIIe SIECLE 227

Ils ne sont point hostiles aux doctrines ecclésiastiques, ils les laissent

de côté et voient dans la religion naturelle le résumé du
christianisme. Leur détresse économique s'est aggravée et des pasteurs
grisons tentent en vain d'y remédier par la grève (1788). Le
recrutement du clergé se fait plus difficile. On a diminué le nombre et la

longueur des sermons, et les églises sont moins fréquentées, du
moins par les classes supérieures. En fait les masses populaires,
surtout dans les campagnes, n'ont pas été touchées par 1'Aufklärung,

qui fut l'affaire des lettrés, des maîtres d'école, des Messieurs

et de certains pasteurs. Mais le paysan ne se révolte pas contre le

rationalisme, tant que rien n'est changé à ses habitudes cultuelles ;

lui-même change peu ; les plaintes des pasteurs contre la mendicité,
l'ivrognerie, l'immoralité, ne diffèrent guère dans les paroisses rurales

les plus traditionnelles et dans les localités qui s'industrialisent.
Du point de vue religieux, le protestantisme suisse somnole à la
fin du siècle, qu'il soit orthodoxe ou rationaliste ; les rudes secousses

de la Révolution suffiront-elles à le réveiller

La troisième partie du protestantisme suisse auXV11Ie siècle (1)
est consacrée à la grande période de crise sociale et spirituelle que
fut la Révolution française et à la réaction générale contre le

rationalisme dont le kantisme et l'idéalisme allemand sont les plus hautes

manifestations. Cette réaction, qui prépare la mentalité de la

Restauration, du romantisme et des réveils, s'explique fort bien :

comparées à l'ancien Evangile, qu'étaient, du point de vue
religieux, la religion naturelle et la foi rationaliste en la bonté
humaine et au progrès quel aliment donnaient-elles aux besoins

profonds de la conscience : sentiment du péché, soif de pardon et
de salut, communion divine, sens de l'au-delà Le règne de la
raison et du sens commun était d'autre part une compression,
intolérable à la longue, des facultés créatrices, de l'imagination,
de la passion, de tout ce qu'il y a d'individuel et d'original en
l'âme. Enfin l'élan même vers la connaissance et vers l'épanouissement

de la vie, qu'avait suscité 1'Aufklärung, n'était pas satisfait

par elle, et poussait nombre d'esprits vers le mystérieux et
l'irrationnel de ia théosophie et des superstitions. En Suisse l'opposition

(1) Religiöse Gegenströmungen. Die Ausstrahlungen der französischen
Revolution auf Schweizerboden, (1925) XXXVI, 576 p.



228 JULES PETREMAND

au rationalisme se manifesta d'abord parmi les traditionalistes et
aussi de la part d'hommes de science, froissés de la superficialité
des Aufklärer, comme le grand Haller, le physicien Deluc, les

mathématiciens Euler et Jetzler. Laïques et pasteurs orthodoxes
se groupèrent dans cette Deutsche Gesellschaft ou Christentumsgesellschaft,

qui eut dès 1782 son centre à Bâle et étendit ses

groupements au protestantisme allemand et suisse. Le pasteur luthérien

de Francfort, Urlsperger, avait créé cette association pour
polémiser contre le rationalisme et propager la vraie foi évangélique,

y compris sa théorie spéciale de la trinité ; Ja Christentumsgesellschaft

devait développer chez ses membres le besoin de

communion et d'activité chrétiennes, l'intérêt pour l'œuvre de

Dieu dans le monde et pour les missions, une piété biblique, qui
favorisera le réveil et s'apparente à celle des milieux évangéliques
du XIXe siècle. Les communautés et milieux moraves, dont la
situation et l'influence sont de nouveau étudiées minutieusement,
ne pouvaient aussi que renforcer l'opposition au rationalisme.
Contre celui-ci se levaient d'ailleurs de nouveaux adversaires.
C'était dans le Pays de Vaud surtout, la tendance quiéliste et quelque

peu catholique d'esprit, qui jaillie des écrits de Mme Guyon,
reçoit sa forme et sa force d'attraction de son directeur spirituel,
Jean-Philippe Dutoit ; l'âme anxieuse et inapaisée de ce mystique,
la curieuse spéculation théosophique qu'expose sa Philosophie
divine, son mot d'ordre de mourir au monde, au péché, à soi-même

pour s'élever par la foi en Jésus à la foi de Jésus, expliquent qu'il
ait été opposé à tous les autres courants d'idées et qu'il se soit
rallié les anciens disciples de Magny ou de Marsay. Un abîme

séparait ce mysticisme des conceptions théosophiques, des
expériences spirites ou magnétiques qui faisaient fureur à Paris ou en
Alsace. C'était le moment où Martinez Pascalis et ses disciples
répandaient une théosophie imitée de Jacob Bœhme et dont « le

philosophe inconnu », Louis-Claude de Saint-Martin, fut le célèbre
théoricien. C'était l'heure trouble des grands succès de Mesmer et
de son magnétisme animal, de Puységur et de ses expériences de

somnambulisme, de Cagliostro et de ses guérisons miraculeuses,
comme en Allemagne c'était le triomphe des Illuminés. A Bâle, à

Zurich, ailleurs, des gens éclairés se passionnent pour ces prétendus
révélateurs des puissances mystérieuses, tant était grand ce besoin
du miracle qu'on avait banni de la religion. Mais de tous les auteurs



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIIIe SIÈCLE 229

antirationalistes de l'époque, le jilus célèbre, le plus sympathique
par sa nature candide, originale et bien suisse, le plus intéressant,
parce qu'il reflète en lui le mouvement môme des idées, c'est
Johann-Kasrar Lavater. Avec prédilection M. Wernle dessine le
caractère et la biographie du grand Zurichois ; il étudie le cercle
de ses fidèles à Zurich, surtout l'antistès J.-J. Hess, le groupe plus
étendu de ses amis en Suisse, en particulier deux Schaffhousois
célèbres, l'historien Jean de Muller et le frère de celui-ci, le pasteur
Jean-Georges Mulier. Tous les hommes en vue de notre pays
subissent un moment la fascination de Lavater : les penseurs et
littérateurs allemands correspondent avec lui ou le visitent,
Fichte, Jacobi, Hamann, Jung-Stilling, comme Herder et Gœthe,
qui l'appelle en 1779 « un homme unique, le plus grand, le plus

sage, le plus profond de tous les mortels », pour le traiter, sept ans
plus tard, de « charlatan et prophète de mensonge ». En réalité
Lavater parait avoir été une nature enthousiaste et imaginative
en constante évolution ; en lui éclate l'opposition d'une intelligence
vive, tour à tour conquise par le rationalisme, l'idéalisme, la
théosophie, et d'un cœur tourmenté qui a besoin du secours et salut en
Jésus, non en humble croyant, mais en exigeant de Dieu des

interventions directes, en poursuivant le merveilleux jusqu'auprès de

Cagliostro ou des mystico-piétistes de Copenhague. Un enfant
généreux, qui fut rudement puni de son besoin de voir et toucher le

divin, comme de son mépris de toute critique.
L'impression produite dans les divers milieux protestants par

la Révolution française, et les troubles politiques des années 1790-

1798, prodromes de la crise en Suisse, sont exposés dans un dernier
chapitre, et introduisent une quatrième partie qui aurait traité de

la situation ecclésiastique dans notre pays sous la République
helvétique.

On ne peut terminer la lecture de cette vaste et minutieuse
enquête sans être frappé des lumières qu'elle projette aussi sur
le XIXe siècle. Le Réveil sera mieux connu et compris, après ce

qui nous est appris de ses antécédents et du milieu où il surgit.
L'emprise prolongée de l'orthodoxie dans le passé explique d'autre
part le traditionalisme de nos Eglises suisses, les luttes qui les

ont déchirées, leur résistance au libéralisme. Et l'on aurait un



230 JULES PETREMAND

parallélisme piquant en comparant la piété de deux époques, à la
fois si proches et si différentes.

Les intimes relations du protestantisme suisse avec les courants
d'idées des grands pays voisins et sa dépendance à leur égard ne
sont pas moins remarquables. « Orthodoxie raisonnable », piétisme,
rationalisme, tout nous vient d'Angleterre ou surtout de France et
d'Allemagne. Seul, l'idéalisme n'a été compris d'abord que par des

personnalités supérieures. Nous sommes comme le point de jonction

et aussi le centre d'échange et de mélange des courants de

culture. Cette faculté d'adajitation a ses inconvénients qui sont
la difficulté à être et demeurer soi-même ou le défaut de pensée
créatrice. De fait, à jiart Zwingle, Rousseau ou Vinet, à quels
puissants génies spirituels le protestantisme suisse a-t-il donné
naissance Il est vrai que ces trois génies ne sont pas peu ; et ce n'est

pas une petite mission pour les Suisses, ni de peu d'importance,
que d'avoir été et d'être les courtiers spirituels de la culture
européenne.

L'ouvrage de M. V\ ernie nous apprend encore à mieux nous
connaître nous-mêmes, comme protestants. « Après comme avant »

son enquête, et malgré les théories de Trœltsch, il estime que notre
puissance religieuse, que « les racines de notre force spirituelle
plongent, non clans le XVIIIe, mais dans le XVIe siècle, dans le

terrain travaillé jiar les Réformateurs et leurs disciples immédiats

¦>. On peut certes se demander si et jusqu'à quel jioint l'esprit
moderne, fils, lui, du XVIIIe siècle, dissoudra ou recouvrira la

mentalité protestante de notre peuple. Mais pour celle-ci, on
estimera volontiers avec M. Wernle, que ses plus solides qualités lui
viennent de la ferme éducation réformée. De nous avoir rapjielé
quelle sève religieuse et quelle force de résistance possède la tradition

de la Réforme, il faut remercier l'auteur du Protestantisme
suisse au XVIIIe siècle.

J. Pétremand.

NOTICE BIOGRAPHIQUE ET BIBLIOGRAPHIQUE

D'une famille argovienne, M. Paul Wernle est né le 1er mai 1872 à

Zurich, où il fit ses classes jusqu'à la maturité. Il étudia à Bâle, Berlin,
Gœttingue et de nouveau à Bàie : parmi ses professeurs, ceux auxquels
il s'attacha surtout, furent Bernhard Duhm, Adolf Harnack, Johannes
Weiss et Wilhelm Bousset. C'est dire qu'il se rattachait très librement



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIIIe SIÈCLE 231

au ritschlianisme, et il allait participer au vaste effort de cette école
dans le domaine des recherches historiques, et d'abord dans l'étude des

origines chrétiennes. Dès 1897, en effet, M. Paul Wernle devenait à Bâle

privat-docent pour le Nouveau Testament. En 1900 il succédait à son
maître Rudolf Staehelin comme professeur extraordinaire d'histoire
ecclésiastique, d'histoire des dogmes et d'histoire de la théologie
protestante, et en 1905 il était nommé professeur ordinaire pour ces mêmes

disciplines.
Justement apprécié de ses collègues comme du public cultivé de

Suisse et d'Allemagne, M. Wernle a été élu en 1923 membre correspondant
de l'Académie des sciences de Berlin. Par l'étendue et la solidité

de ses connaissances, par la clarté de son enseignement comme par ses
dons d'animateur spirituel, il a exercé dans son professorat une
bienfaisante action sur des générations d'étudiants.

Travailleur infatigable, malgré une santé chancelante, M. Wernle,
par des articles ou des recensions, a collaboré dès 1896 au Kirchenblatt
für die reformierte Schweiz, à la Christliche Welt, aux Basler Nachrichten,
à la Zeitschrift für schweizerische Geschichte, et à d'autres revues.
Surtout il a enrichi l'histoire et la théologie d'études ou d'ouvrages importants

dont plusieurs, ainsi « Les débuts de notre religion » ou 1'«

Introduction aux études théologiques », sont connus de chacun, et dont voici
la liste :

Der Christ und die Sünde bei Paulus, 1897. — Paulus als Heidenmis-
sionnar, 1898, 2e éd., 1910. — Die synoptische Frage, 1899. — Die
Anfänge unserer Religion, 1901, 2e éd., 1904. — Die Reichsgotteshoffnung
in den ältesten christlichen Dokumenten und bei Jesus, 1903. — Die
Renaissance des Christentums im 16 Jahrhundert, 1904. — Die Christenhoffnung

und ihre Bedeutung für unser gegenwärtiges Leben, 1904. —Die
Quellen des Lebens Jesu, 1904, 2e éd., 1905 ; 3e éd., 1913. — Was haben
wir heute an Paulus? 1904. — Paulus Gerhardt, 1907. — Einführung in
das theologische Studium, 1908. 2e éd., 1911 ; 3e éd., 1921. — Wichern,
1908. — Calvin und Basel bis zum Tode des Myconius, 153-5 bis 1552,
1909. — Johannes Calvin, 1909. — Aus den Papieren eines Aufklärers
und Pietisten, Basler Jahrbuch 1911. — Renaissance und Reformation,
1912. — Lessing und das Christentum, 1912. — Evangelisches Christentum

in der Gegenwart, 1914. — Die Katastrophe Berns im Jahre 1798 im
Brief eines Predigers der Brüdergemeine, Neues Berner Taschenbuch auf
das Jahr 1914. — Aus den Tagen der französischen Revolution und der

Helvetik, 17&9-1803, dans le Basler Jahrbuch 1915. — Gedanken eines

Deutsch-Schweizers, 1915. — Jesus, 1915. —¦ Jesus und Paulus,
Antithesen zu Boussets Kyrios Christos, Separatausgabe der Zeitschrift für
Theologie und Kirche 1915, I Reihe. 1 Heft. — Antimilitarismus und
Evangelium, 1915. — Zwingiis und Calvins Stellung zum Staat. Referat
an der Jahresversammlung des Pfarrvereins (Asketische Gesellschaft)



232 JULES PETREMAND

des Kantons Zurich, 1916. — Die Führerschaft der Laien, ein Charakterzug

der schweizerischen Kirchengeschichte des 18 Jahrhunderts, 1916. —
Zum 31. Oktober 1917, Rede bei Anlass der Reformationsfeier der
theologischen Fakultät Basel. — Das Verhältniss der schweizerischen zur
deutschen Reformation, Separatabdruck aus der Basler Zeitschrift für
Geschichte und Altertumskunde, Band XVII, 1918. — Les Frères
moraves en Suisse romande au XVIIIe siècle, Revue de théologie et de

philosophie, n° 27, 1918. — Der evangelische Glaube nach den
Hauptschriften der Reformatoren i Ier Band : Luther, 1918 ; IIer Band : Zwingli,
1918 ; IIIer Band : Calvin, 1919. —¦ Mélanchthon und Schleiermacher,
zwei dogmatische Jubiläen, 1921. — Wernhard Huber, der helvetische
Grossrat und Basler Dichter, Basler Zeitschrift für Geschichte und
Altertumskunde, Band XX, 1921. —• Ein unbekannter Brief des jungen
Goethe, Jahrbuch der Gcethegesellschaft IX und Neue Zürcher Zeitung,
n° 1592, 1921. — Pascal et l'apologétique chrétienne, Revue de théologie
et de philosophie, n° 42, 1922. — Der schweizerische Protestantismus im
XV111™- Jahrhundert! Ier Band : Das reformierte Staatskirchenlum und
seine Ausläufer (Pietismus und vernünftige Orthodoxie), 1923; IIer Band :

Die Aufklärungsbewegung in der Schweiz, 1924 : IIIer Band : Religiöse
Gegenströmungen. Die Ausstrahlungen der französischen Revolution auf
Schweizerböden, 1925. J. P.


	Le protestantisme suisse au XVIIIe siècle : d'après M. Paul Wernle

