Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Le protestantisme suisse au XVllle siécle : d'aprés M. Paul Wernle
Autor: Pétremand, Jules

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380119

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIIIc SIECLE
D’APRES M. PAUL WERNLE

Commencerais-je par m’excuser de présenter aux lecteurs d’une
revue « de théologie et de philosophie » un ouvrage de caractére
surtout historique ? Apres la passion et I'abus d’historicisme qui a
sévi depuis la fin du siécle passé, la présente génération ne tend-
elle pas & se méfier de 'histoire documentaire, de ses méthodes et
de ses résultats ; et celul qui a soif de certitude et d’action ou que
I'idée passionne plus que les faits, n’aura guére de sympathie pour
I’aride labeur de I’érudit, pour les continuelles remises au point de
la critique et pour le relativisme historique. Néanmoins I'immense
entreprise de recherches collectives du passé, mise en branle par
le XIXe siecle, poursuit son effort lent et régulier et s‘impose
invineiblement & nos esprits. Toute discipline humaniste utilise les
matériaux qu’elie fournit ; tout homne cuitivé élargii par 'his-
toire les horizons de sa pensée, apprend par elle & mieux compren-
dre ’humanité et & mieux se saisir lui-méme. Ce qui vit en nous,
ce que nous possédons et pénétrons le mieux, n'est-ce pas ce passé
par lequel aussi nous analysons et jugeons le présent, st méme nous
ne tentons pas par lui d’agir sur 'avenir. Ainsi, 4 I’heure ol notre
protestantisme romand et suisse entend se ressaisir, il lui sera
précieux de percevolr toujours mieux sa tradition, son évolution,
les caractéres essentiels de son esprit, et cela non seulement au
siecle de la Réformation, mais au moins autant & 'époque de crise
ou 1l s’est mué en la religion qu’il est actuellement. Le XVIII®siecle
en effet, supréme floraison d’une civilisation qualitative et aristo-



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIII® SIECLE 211

cratique dont nous voyons périr les derniers restes, a été également
comme la matrice de la culture et de I’esprit contemporains. Et a
ce tournant de I’histoire, la petite Suisse et Geneéve ont retrouvé,
par une curieuse rencontre, quelque chose de cette activité spiri-
tuelle et de ce rayonnement mondial qu’elles avaient connus, bien
différents sans doute, aux temps de Zwingle, de Calvin et de Beéze.
Aussi I'époque de Voltaire et Rousseau, de Bonnet et Haller, de
Bodmer et Lavater, est-elle terrain de chasse favori pour les
fouilleurs d’archives. Durant ces dermiéres décades, et surtout
depuis 1905, toutes les avenues de ce siécle ont été parcourues
chez nous, toutes les mstitutions, toutes les formes de vie de cette
société ont été évoquées et retracées,... toutes, sauf justement le
tableau d’ensemble de la pensée et de la piété protestantes. Les
matériaux, histoires locales, monographies, biographies, ne man-
quaient pas; les histoires générales de la Suisse, politiques ou
ecclésiastiques, Dierauer ou Blesch (1), donnaient déja de la vie
spirituelle du protestantisme au XVIII® siécle des esquisses d’une
exactitude et d’un relief remarquables, mais forcément som-
maires. M. Paul Wernle au contraire, dans I'ouvrage qu’il vient
de terminer (2), nous retrace un tableau d’ensemble des 1dées et
des croyances, des personnalités, de la piété protestantes plus
encore que des événements et des institutions, un tableau qu
charme l'esprit autant par les jugements personnels et les vastes
perspectives que par la précision et la richesse des détails ou par
le dessin psychologique des personnages. L’auteur, historien des
dogmes et de la théologie, s’intéresse surtout & la pensée et & la vie
religieuses ; 1l les met en constante relation avec le mouvement des
1dées en France, en Angleterre ou en Allemagne ; il scrute avec la
méme sympathie humaine les mentalités les plus contraires et les
formes de piété les plus diverses ; sans cesse par des citations ou
des résumés, 1l fait parler ses personnages, percevoir leurs aspira-
tions et entendre comme la résonance de leur dme. Rien donc de
moins aride que cette énorme et stre érudition ; rien de plus varié

(1) Cp. E. Broescu, Geschichte der schwetzerisch-reformierten Kirchen,
(1899) II p. 31-185, ou DieravER, Hisloire de la confédéralion suisse, (1913)
IV, p. 422-456.

(2) Der schsweizerische Protesiantismus im XVIII ten Jahrhundert. 3 vol.
in 8, Tibingen, Mohr, 1922 - 25. Sur l'auteur, voir 4 la fin de cet article la
notice biographique et bibliographique.



212 JULES PETREMAND

que cet exposé historique, rien qui parle mieux a la pensée, i
I'imagination, voir au sentiment religieux.

Au reste pourquoir présenter M. Wernle aux lecteurs de cette
Revue ? Ne I'a-t-il pas enrichie de sa collaboration et chacun ne se
souvient-il pas des études sur Les Moraves en Suisse romande ou
sur Pascal et Uapologétique chrétienne, qu’il fit parafitre ici méme ? (1)
Aussi la Revue se devait-elle de consacrer plus qu’une simple
recension a cette belle ceuvre de son collaborateur. Elle espérait
que celui qui était le plus digne de la présenter et de la critiquer,
le regretté Henri Vuilleumier, pourrait en saluer ’achévement.
Bien que nul ne pit remplacer dans cette tAche I’érudit lausannois,
la Revue a tenu a apporter au professeur de Bale 'hommage de
gratitude et de respect du public théologique romand.

« Par cette grande ceuvre nationale, écrivait le professeur
Walther Keehler (2), Paul Wernle a élevé a sa patrie un impéris-
sable monument... et rendu & l'histoire un durable service. » Et
¢’est bien I'lmpression d’une vaste et puissante construction que
I'on ressent en face de ces trois forts volumes de 1860 pages serrées,
qu’avec leurs catalogues de personnes, de lieux ou de matiéres on
a déja utilisé, et on consultera souvent, comme une véritable ency-
clopédie. L’effort qu’exige la rédaction d’un tel ouvrage permet
d’entrevoir le labeur bien plus considérable de dix années de
recherches qu’il suppose. Chose curieuse, M. Wernle a été engagé
comme malgré lu1 dans cette lourde entreprise : c’est le protestan-
tisme suisse du X1.X¢ stécle qu’il aimait et voulait mieux compren-
dre et pour cela c’est Uépoque de U'Heloétique (1798-1203) qu’il
étudiait spécialement. Bien vite 1l s’apergut que la compréhension
du siécle passé nécessite la connaissance approfondie du XVIIIe,
comme la portée de la révolution, qui s’est alors accomplie, n’ap-
parait pleinement que mise en regard des institutions anciennes.
Et c’est ainsi que M. Wernle, bel exemple de probité historique,
entreprit d’étudier de premiére main les institutions ecclésiastiques

(1) Revue de théologie et de philosophie, 1918, p. 118-142 et 1922, p. 5-24.
(2) Lors de la recension du deuxiéme vol. dans la Revue suisse d’histoire
1925, p. 501-505.



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIII® SIECLE 213

et la vie spirituelle des XVII® et XVIII® siecles. Dans la pensée de
I’historien, ’ceuvre qu’il a terminée ne serait encore que comme la
vaste préface d’une semblable enquéte a poursuivre sur le monde
protestant du siecle dernier (1). Souhaitons que les forces lum
solent accordées pour la mener i bien.

Lindication des sources fait saisir I'étendue et la complexité de
telles enquétes. Pour assurer une base solide & sa reconstitution
des faits et & son exposé, le professeur balois, personnellement ou
par ses collaborateurs, a consulté toutes les archives d’Etat et les
bibliothéques des cantons réformeés, ainsi que celles de Herrnhut ;
il a compulsé les actes des synodes, des visites d’Eglise, des auto-
rités ecclésiastiques. Toutes les éditions des liturgies, des caté-
chismes, des recueils de cantiques ont été comparées ; des centai-
nes de sermons, imprimés ou manuscrits, ont été analysés. De la
littérature de I’époque et des études nombreuses auxquelles elle
a donné lieu, rien ou & peu prés qui n’ait été utilisé ; surtout le
dépouillement des lettres a fourni une foule de données, singulié-
rement pittoresques ou intimes, et la correspondance des Moraves,
celle en particulier du pasteur Jéréme Annoni, ont permis de voir
et présenter choses et gens sous un jour nouveau (2).

De cette énorme enquéte, M. Wernle a dégagé deux choses :

D’une part, une immense quantité de données historiques, une
foule de renseignements concernant les événements et les institu-
tions, des centaines de notations psychologiques, de témoignages
religieux, de portraits ou esquisses de caractéres. Ce sont ces élé-
ments qui font pour les historiens la grande valeur de son travail.
Quiconque étudie I'évolution de 'organisation ecclésiastique, du
culte, de la prédication, de I'enseignement religieux, de 'instruc-
tion publique ne trouvera pas moins a y glaner que 'historien des
meeurs, le psychologue ou 'érudit préoccupé du passé de I'un ou
lautre de nos cantons.

Par son enquéte, M. Wernle, et c’est ce qui I'intéresse le plus,

(1) Voir la préface aux vol. T et III.

(2) Dans son exposé, M. Wernle a tenu & faire part égale au protestan-
tisme alémanique et au romand. Mais il a pu utiliser plus de sources origi-
nales pour le premier que pour le second, pour lequel il s’est servi surtout
des travaux des Eugéne Ritter, Henri Vuilleumier, Jules Chavannes, Albert
de Montet, Félix Bovet, Philippe Godet, Robert Gretillat, etc., sans compter
la littérature spéciale & J.-J. Rousseau.



214 JULES PETREMAND

voit apparaitre ou plutdt confirmée par les faits, une conception
d’ensemble de Uévolution spirituelle, par laquelle la religion des
Réformateurs et de I'orthodoxie s’est modifice au XVIII® siécle.
Acculée & une 1mpasse par son intellectualisme et son formalisme,
lUorthodoxte stricte, celle du Consensus, se transforme sous 'action
de deux facteurs: le piétisme, mouvement individualiste et sub-
jectif, puis la tendance ecclésiastique, rationnelle, traditionnelle,
que M. Wernle appelle «verniinftige Orthodoxie», disons «orthodo-
x1e mitigée» et qu'en Allemagne on a nommeée «théologie de tran-
sition». L’un et 'autre de ces facteurs qui représentent une men-
talité biblique et évangélique, ont précédé, et en une certaine
mesure préparé, Uinvasion de ' Aufkldrung, de cette tendance ratio-
naliste, moralisante, hostile aux autorités du passé, qui est I’esprit
méme de la culture européenne au XVIII® siécle. Ce rationalisme
déiste, menacant les traditions religieuses de notre peuple, suscite
de nombreuses oppositions, tant des milieux orthodoxes et piétistes
que de mouvement antirationalistes comme le quiétisme, la théo-
sophie ou cet 1déalisme sentimental, qui est comme l'aube du
romantisme. .

Cette conception d’ensemble a dicté a M. Wernle le plan de son
ouvrage, qui comportera trois parties ou trois volumes, traitant :

10 du protestantisme traditionnel, du piétisme et de «I’ortho-
doxie raisonnable » ; 20 de I’Aufklarung ; 3° des mouvements de
réaction et des répercussions qu’a eues la Révolution francaise
dans nos milieux religieux.

Pour chacune de ces tendances, I'auteur, envisageant son sujet
« du général au particulier », va expliquer I’origine et le caractére
du mouvement, en mentionner et en faire parler ies représentants.
Il nous montrera comment chacune de ces tendances s’est propagée
dans les diverses cités et régions réformées de notre pays ; 1l nous
dira & quelles oppositions chacune d’elles s’est heurtée et quelles
modifications elle a amenées dans les mceurs ou les institutions.
Un tel plan et une semblable ordonnance des matiéres obligent a
reprendre plusieurs fois les mémes faits et a citer fréquemment les
mémes personnages ; l'exposé donne parfois I'impression de se
répéter ou de piétiner sur place, et 1l prend quelque chose d’un peu
schématique. Mais était-1l possible d’éviter ces légers inconvénients,
alors qu’on entend écrire une histoire d’idées et de tendances reli-

gleuses ?



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIII® SIECLE 215

Pour donner une juste idée du livre de M. Wernle, il faudrait
exposer et discuter les renseignements historiques qu’il contient,
évoquer les personnalités célebres ou moins connues en I’ame des-
quelles se réflete et se réalise surtout la religion de cette époque.
(est évidernment 1mpossible dans les limites de cet article et sans
des recherches énormes... et vaines, la solidité du travail de
M. Wernle étant reconnue de tous ses colléegues en érudition. Au
lieu de discuter tel point de détail, suivons plutdt a grands pas
I’auteur dans la marche de sa pensée, tout en reconnaissant qu’ici
encore résumer c’est trop souvent trahir.

Le premier volume (1) nous met en présence d’abord de l'an-
ctenne Eglise réformée, en son corps que sont ses institutions, et en
son esprit qui est sa doctrine et sa vie religieuse. Une institution a
la vérité bien différente de nos Eglises modernes, mais puissante
et grande par la forte action éducatrice qu’elle a exercée sur notre
peuple ! Une construction massive et solide que I’ére des lumiéres
et de la révolution n’a pas trop lézardée et qui ne sera vraiment
transformée qu’au siécle dernier | Ce n’est pas cependant une cons-
truction vraiment originale : les matériaux du moyen age, équarris
et disposés par la foi des Réformateurs et la politique étatiste des
cités évangéliques, s’y reconnaissent sans peine : la législation et
les ordonnances ecclésiastiques, les droits de patronage, les revenus
des paroisses, et la facon de les percevoir, la confusion du civil et
du religieux, tout cela est bien médiéval. Néanmoins 'idée qui a
dressé cette Eglise, bien que discutable, est grandiose : le peuple
d’un canton évangélique est le peuple de Dieu, une communauté,
comme Israél, a la fois religieuse et civile. La tache du magistrat y
est d’abord religieuse, affirmer et défendre ’honneur du Dieu qui
protége les siens, assurer & tous la connaissance de la vérité et la
possibilité du salut. Pour cela tous les habitants du pays doivent
ressortir & I’établissement officiel ; juifs ou baptistes ne sont que
tolérés, ceux-ci parfois persécutés ; & Bale, en 1762, on n’ose pas
encore admettre des luthériens & la bourgeoisie, et vis-a4-vis des
catholiques, la rivalité confessionnelle, qui déchaine encore la
guerre de 1712, ne s’atténue que vers la fin du siécle. D’ailleurs

(1) Das reformierte Staatskirchentum und seine Ausldufer (Pietismus und
verniinftige Orthodoxie), 1923, XLIII, 684 p.



216 JULES PETREMAND

chaque canton ou pays allié est maitre absolu des affaires ecclésias-
tiques dans ses domaines ; 1l y impose Puniformité des régles et des
rites, bien que dans la Suisse orientale surtout subsiste quelque
autonomie paroissiale et bien des différences locales. Les anciennes
Eglises réformées vivent chacune pour elles, au point d’écarter
parfois de leur clergé des candidats d’autres cantons ; des relations
entre elles n’existent que par 'entente de leurs chefs religieux ou
par la section évangélique de la Diete dont les délégués réformés
traitent avec les catholiques des froissements et conflits confes-
sionnels ou s’occupent & secourir leurs coreligionnaires de France,
du Piémont, du Palatinat, méme de Hongrie et Pologne. A ce prix
I'Eglise d’Etat assure I'unité de culture, la compléte interpénétra-
tion des domaines civil et religieux. Le gouvernement, d’esprit
patriarcal et de plus en plus aristocratique, accomplit sa mission
religieuse et moralisatrice, directement par ses lois et sa police,
mais surtout par le clergé qui forme une solide caste ou corporation,
plus ou moins étroitement dépendante de I'Etat. Divisé en « Clas-
ses » ayant & leur téte doyen et jurés, le clergé a ses assemblées
propres, dans lesquelles 1l censure ses membres, soumet au magis-
trat ses requétes et griefs, parfois nomme et révoque les pasteurs.
C’est, & Geneve ou 4 Neuchatel, la Compagnie ou la Classe quiale
monopole ecclésiastique et constitue un vrai pouvoir clérical.
Ailleurs, c’est le « Synode », vraie représentation de ’Eglise dans
les Grisons, défenseur des droits pastoraux vis-a-vis de 'autorita-
risme des communes ou conseiller de I’Etat dans la Suisse orientale,
sans autorité et sans existence réguliere a4 Berne et &4 Bale. Cest
que dans les cantons-villes de pure tradition zwinglienne, ’autorité
directrice est plutét le « Kirchenkonvent », formé des prefessenrs
de théologie et des pasteurs de la ville, directement dépendant de
I'Etat et dont le président, 'antistés, est souvent un vrai chef reli-
gieux, digne de ses grands ancétres du XVIe siecle (1). Et dans
cette organisation étatiste et corporative, qu’est donc I'individua-
lité religieuse, le pasteur ? A la fois un roi et un esclave, un maitre
absolu au spirituel vis-a-vis de ses paroissiens, mais un serviteur

(1) Les antistés du XVIII® siécle étaient, a Zurich : Peter Zeller dés 1713,
Ludwig Niischeler dés 1718, Hans Conrad Wirz des 1737, Rudolf Ulrich dés
1769 et Johann Jakob Hess de 1795-1828. A Bale, aprés Peter Werenfels, ce
furent Joh. Rud. Zwinger (1703-08), Hier. Burckhardt jusqu’en 1737, Joh.
Rud. Merian jusqu’en 1766 et Emmanuel Merian de 1766 a4 1816.



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIII® SIECLE 217

des « gracieux » seigneurs qu’il soutient et dont il publie les mande-
ments, un serviteur aussi vis-a-vis du clergé qui le surveille étroite-
ment, en particulier par les visites d’Eglise avec leurs munutieux
questionnaires. La position matérielle du pasteur est parfois pré-
caire, voir critique ; 1l n’obtient souvent que par des intrigues ou
tardivement un poste qui lul permette d’élever une famille et plu-
sieurs jeunes ministres deviennent aumoniers des régiments mer-
cenaires ou s’exilent définitivement. Les candidats cependant ne
manquent pas, leur chiffre ne fléchira que sous 'influence de la
culture nouvelle. Ils sont préparés au ministére dans les Grisons,
Glaris ou Toggenbourg par les pasteurs : ailleurs ils étudient, les
Suisses allemands & 'université de Bale, & Saint-Gall, Schaffhouse,
Berne et surtout Zurich ou a Utrecht, Leyde, Heidelberg, Mar-
bourg, plus tard Halle, Tubingue et Geettingue ; les Romands
fréquentent les académies de Genéve et Lausanne et se rendent en
Hollande ou en Angleterre. L’activité pastorale comporte non
seulement le culte et 'adminmistration des sacrements, la surveil-
lance de I’enseignement religieux et de 1’école, mais aussi la parti-
cipation au tribunal matrimonial et aux « consistoires » ou « Still-
st4nde », le soin des pauvres, dont le pasteur est souvent le seul et
le meilleur ami, la cure d’Ames par entretiens, visites de malades,
inquisitions a domicile, et surtout la prédication. Il y a des services
chaque jour de la semaine et quatre le dimanche. En 1775, Jacob
Vernes constate que les Genevois subissent par année mille quatre-
vingt-quatorze sermons, cinq cent cinquante catéchismes et cent
cultes liturgiques, et il se demande s’1l n’y a pas abus. Cest qu’a
I’époque de I'orthodoxie plus on préchera, plus on dispensera cette
connaissance de la Vérité, qui, estime-t-on, est la religion.

Cette conception, qui nous étonne, dérive assez directement de
celle du XVIe siécle. La Réformation avait annoncé un salut
objectif, I'ceuvre de grice qu'en Jésus-Christ Dieu a accomplie
pour nous et que par I'Esprit il réalise en nous, et le moyen de
saisir ce salut, & savoir la foi, confiance sans doute, mais aussi
croyance, croyance au message salutaire, 4 la Bible qui I’apporte,
a la vérité divine qui le constitue. L’essentiel, c’est que cette vérité
d’en haut qui assure notre salut soit purement et exactement
préchée, donc formulée avec précision et enseignée par tous les
pasteurs selon cette exacte formule. De la I'identification entre
Evangile et théologie ; de la les diverses confessions de fo1 et en



218 JULES PETREMAND

dernier lieu cette rigide Formule du Consensus, adoptée en 1675
par la Diete évangélique, dur joug des consciences que rejetérent
bientot Béale et Genéve, contre quoi se révoltérent les pasteurs
vaudois et Davel, mais que maintiennent Saint-Gall, Zurich et
surtout Berne. Seulement ]'orthodoxie comme religion n’est pas
que cette théologie ; elle s’exprime par les liturgies, les psaumes et
hymnes, les catéchismes (ceux de Zurich, de Bale, de Geneéve,
surtout par celul1 d’Heidelberg) par lesquels le peuple était instruit
en la religion. Elle était surtout la vénération et la pratique de la
Bible, somme de tout savoir et de toute sagesse, pain quotidien
de I’ame, dont les fideles faisaient leur lecture favorite, comme ce
Christophe Burckhardt qui I'avait lue dix-huit fois en dix-huit ans.
Par elle quelque chose de la piété des Réformateurs vivait encore
dans notre peuple : la religion, simple, claire, qui ne se discutait
pas, parce qu'on n’essayait pas de la prouver, ni de la défendre par
la raison, apportait & I’homme le sens de sa destinée et le mot
d’ordre de sa conduite. Les dogmes traditionnels, la corruption et
la perdition de I'humamité, la gridce, combinée d’ailleurs selon
Zwingle ou Calvin avec la lo1 divine, le mystére des choses [inales
ne faisaient doute pour personne. La foi, don de Dieu et la sancti-
fication par I'Esprit se conciliaient pratiquement avec leffort
humain, avec la tache terrestre que domine et inspire la Loi bibh-
que, c’est-a-dire le devoir, et cette morale, elle est respect du Sei-
gneur, obéissance et humilité, amour du prochain, attente de
lau-dela. Une telle piété avait le sens de la grandeur et de la
sainteté divines, mais point de mysticisme, sauf peut-étre a
Genéve, 4 Neuchatel ou 4 Béale, dans la notion de la Céne. Cette
piété orthodoxe, quila vivait réellement ? Une minerité sans doute,
la masse du peuple, les populations rurales surtout, se contentant
des superstitions ancestrales ou d’une sorte de religion naturelle
qui était foi en la toute-puissance, en la providence et en la rétri-
bution divines. Ici apparait, et M. Wernle en fait la remarque, la
contradiction mnée a toute Eglise d’Etat protestante : d’une part
I’appel individuel, 'exigence d’une fo1 personnelle, d’autre part
Paffirmation du peuple chrétien, d’une religion collective et offi-
cielle qui est imposée a tous par le baptéme et l'enseignement
ecclésiastique. Sans doute I’Eglise d’Etat pouvait alléguer 1'uni-
versalisme du salut qui est en Christ, et alors qu’on ignorait encore
chez nous le devoir missionnaire envers les paiens, elle pouvait se



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIII® SIECLE 219

glorifier d’une mission d’éducation populaire et d’évangélisation.
Mais 1c1 aussi 1l était trop évident que 'instruction religieuse était
chez beaucoup séche mémorisation du catéchisme, sans action
réelle sur I'ame et sur la conduite, comme la piété devenait habi-
tude et routine chez les paroissiens ou le pasteur. Ces déficits, les
adversaires de I'Eghse d’Etat ou de l'orthodoxie surent les aper-

cevoir et les relever.

Ces adversaires c’étaient d’abord les bapiistes, exécrés et persé-
cutés depuis deux siécles et que I’Ordonnance bernoise de 1695
frappait d’exil. Un millier environ de ces paisibles sectaires s’étaient
maintenus en Suisse, surtout dans I’Oberland et le Simmenthal ou
ils se rattachaient soit & la tendance large de Hans Reist, soit a
celle plus rigoriste de Jacob Ammann ; nombre d’entre eux avaient
fui les vexations et persécutions et émigré a ’étranger, ou dans les
montagnes neuchateloises, dont les paysans leur furent plus mal-
veillants que les pasteurs, ou surtout dans le tolérant évéché de
Bale. Mais I'anabaptisme avait comme principe d’appliquer rigou-
reusement, littéralement les exigences du Nouveau Testament a
I'individu comme a la collectivité et s’opposait par la a 'Eglise et
a ’Etat. Se survivant diflicilement, 1l ne pouvait avoir, a cause de
son rigorisme et de son sectarisme, aucun rayonnement religieux
au sein du protestantisme.

Il en fut tout autrement du mouvement piétiste, de cette large
vague de subjectivisme chrétien, de piété mystique et antiratio-
naliste, de morale ascétique et supraconfessionnelle qui avant
I’Aufkliarung a passé sur la chrétienté, en Angleterre et en Hol-
lande, en Allemagne et en France comme en Suéde et en Susse.
Dans notre pays, le piétisme ecclésiastique et luthérien des Spener
et des Francke fut importé vers 1690 par des jeunes théologiens en-
thousiastes, & leur tételes Bernois Christophe Lutz et Sam. Keenig ;
le professeur Rudolf et 'autorité réprimeérent bientdt cette tenta-
tive et dispersérent ses promoteurs a la suite du proceés piétiste de
1699. De semblables inmitiatives & Zurich, Schaffhouse, Saint-Gall,
un réveil dans le Toggenbourg et le Rheinthal n’eurent guére plus
de durée. Ce fut ensuite le mouvement du piétisme laique et radical,
c’est-a-dire hostile 4 I’'Eglise, dont ’action sera autrement pro-
fonde et durable & cause du souftle individualiste qui ’anime et
des personnalités convaincues qui le dirigent. A Genéve et dans le



220 JULES PETREMAND

Pays de Vaud, l'impulsion vient surtout de France, d’illuminés
comme les prophétes camisards, dont les exces et les folies com-
promettent bien vite la cause, puis des adeptes du quiétisme fran-
cais, spécialement de M™¢ Guyon; Francois de Magny, Hector de
Marsay sont les directeurs spirituels de ces dmes inquiétes et
passionnées. A elles se rattache, de Colombier ou il réside, Béat-
Louis de Muralt, 'auteur célebre des Letires sur les Anglais et les
Francais, mais aussi de L’instinct divin et des Lettres fanatiques,
quasi romantiques déja par leur opposition 4 la raison. En Suisse
allemande, le piétisme sectaire des Arnold, des Dippel, des Ter-
steegen pénétre d’Allemagne par des émissaires, enire autres
Joh.-Fried. Rock, et il suscite, surtout dans le canton de Berne,
des mouvements laiques ou des sectes comme les «réveils » de
Guttannen et de Meiringen, comme la secte libertine et eschatolo-
gique de Brueggen, comme la Fraternité de Heimberg, qui vers
1757 groupait trois & quatre cents habitants du Gessenay et du
Simmenthal dans la foi en la purification par le sang de Christ.
Mais, fait remarquable et de plus de portée, c’est alors que le
mouvement piétiste conquiert dans les clergés et les classes diri-
geantes de chauds adhérents : le pasteur Jérdme Annoni a Béle,
Hurter et le futur antistes J.-H. Oschwald a Schafthouse, Staehelin
et Zollikofer a4 Saint-Gall, Schulthess et Holzhalb & Zurich, d’au-
tres encore. Deux des personnalités religieuses les plus puissantes
du temps le représentent alors: c¢’est dans les Grisons ce Dantel
Willi, le pieux et charitable pasteur de Thusis et de Coire, celul
qu’on appelle «le patriarche de toutes les &mes bonnes » et dont
I'influence personnelle, la fo1 évangélique et mystique, lu1 conqui-
rent un parti dans un clergé jusqu’alors tout orthodoxe. L’autre,
c’est ce Samuel Lutz, le «ro1 des piétistes », pasteur & Yverdon
Amsoldingen et Diessbach, que sa conversion, sa piété populaire,
son zeéle ardent pour Dieu et contre les démons, apparentent #
Luther, son inspirateur. La troisieme impulsion piétiste sur le
protestantisme suisse fut donnée par les Morace:. On sait combien
Herrnhut se distinguait de Halle par sa piété joyeuse et enfantine,
par sa théologie du Christ crucifié et son esprit communautaire
mais aussi par la préoccupation d’unir tous les chrétiens dans
I’amour du Sauveur. Bien loin de critiquer ou combattre I’Eglise,
c’est dans les milieux ecclésiastiques, avec 'aide du jeune clergé,
que Zinzendorf espérait réveiller les ames. Ses relations avec les



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIII® SIECLE 221

Wattenwyl, 'envol de ses émissaires, ses propres visites en Suisse,
préparérent un travail qui, apres I’époque de crise, dite la «Sich-
tungszeit », put s’intensifier dés le milieu du siécle. Les Moraves se
rallierent la plupart des piétistes suisses-allemands ; ils acquirent
une forte influence & Béle ; grace & D. Willi, ils obtinrent la forma-
tion d’un partt morave dans le clergé grison et se gagnérent 'appui
de plusieurs famulles des plus influentes dans les Trois Ligues. Mais
la propagande morave pas plus que le piétisme ne pouvait rénover
et transformer les Eglises suisses ; déja la mamére déférente et
glacée avec laquelle les pasteurs genevois avaient accueilll Zinzen-
dorf révélait I’abime qui séparait leur religion traditionnelle de sa
piété vive, sentimentale et d’inspiration luthérienne. De fait les
Moraves, outre leur centre éducateur de Montmirail, ne fondeérent
a Bale, Zurich, Berne et Geneéve, que des « sociétés » peu nombreu-
ses et quiiront s’affaibhissant vers la fin du siécle. L’apport durable
du piétisme n’en fut pas moins grand : réunions et chants religieux,
traités d’appel, ouvrages d’édification, histoires bibliques, souci
de l'instruction et de la piété enfantines, méthodes et instituts
d’éducation, chaleur de la vie intérieure et de la communion fra-
ternelle, tout cela fit passer dans bien des 4mes comme le souffle
d’un printemps spirituel.

Une transformation plus générale de la piété et de la pensée
protestantes, U'orthodozie raitsonnable, bien qu’ammée d’un moindre
souffle religieux, allait la commencer et en préparer une plus pro-
fonde encore. Au fond cette tendance non plus n’était pas autoch-
tone. L’ancienne orthodoxie, dans sa rage de polémique confes-
sionnelle et de définition dogmatique, négligeait entiéerement I’évan-
gélisation ou 'action philanthropique : sa théologie compliquée,
rigide et fragile, ne pouvait rien contre la pression menacante de
la Iibre pensée. Pour sortir de cette impasse, tout en conservant,
comme le voulaient Leibnitz et Locke, la moelle du protestantisme,
il fallait simplifier la théologie, réduire la doctrine biblique a ce
qu’on jugeait ’essentiel, créer surtout de toutes piéces une apolo-
gétique contre le déisme et ’athéisme. On croyait demeurer dans
les traditions de la Réformation et pourtant comme on s’éloignait
déja des Réformateurs avec leur souflle biblique, avec leur révolte
contre Rome née de I’expérience religieuse, avec leur absence de
préoccupations apologétiques ! On entendait demeurer orthodoxe,



222 JULES PETREMAND

maintenir ’autorité de la Bible et des confessions de fo1 ; pourtant
on expliquait, on atténuait et la souveraine véritable était déja
la raison. On tiendra donc & la révélation biblique, mais pour
compléter la religion du bon sens et de la conscience : on affirmera
des interventions divines, mais seulement au début du christia-
nisme. La trinité et la christologie, mais avec le moins de mystére
possible, la grace pour le pardon des péchés, mais sans la prédesti-
nation et sans l’action souveraine de Dieu en I’homme, 'accent
mis sur les devoirs du chrétien et leur possibilité de les accomplir,
la conception synergiste du salut, telle sera la doctrine nouvelle,
qui est en somme la revanche d’Erasme sur les Réformateurs
évangéliques. De telles idées et préoccupations sont générales dans
le protestantisme a la fin du XVIIe siecle : elles sont celles des
huguenots et réfugiés frangais comme des hollandais ou des apolo-
getes anglais Warburton, Butler, Stackhouse, et du grand prédi-
cateur Tillotson, dont les sermons se retrouvent dans tant de
bibliothéques pastorales. C’est de Irance et d’Angleterre que, vers
1700, pénétre chez nous «l’orthodoxie raisonnable» que renfor-
cera d’Allemagne cinquante ans plus tard la théologie des Baum-
garten et des Michaelis. La Society for promoting Christian Knose-
ledge, fondée en 1698, entrait bientdt en relations avec les pasteurs
romands, qui allatent adapter le pragmatisme orthodoxe a leurs tra-
ditions nationales. Le représentant type de I'orthodoxie raisonna-
ble a été Jean-Frédéric Ostervald qui avec sa piété sérieuse et
pondérée fut alors un chef el un initiateur ; son influence a été
grande en Suisse et 1l a marqué pour plus d’'un siecle I'Eglise neu-
chateloise de son empreinte, nettement visible méme chez un
Ferd.-Olivier Petiipierre ou un Henri-David Chaiilet. Ceite
méme théologie de transition va également dominer Bale
grace au théologien humaniste qu’est S. Werenfels, mais aussi
grace au professeur Jac.-Chr. Beck et a l'antistes Merian.
C’est une tendance analogue que représentent les pasteurs,
professeurs ou apologistes vaudois comme les Polier, Crinsoz
de Bionnens, Ruchat, plus tard Alexandre-César Chavannes
ou Samuel-Louis Secrétan. L’orthodoxie mitigée, adoptée par le
recteur schaffhousois J.-J. Altdorfer et le professeur saint-gallois
Wegelin, ne triomphe que pour un temps a Genéve avec Jean-
Alphonse Turretini et Jacob Vernet, et 4 Zurich, ou ses représen-
tants 'antistes Wirz et le professeur J.-J. Zimmermann succédent

’



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIII® SIECLE 223

en 1737 & Niischeler et a Hottinger, rigides défenseurs du Consen-
sus. Berne au contraire et ses théologiens, Daniel Wyttenbach,
Kocher, J.-F. Stapfer, se raidissent dans leur vieille et rigide
orthodoxie, aussi hostiles aux nouveautés welches et zurichoises
qu'au piétisme. Les réformes d’Ostervald font bien comprendre
comment la théologie de transition a voulu rénover les institutions
ecclésiastiques, élargir la piété et développer I'instruction popu-
laire. Les Arguments et réflexions de 1720 et la « Bible d’Ostervald »
de 1744 font partie de tout un mouvement de révision des traduc-
tions anciennes et d’un effort général pour faire mieux comprendre
et utiliser le livre sacré. La Liturgie de 1713, ou 'inspiration angh-
cane est st visible, a été imitée dans nombre de villes et partout
des réformes cultuelles, plus ou moins heureuses, ont été accom-
pagnées du rajeunissement des psaumes ou cantiques. Le Caté-
chisme de 1702 et son Abrégé de 1734 ont eu plus d’influence encore,
et attestent la préoccupation d’agir sur la jeunesse, de la former a
une piété et une moralité véritable, préoccupation qui inspire
également la fondation d’orphelinats ou celle de la Société des cate-
chuménes & Geneve (1736) et des Ecoles de charité 4 Lausanne (1750).
Tendance de transition, et, en fait, pénétration dans les Eglises
orthodoxes d’un esprit plus pratique et plus moralisant, le mou-
vement, inauguré par Ostervald et ses amis, aboutissait & un lent
et imperceptible glissement vers la culture du siécle, mais par sa
pondération, par son inspiration nationale et traditionnelle, 1’or-
thodoxie raisonnable allait aussi préserver ses adeptes des excés
du rationalisme.

L’ Aufklirung, a laquelle M. Wernle consacre la seconde partie
de son ouvrage (1) est pour lui bien plus qu'une tendance philoso-
phique ou religieuse : ¢’est « un éveil général de ’esprit humain
dans tous les domaines apres le siecle de sommeil de la coutume et
de 'autorité ». Cest une attitude nouvelle en face des choses et de
la vie, donc, dans le domaine spirituel, la révolution qui bouleverse
définitivement la mentalité traditionnelle de I’Europe. Quel élan
et quelle jeunesse naive dans cette foi enthousiaste en la raison,
dans cette passion de reviser et critiquer, dans cette curiosité
universelle des esprits qui s’ouvrent. Astronomie de Copernic et
de Newton ; histoire naturelle, amour de la nature, de son propre

(1) Die Aufklirungsbewegung in der Schweiz, 1924, XXXIX, 623 p.



224 JULES PETREMAND

pays et des Alpes ; origines de la' vie et du monde ; psychologie,
morale, droit naturel, I'intérét pour ces choses se répand dans les
milieux citadins gréce a la pléiade de savants que sont les Ber-
noulli, Calandrini, Euler, Bourguet, Scheuchzer, ou Haller et
Bonnet qui les dominent tous, ou les juristes Burlamaqui, Bar-
beyrac et Vattel. Et avec cette science encore enfantine grandissent
la fo1 au progres, 'eudémonisme, 1’assurance que le but de 'homme
est le bonheur et qu’est bien tout ce qui rend heureux 'individu
et la société. De méme, de France d’ou rayonne sur la Suisse la
culture nouvelle, s’infiltrent chez nous les idées qui lui servent de
support : le scepticisme de Bayle, le cartésianisme, 'empirisme des
« philosophes ». M. Wernle nous montre la marche de ces forces
spirituelles, comme aussi l'influence de 'humanisme et I’admira-
tion pour la sagesse antique au XVIIIe siecle. Il s’attache ensuite a
faire revivre Genéve et le pays romand & cette période d’extraordi-
naire rayonnement que furent les années 1755 & 1778. Inutile de
rappeler 1ci les luttes de Voltaire avec Genéve ou avec Rousseau,
la cité de Calvin devenant la ville de plaisir, de liberté ot se réfugie
Bonstetten, I'orthodoxie mitigée faisant place 4 un rationalisme
timide, Jean-Jacques et la puissance de son action spirituelle, le
déchainement des passions et des luttes politiques entre Genevois,
la brillante société lausannoise de la fin du siecle, avec ces figures
si souvent étudiées : Abauzit, Marie Huber, Vernet, Vernes,
Moultou, Mouchon, les médecins Tronchin et Tissot, Charles
Bonnet, Jean-Pierre de Crousaz, Horace-Bénédict de Saussure,
Suzanne Curchod ou ausst M™€ de Charriere. Moins connue est
I’action de Voltaire et surtout de Rousseau en Suisse allemande,
sur Julie Bondeli et la jeunesse bernocise, sur les Balois Jac. Iselin,
Socin, Hagenbach, sur les Hirzel, Usteri, Hess, Fuessh qui vont
affirmer leur rationalisme & Zurich, comme sur le futur pédagogue
H. Pestalozzi ou sur cet Henri Meister, qui sera condamné pour
sa brutale affirmation de la religion naturelle. Mais naturellement
en Suisse allemande, ce sont outre I'influence anglaise, les relations
toujours plus 1intimes avec l’Allemagne, qu provoquerent en
philosophie comme en littérature une nouvelle poussée d’Aufkla-
rung dont le principal foyer fut Zurich. Ce rationalisme de carac-
tére bien protestant et national s’inspire sans doute de la pensée
letbnitzienne et de sa vulgarisation par Wolff, mais bientdt et
davantage de cette tendance qu'on a appelée la néologie. Avec



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIII® SIECLE 225

Semler les jeunes Aufklérer suisses s’initient & la critique biblique ;
Reimarus, Mendelssohn, Steinbart, Basedow sont leurs maftres a
penser, et certains d’entre eux, Zellweger & Trogen, Iselin ou
Ochs a Bale, Hirzel ou Corrodi, y vont aussi de leur philosophie
populaire. Ils se passionnent également pour la religion comparée
ou pour I'histoire, et spécialement celle de leur pays. Mais en 1781
leur empirisme et leur eudémonisme regoivent un choc violent ; en
cette année en effet parait la Critique de la raison pure, et Jacobi
dans ses Lettres a Mendelssohn a montré la raison et la science justi-
fiant le spinozisme, et non le théisme ou le déisme de I’Aufklarung.
Fichte séjourne aussi a Zurich de 1780-1790 et de nouveau en
1793 dans toute sa ferveur révolutionnaire. Avec son primat de
I’esprit sur le monde empirique et du devoirsurle bonheur, le kan-
tisme devait avoir prise avant tout sur les esprits les plus vigou-
reux parmi eux, & Berne le professeur J.-Sam. Ith et le pasteur
David Mueslin, le dernier et puissant prophete de la vieille répu-
blique, le Bélois J.-F. Miville, et surtout les deux futurs chefs de
I’'Helvétique, Alb. Rengger et Phil. Alb. Stapfer, ou le célebre phi-
lanthrope Emm. de Fellenberg. Mais plus que la philosophie, la
poésie et les lettres eurent une action étendue pour le progres des
lumiéres. A Zurich J.-J. Bodmer, J.-J. Breitinger, Georg et Sal.
Gessner, inaugurent la réaction des lettres allemandes contre
I'influence francaise, ils enthousiasment pour la nature et la vie
populaire, ils combinent I’'amour de I'antiquité a 'intérét pour les
sujets bibliques traités a la facon de Milton ou Klopstock et trans-
forment la religion en poésie. Sous leur influence, la jeunesse zuri-
choise s’émancipe des formes du passé, se passionne pour 1’Alle-
magne et ses poétes, pour le mouvement du Sturm und Drang, pour
ce goliit du génie, de I'intuition, de I’original, s1 contraire au ratio-
nalisme classique. Ainsi & la Zurich de Bodmer devait succéder
celle de Lavater.

Comme les 1dées et avec elles, les meeurs se transforment durant
le siécle des lumiéres. Guére au point de vue politique ; et la plus
vieille démocratie, malgré quelques protestations ou théories indi-
viduelles, comme le Fabius und Cato de Haller, demeure jusqu’en
1798 toute oligarchique. Davantage en ce qui concerne la tolé-
rance religieuse ; pourtant I’éclairée Zurich expulse ou emprisonne
encore les sectaires de Bauma, comme dans les Grisons la majorité
orthodoxe du synode impose 4 ses adversaires le serment anti-

REV. DE THEOL. BT DB PHIL. — N. s., t. x1v (N° 60, 1926). 15



226 JULES PETREMAND

morave (1774) et les catholiques de la Valteline chassent sans pitié
leurs concitoyens protestants (1790). La Suisse connaft par contre
un bel essor de progrés matériels et de vie sociale : existence
mondaine, les salons, les plaisirs de société, a4 la mode de France,
deviennent ’essentiel pour la classe dirigeante. Le besoin de s’ins-
truire et d’échanger des 1dées multiplie les réunions et les associa-
tions parmi les gens cultivés : Sociéte ascelique de discussions théo-
logiques, fondée par Breitinger en 1768, Société économique a Berne
et aux Grisons, morale dans le Toggenbourg, d'utilité publique A
Bale, des sciences naturelles & Zurich, et surtout cetie Société helve-
tique, qui allait étre dés 1761 une école de patriotisme swisse, de
tolérance et de libéralisme. La passion n’était pas moindre pour
I’éducation et I'instruction, persuadé qu’on était de leur pouvoir
pour rapprocher chacun de I’homme 1déal ; les cités réforment leurs
écoles supérieures ; on publie quantité de traités éducatifs, de
manuels, de catéchismes ; Bonstelten propose son école pour les
futurs magistrats bernois. Tscharner et Valentin fondent leur
institut de Jenins, et Basedow a ses fideles et ses imitateurs. Les
gouvernements s’occupent des écoles de pauvres et des orphelinats,
et Pestalozzi inaugure son apostolat en se créant une famille de
vingt petits déshérités sur sa propriété. On s'intéresse aussi au
sort du paysan et & la vie agricole, aux méthodes nouvelles de
culture. Le commerce et 'industrie se développent; celle des
tissus en particulier apporte la prospérité dans bien des contrées,
mais aussi I’exploitation des enfants et 'abandon des mceurs pa-
triarcales. L’Etat a échangé sa mission religieuse contre celle
d’éducateur pour le bien matériel et moral du peuple. L’Eglise est
envisagée comme une école populaire de cette moralité, qui assu-
rera le bonheur de I'individu et de la nation. L’autorité des clergés
et de leurs remontrances diminue, sauf peut-étre 4 Neuchatel et
dans les Grisons. I’Etat fixe lui-méme le nombre des postes pro-
fessoraux et pastoraux, comme a Genéve, et régle les questions
liturgiques, comme a Berne, ou le paysan remarque que « Moise
apprend a prier & Aaron» Les pasteurs sont de plus en plus de
simples fonctionnaires et s’occupent de bien des choses a coté de
leur ministére, médecine, botanique, musique, histoire ou péda-
gogle. Leurs études ont été quelque peu modifiées ; critique, exé-
oeése, histoire ont écarté la tyrannie du dogme. Les pasteurs sont
libres de penser leur fo1, et en dehors méme des concepts bibliques.



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIII® SIECLE 2949

Ils ne sont point hostiles aux doctrines ecclésiastiques, ils les lais-
sent de coté et voient dans la religion naturelle le résumé du chris-
tianisme. Leur détresse économique s’est aggravée et des pasteurs
grisons tentent en vain d’y remédier par la gréve (1788). Le recru-
tement du clergé se fait plus difficile. On a diminué le nombre et la
longueur des sermons, et les églises sont moins fréquentées, du
moins par les classes supérieures. En fait les masses populaires,
surtout dans les campagnes, n’ont pas été touchées par I’Aufkli-
rung, qui fut 'atfaire des lettrés, des maitres d’école, des Messieurs
et de certains pasteurs. Mais le paysan ne se révolte pas contre le
rationalisme, tant que rien n’est changé a ses habitudes cultuelles ;
lui-méme change peu ; les plaintes des pasteurs contre la mendicité,
I'ivrognerie, 'immoralité, ne différent guere dans les paroisses rura-
les les plus traditionnelles et dans les localités qui s'industrialisent.
Du point de vue religieux, le protestantisme suisse somnole a la
fin du siecle, qu’il soit orthodoxe ou rationaliste ; les rudes secous-
ses de la Révolution suffiront-elles a le réveiller ?

La troisieme partie du protestantisme sutsse au X VII1¢ stecle (1)
est consacrée & la grande période de crise sociale et spirituelle que
fut la Révolution francaise et a la réaction générale contre le ratio-
nalisme dont le kantisme et I'idéalisme allemand sont les plus hau-
tes manifestations. Cette réaction, qui prépare la mentalité de la
Restauration, du romantisme et des réveils, s’explique fort bien :
comparées 4 l'ancien Evangile, qu’étaient, du point de vue rel-
gieux, la religion naturelle et la for rationaliste en la bonté hu-
maine et au progrés ? quel aliment donnaient-elles aux besoins
profonds de la conscience : sentiment du péché, soif de pardon et
de salut, communion divine, sens de 'au-dela ? Le régne de la
raison et du sens commun était d’autre part une compression,
intolérable & la longue, des facultés créatrices, de I'tmagination,
de la passion, de tout ce qu'il y a d'individuel et d’original en
I'ame. Enfin I’élan méme vers la connaissance et vers I’épanouis-
sement de la vie, qu'avait suseité I’ Aufklarung, n’était pas satisfait
par elle, et poussait nombre d’esprits vers le mystérieux et 'irra-
tionnel de la théosophie et des superstitions. En Suisse 'opposition

(1) Religiose Gegensirémungen. Die Ausstrahlungen der franziésischen Revo-
lution auf Schweizerboden, (1925) XXXVI, 576 p.



228 JULES PETREMAND

au rationalisme se manifesta d’abord parmi les traditionalistes et
auss1 de la part d’hommes de science, froissés de la superficialité
des Aufklirer, comme le grand Haller, le physicien Delue, les
mathématiciens Euler et Jetzler. Laiques et pasteurs orthodoxes
se groupérent dans cette Deutsche Gesellschaft ou Christentums-
gesellschaft, qui eut dés 1782 son centre & Bale et étendit ses grou-
pements au protestantisme allemand et suisse. Le pasteur luthé-
rien de Francfort, Urlsperger, avait créé cette association pour
polémiser contre le rationalisme et propager la vraie fo1 évangé-
lique, v compris sa théorie spéciale de la trinité ; la Christentums-
gesellschaft devait développer chez ses membres le besoin de
communion et d’activité chrétiennes, I'intérét pour 'ceuvre de
Dieu dans le monde et pour les missions, une piété biblique, qui
favorisera le réveil et s’apparente a celle des milieux évangéliques
du XIXe siecle. Les communautés et milieuxr moraves, dont la
situation et I'influence sont de nouveau étudiées minutieusement,
ne pouvalent aussi que renforcer I'opposition au rationalisme.
Contre celui-ci se levaient d’ailleurs de nouveaux adversaires,
(’était dans le Pays de Vaud surtout, la tendance quiétiste et quel-
que peu catholique d’esprit, qui jaillie des écrits de M™® Guyon,
regoit sa forme et sa force d’attraction de son directeur spirituel,
Jean-Philippe Dutoit ; I’dme anxieuse et inapaisée de ce mystique,
la curieuse spéculation théosophique qu’expose sa Philosophie
divine, son mot d’ordre de mourir au monde, au péché, & soi-méme
pour s’élever par la fo1 en Jésus a la fo1 de Jésus, expliquent qu’il
ait été opposé a tous les autres courants d’idées et qu’il se soit
rallié les anciens disciples de Magny ou de Marsay. Un abime
séparait ce mysticisme des conceptions théosophiyues, des expé-
riences spirites ou magnétiques qui faisaient fureur 4 Paris ou en
Alsace. C’était le moment ol Martinez Pascalis et ses disciples
répandaient une théosophie imitée de Jacob Beehme et dont «le
philosophe inconnu », Louis-Claude de Saint-Martin, fut le célébre
théoricien. C’était I’heure trouble des grands succés de Mesmer et
de son magnétisme animal, de Puységur et de ses expériences de
somnambulisme, de Cagliostro et de ses guérisons miraculeuses,
comme en Allemagne c’était le triomphe des Illuminés. A Bale, a
Zurich, ailleurs, des gens éclairés se passionnent pour ces prétendus
révélateurs des puissances mystérieuses, tant était grand ce besoin
du miracle qu’on avait banni de la religion. Mais de tous les auteurs



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIII® SIECLE 229

antirationalistes de I'époque, le plus célebre, le plus sympathique
par sa nature candide, originale et bien suisse, le plus intéressant,
parce qu’il reflete en lui le mouvement méme des idées, c’est
Johann-Kasrar Lavater. Avec prédilection M. Wernle dessine le
caractére et la biographie du grand Zurichois ; il étudie le cercle
de ses fidéles & Zurich, surtout 'antistés J.-J. Hess, le groupe plus
étendu de ses amis en Suisse, en particulier deux Schaflhousois
célebres, 'historien Jean de Muller et le frére de celui-ci, le pasteur
Jean-Georges Muller. Tous les hommes en vue de notre pays
subissent un moment la fascination de Lavater : les penseurs et
littérateurs allemands correspondent avec lui ou le wisitent,
Fichte, Jacobi, Hamann, Jung-Stilling, comme Herder et Geethe,
qu Pappelle en 1779 « un homme umque, le plus grand, le plus
sage, le plus profond de tous les mortels», pour le traiter, sept ans
plus tard, de « charlatan et prophéte de mensonge ». En réalité
Lavater parait avoir été une nature enthousiaste et imaginative
en constante évolution ; en lui éclate 'opposition d’une intelligence
vive, tour & tour conquise par le rationalisme, 'idéalisme, la théo-
sophie, et d’un cceur tourmenté qui a besoin dusecours et salut en
Jésus, non en humble croyant, mais en exigeant de Dieu des inter-
ventions directes, en poursuivant le merveilleux jusqu’auprés de
Caglostro ou des mystico-piétistes de Copenhague. Un enfant
généreux, qui fut rudement puni de son besoin de voir et toucher le
divin, comme de son mépris de toute critique.

L’impression produite dans les divers milieux protestants par
la Révolution francaise, et les troubles politiques des années 1790-
1798, prodromes de la crise en Suisse, sont exposés dans un dernier
chapitre, et introduisent une quatriéme partie qui aurait traité de
la situation ecclésiastique dans notre pays sous la République
helvétique.

On ne peut terminer la lecture de cette vaste et minutieuse
enquéte sans étre frappé des lumieéres qu’elle projette aussi sur
le XIXe siecle. Le Réveil sera mieux connu et compris, aprés ce
qui nous est appris de ses antécédents et du milieu ou il surgit.
L’emprise prolongée de 'orthodoxie dans le passé explique d’autre
part le traditionalisme de nos Eglises suisses, les luttes qui les
ont déchirées, leur résistance au libéralisme. Et ’on aurait un



230 JULES PETREMAND

parallélisme piquant en comparant la piété de deux époques, a la
fois s1 proches et si dillérentes.

Les intimes relations du protestantisme suisse avec les courants
d’1dées des grands pays voisins et sa dépendance a leur égard ne
sont pas moins remarquables. « Orthodoxie raisonnable », piétisme,
rationalisme, tout nous vient d’Angleterre ou surtout de France et
d’Allemagne. Seul, I'idéalisme n’a été compris d’abord que par des
personnalités supérieures. Nous sommes comme le point de jonc-
tion et aussi le centre d’échange et de mélange des courants de
culture. Cette faculté d’adaptation a ses mconvénients qui sont
la difficulté a étre et demeurer soi-méme ou le défaut de pensée
créatrice. De fait, a part Zwingle, Rousseau ou Vinet, & quels puis-
sants génies spirituels le protestantisme suisse a-t-il donné nais-
sance ? Il est vrai que ces trois génies ne sont pas peu ; et ce n’est
pas une petite mission pour les Suisses, ni de peu d'importance,
que d’avoir été et d’étre les courtiers spirituels de la culture euro-
péenne.

L’ouvrage de M. Wernle nous apprend encore a4 mieux nous
connaitre nous-mémes, comme protestants. « Aprés comme avant »
son enquéte, et malgré les théories de Treeltsch, 1l estime que notre
puissance religieuse, que «les racines de notre force spirituelle
plongent, non dans le XVIIIe, mais dans le XVI® siecle, dans le
terrain travaillé par les Réformateurs et leurs disciples immé-
diats ». On peut certes se demander si et jusqu’a quel point I'esprit
moderne, fils, lu, du XVIII®e siecle, dissoudra ou recouvrira la
mentalité protestante de notre peuple. Mais pour celle-c1, on esti-
mera volontiers avec M. Wernle, que ses plus solides qualités lui
viennent de la ferime éducation réformée. De nous avoir rappelé
quelle séve religieuse et quelle force de résistance posséde la tradi-
tion de la Réforme, 1l faut remercier 'auteur du Protestantisme
sutsse au XVIIIe siecle.

J. PETREMAND.

NOTICE BIOGRAPHIQUE ET BIBLIOGRAPHIQUE

D’une famille argovienne, M. Paul Wernle est né le 1T mai 1872 a
Zurich, ot 1l fit ses classes jusqu’a la maturité. Il étudia a Bale, Berlin,
Geettingue et de nouveau a Béle ; parmi ses professeurs, ceux auxquels
il s’attacha surtout, furent Bernhard Duhm, Adolf Harnack, Johannes
Weiss et Wilhelm Bousset. C’est dire qu’il se rattachait trés librement



LE PROTESTANTISME SUISSE AU XVIII® SIECLE 231

au ntschhanisme, et 1l allait participer au vaste effort de cette école
dans le domaine des recherches historiques, et d’abord dans I’étude des
origines chrétiennes. Dés 1897, en effet, M. Paul Wernle devenait a Bale
privat-docent pour le Nouveau Testament. En 1900 1l succédait a son
maitre Rudolf Steehelin comme professeur extraordinaire d’histoire
ecclésiastique, d’histoire des dogmes et d’histoire de la théologie pro-
testante, et en 1905 1l était nommé professeur ordinaire pour ces mémes
disciplines.

Justement apprécié de ses collégues comme du public cultivé de
Suisse et d’Allemagne, M. Wernle a été élu en 1923 membre correspon-
dant de ’Académie des sciences de Berlin. Par 'étendue et la solidité
de ses connaissances, par la clarté de son enseignement comme par ses
dons d’animateur spirituel, 1l a exercé dans son professorat une bien-
faisante action sur des générations d’étudiants.

Travailleur infatigable, malgré une santé chancelante, M. Wernle,
par des articles ou des recensions, a collaboré dés 1896 au Kirchenblatt
fiir die reformierte Schyveiz, a la Christliche Welt, aux Basler Nachrichten,
a la Zeitschrift fiir schweizerische Geschichte, et a d’autres revues. Sur-
tout 1l a enrichi 'histoire et la théologie d’études ou d’ouvrages impor-
tants dont plusieurs, ainsi « Les débuts de notre religion » ou '« Intro-
duction aux études théologiques », sont connus de chacun, et dont voici
la liste :

Der Christ und die Siinde bet Paulus, 1897. — Paulus als Heidenmis-
stonnar, 1898, 2¢ éd., 1910. — Die synoptische Frage, 1899. — Dze
Anfinge unserer Religion, 1901, 2¢ éd., 1904. — Die Reichsgotteshoffnung
in den iltesten christlichen Dokumenten und bei Jesus, 1903. — Die
Renaissance des Christentums vm 16 Jahrhundert, 1904. — Die Christen-
hoffnung und ihre Bedeutung fiir unser gegenwirtiges Leben, 1904. — Die
Quellen des Lebens Jesu, 1904, 2¢ éd., 1905 ; 3¢ éd., 1913. — Was haben
wir heute an Paulus? 1904. — Paulus Gerhardt, 1907. — Einfiihrung in
das theologische Studium, 1908, 2¢ éd., 1911 ; 3¢ éd., 1921. — Wichern,
1908. — Calvin und Basel bis zum Tode des Myconius, 1535 bis 1552,
1909. — Johannes Calvin, 1909. — Aus den Papteren eines Aufklirers
und Prietisten, Basler Jahrbuch 1911. — Renaissance und Reformation,
1912. — Lessing und das Christentum, 1912. — Evangelisches Christen-
tum in der Gegenwart, 1914, — Die Katastrophe Berns im Jahre 1798 im
Brief eines Predigers der Briidergemeine, Neues Berner Taschenbuch auf
das Jahr 1914. — Aus den Tagen der franzisischen Revolution und der
Helvettk, 17589-1803, dans le Basler Jahrbuch 1915. — Gedanken eines
Deutsch-Schweizers, 1915, — Jesus, 1915. — Jesus und Paulus, Anti-
thesen zu Boussets Kyrios Christos, Separatausgabe der Zeitschrift fiir
Theologie und Kirche 1915, I Retihe, 1 Heft. — Antimilitarismus und
Evangelium, 1915. — Zwinglis und Calvins Stellung zum Staat, Referat
an der Jahresversammlung des Pfarrvereins (Asketische Gesellschaft)



232 JULES PETREMAND

des Kantons Zurich, 1916. — Die Fiihrerschaft der Laien, ein Charakter-
zug der schweizerischen Kirchengeschichte des 18 Jahrhunderts, 1916. —
Zum 31. Oktober 1917, Rede bei Anlass der Reformationsfeier der theo-
logischen Fakultat Basel. — Das Verhiltniss der scheweizerischen zur
deutschen Reformation, Separatabdruck aus der Basler Zeitschrift fiir
Geschichte und Altertumskunde, Band XVII, 1918. — Les Fréres
moraves en Suisse romande au X VIIIe siécle, Revue de théologie et de
philosophie, n® 27, 1948. — Der evangelische Glaube nach den Haupt-
schriften der Reformatorent 1T Band : Luther, 1918 ; 11¢T Band : Zwingli,
1918 ; IlIer Band : Calvin, 1919. — Melanchthon und Schleiermacher,
zwel dogmatische Jubilien, 1921, — Wernhard Huber, der helvetische
Grossrat und Basler Dichter, Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Alter-
tumskunde, Band XX, 1921. — Ein unbekannter Brief des jungen
Gaethe, Jahrbuch der Geethegesellschaft IX und Neue Ziircher Zeitung,
n® 1592, 1921. — Pascal et I'apologétique chrétienne, Revue de théologie
et de philosophie, n° 42, 1922. — Der schweizerische Protestantismus im
XVIiIen Jahrhundert: 16T Band : Das reformierte Staatskirchentum und
seine Auslaufer ( Pietismus und verniinftige Orthodoxie), 1923 ; 11er Band:
Die Aufhlirungsbewegung in der Schweiz, 1924 ; 111°f Band : Religiise
Gegenstromungen. Die Ausstrahlungen der franzésischen Revolution auf

Schweizerboden, 1925.



	Le protestantisme suisse au XVIIIe siècle : d'après M. Paul Wernle

