
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Le décalogue

Autor: Gampert, Auguste

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE DÉCALOGUE *

Imposant et souverain comme le Moïse que Michel-Ange sculpta

pour le tombeau du pape Jules II, le Décalogue se dresse comme
un des plus importants monuments religieux de l'humanité, le

plus important peut-être. Les tables de la Loi flamboient au fronton

des synagogues comme au seuil des liturgies chrétiennes. Elles

ont été, elles sont encore souvent à la base de tout enseignement
moral et religieux donné dans les Eglises.

Le Décalogue est.donc par excellence un «texte sacré». Nous
voulons nous en souvenir et faire effort pour ne rien dire ici qui
puisse froisser le sentiment de vénération et d'attachement que
lui porte la piété des siècles. Mais il nous est apparu que cette piété,
non seulement supportait, mais exigeait d'être éclairée.

Le Décalogue fait partie de cette Loi, Thôrâ, qui se trouve dans
le Pentateuque et que la tradition juive attribue dans son ensemble
à Moïse. Nous savons aujourd'hui que le nom de Moïse couvre
bien des paroles et des institutions, que l'étude des autres livres
bibliques nous interdit de faire remonter jusqu'à lui. Le

Pentateuque est l'œuvre de plusieurs générations, de plusieurs siècles ;

ses parties les plus récentes, celles qui concernent par exemple le

règlement, jusqu'à la minutie, du rituel du culte des sacrifices, ne

sont pas antérieures au Ve siècle avant Jésus-Christ. Il semble

* Cette étude a été présentée à la séance d'ouverture des cours de la
Faculté de théologie de l'Eglise évangélique libre du canton de Vaud, le
15 octobre 1925.



LE DECALOGUE 18E

que le rédacteur final du Pentateuque ait, pour composer son

ouvrage, comme un bon scribe, « tiré de son trésor des choses

anciennes et des choses nouvelles ».

Alors la question se pose : Puisque le nom de Moïse ne suffit pas
à assurer l'authenticité mosaïque d'un texte, le Décalogue est-il
dans les choses anciennes ou dans les choses nouvelles Peut-on
croire encore que le Décalogue remonte jusqu'à Moïse Telle est
la question à laquelle nous voudrions essayer de répondre ici en

toute sincérité. Ce nous sera l'occasion de montrer, nous l'esjié-
rons, que si la critique dévoile parfois la faiblesse de certains
arguments avancés par l'opinion traditionnelle, elle le fait sans parti
pris, et qu'il lui arrive même de trouver ailleurs en faveur de cette
tradition des arguments plus solides que les premiers.

I

Commençons par recueillir les données bibliques. S'il y a un
document sur la provenance et sur le texte duquel nous soyons en

droit de nous attendre à être renseignés de la façon la plus certaine
et la plus exacte, c'est bien le Décalogue. Or, nous devons faire
une première constatation : ni sur la façon dont le Décalogue a été
donné par Dieu à Moïse et transmis par lui au peuple, ni sur la
teneur exacte de ces dix paroles, il n'y a concordance entre les

documents bibliques.
Comme on le sait, le Décalogue est cité deux fois dans la Bible :

Exode xx, 1 à 17 et Deutéronome v, 6 à 21. La relation de l'Exode
appartient au second en date des documents qui ont servi à la

composition du Pentateuque, Y Elohiste, rédigé dans le royaume
du Nord au vme siècle. L'Elohiste introduit, assez abruptement,
le Décalogue par ces mots : « Yahvé prononça toutes ces paroles,
en disant...» (Ex. xx, 1). Notons en passant que le texte hébreu
dit paroles, et non commandements, ce qui est parfaitement juste
puisque huit de ces dix paroles sont des prohibitions. L'Elohiste
ne nous dit point qu'elles furent gravées sur des tables de pierre ;

il rapporte que Dieu les prononça du haut d'une montagne,
entourée de flammes et de fumée, dans un appareil si effrayant que
le peuple supplia Moïse de parler lui-même à la place de Dieu

(xx, 18 à 20). Moïse s'approcha alors seul de Dieu et Dieu le chargea
de transmettre aux Israélites l'interdiction de l'idolâtrie et les



186 AUGUSTE GAMPERT

prescrijitions relatives à la construction de l'autel des sacrifices

(xx, 22 à 26). Ensuite, Dieu lui donne des lois civiles et religieuses,
qui forment le «livre de l'alliance » (xx, 22 à xxm, 19), livre que
Moïse écrivit et lut devant le peuple (xxiv, 4, 7), et qui est la plus
ancienne codification, à nous connue, de la Thôrâ. Puis Dieu fit
remonter Moïse sur la montagne, où, après une station de

quarante jours (xxiv, 18), il lui remit « les deux tables du témoignage,
tables de jiierre, écrites du doigt de Dieu » (xxxi, 18, cf. xxxn, 15).
On ne nous dit pas ce qu'il y avait sur ces tables, mais on nous dit
que ce sont ces tables que Moïse brisa, dans l'indignation que lui
causa, à son retour de la montagne, la vue du veau d'or fabriqué
par les Israélites (xxxn, 19). Ici s'arrête le témoignage de l'Elohiste.

Nous constatons que ce document ne nous dit nulle part que
le Décalogue ait été écrit sur des tables, et que, lorsqu'il parle de

tables de pierre, il ne dit pas clairement le texte qu'elles auraient
porté.

Prenons maintenant la relation du Deutéronome. Les dix paroles
citées sont, à quelques détails près, les mêmes que celles de l'Exode.
Mais, dans le Deutéronome (v, 22), il est dit positivement que
Yahvé les écrivit sur deux tables de pierre, qu'il donna à Moïse.
Plus loin on ajoute que cette mise par écrit dura quarante jours,
pendant lesquels Moïse fut sur la montagne sans boire ni manger
(ix, 9 à 11). Lorsque Moïse eut brisé les tables (ix, 15 à 17), elles

furent remplacées par d'autres, « sur lesquelles étaient écrites les

paroles qui se trouvaient sur les premières tables » (x, 1 à 2). Si

nous pouvions en rester là, ce serait parfaitement clair : ce sont
les dix paroles de notre Décalogue qui furent gravées sur les deux
tables de pierre.

Mais il nous faut revenir à l'Exode et y constater que, au
chapitre xxxiv, dans le document le plus ancien, le Yahviste, rédigé
au IXe siècle dans le royaume de Juda, nous avons encore une autre
tradition. Après la destruction des premières tables, Moïse reçoit
l'ordre de remonter sur la montagne et de préparer deux tables
de pierre, sur lesquelles Yahvé écrira les paroles qui étaient sur
les premières. Mais, à la fin du récit (xxxiv, 28), on découvre que
ces dix paroles ne sont point celles de notre Décalogue, mais celles

d'un autre Décalogue — ou plutôt Dodécalogue — dont le texte
correspond aux versets 14 à 26, et qui ne comprend que des

prescriptions rituelles. Nous voilà désorientés et disposés à comprendre



LE DÉCALOGUE 187

comment Gœthe ait pu, déjà en 1773, faire remarquer que, en
suivant les textes bibliques, on ne pouvait pas savoir exactement ce

qui était écrit sur les tables de la Loi. Quoi qu'il en soit de l'hypothèse

qui veut que, d'après le Yahviste, les tables de la Loi aient

porté le texte du Décalogue rituel d'Exode xxxiv, remplacé plus
tard dans le Deutéronome par le texte du Décalogue religieux et

moral d'Exode xx, nous sommes loin de pouvoir affirmer avec
certitude que notre Décalogue ait seul et de tout temps existé

sur des tables de pierre.

Il est une autre tradition biblique qui semblerait devoir nous
fournir une indication précise sur les tables de la Loi et leur
conservation, c'est celle relative à l'arche. Nous la trouvons dans le
Deutéronome seul, à l'exclusion des documents plus anciens du

Pentateuque. Le Deutéronome fait dire à Moïse : « Je mis les

tables dans l'arche que j'avais faite, et elles restèrent là, comme
Yahvé me l'avait ordonné » (x, 5). Cette arche était en bois
d'acacia. Aucun des autres documents du Pentateuque ne parle
de la présence des tables dans l'arche, et pourtant ils connaissent
l'arche. Seulement elle a pour eux et pour les auteurs des livres
historiques une autre destination.

Sans nous renseigner exactement sur sa forme, les livres
historiques parlent de l'arche comme de la résidence de Yahvé ou

comme du lieu de son apparition (Josué m. 3, il ; I Sam. iv, 4 ;

II Sam. vi, 2). Parfois elle est même « Yahvé présent », ainsi que
le prouve son rôle dans les expéditions guerrières, où elle est

portée comme une sorte de palladium et comme le seront au moyen
âge les châsses renfermant les reliques de quelque saint. Elle sert
de guide au peuple dans le désert, donnant le signal de la halte ou
celui du départ (Nomb. x, 33 à 36 ; Josué m, 4). Elle est redoutable
aux Israélites comme à leurs ennemis (I Sam. v, et vi ; II Sam. vi).
Pour le dire en passant, quel singulier réceptacle cela aurait été

pour des commandements qui devaient être constamment proposés
à l'attention de tous David la transporte à Jérusalem et la laisse

sous une tente. Lorsque le temple fut construit, Salomon la place
dans le lieu très saint, à côté des deux keroubim. Depuis lors on
n'en entend plus parler dans les livres historiques, et si Jérémie
la mentionne, c'est pour dire qu'elle n'existe plus (ni, 16). Ezéchiel,
dans son projet de réorganisation du culte, n'en dit mot, pas plus



188 AUGUSTE GAMPERT

qu'Esdras et Néhémie, les restaurateurs de la communauté juive
au ve siècle. L'historien Josèjihe (Bell, jud., v, 5) dit que dans le
second temple le lieu très saint était vide.

Comment expliquer alors que le Deutéronome (VIIIe siècle) et
le Code sacerdotal (Ve siècle) parlent de l'arche comme réceptacle
des tables de la Loi, et l'appellent à cause de cela l'arche de

l'alliance (Deut. x, 8 ; xxxi, 9, 26) ou l'arche du témoignage (Ex. xxv,
21 ; xxvi, 33 : Nomb. iv, 5) sinon parce que de leur temps l'arche
n'existait plus et qu'on ne la connaissait qu'au travers d'une
lointaine tradition Il nous est donc impossible d'obtenir de la tradition

sur l'arche la garantie que Moïse y déposa les tables de la

Loi, et à plus forte raison d'apprendre d'elle le rapport qui pouvait
exister entre le Décalogue et les tables.

Pouvons-nous au moins savoir quelle était, d'après la tradition
biblique, la teneur exacte de notre Décalogue Non, pas même,
et pourtant, comme l'écrivait Augustin Gretillat (1), « s'il y a dans

l'Ecriture trois documents dont nous eussions pu attendre a priori
qu'ils nous seraient conservés sans altération et sans incertitude,
ce sont les formules du Décalogue, de l'Oraison dominicale et de,

l'institution de la Sainte Cène ».

Comme nous l'avons déjà, dit nous avons deux versions du
Décalogue, celle d'Exode xx et celle de Deutéronome v. Si, pour
l'essentiel, elles coïncident, il y a cependant dans les détails
grammaticaux, et surtout dans l'énoncé des considérants attachés aux
commandements, des différences qui étonnent si le texte a été

gravé sur des tables de pierre. Les manuscrits de la Septante
présentent des variantes au texte massorétique. En 1902, on a

trouvé en Egypte un papyrus, appelé le jiajiyrus Nash, qui donne
le plus ancien texte hébreu que nous possédions du Décalogue. Or
ce texte diffère à la fois de celui de la Septante et de celui de la
Bible hébraïque. Au début de l'ère chrétienne, il n'y avait donc

pas, ou plus, de texte officiel du Décalogue.
La tradition ecclésiastique n'est pas plus certaine. Les diverses

grandes confessions religieuses ne sont d'accord ni sur la
numérotation ni sur la répartition des Dix paroles sur les

deux tables. Les Juifs prennent le préambule pour la première

(1) Le chrétien évangélique, 1889.



LE DECALOGUE 189

parole et réunissent le premier et le second commandement qui
deviennent la deuxième parole. L'Eglise catholique romaine et

l'Eglise luthérienne réunissent le premier et le second commandement

en un et divisent le dixième en deux. Les Eglises réformées
suivent l'ordre que nous connaissons. Les catholiques et les luthériens

placent trois commandements sur la première table et sept
sur la seconde ; les anglicans et les réformés les répartissent en
tables de quatre et six, tandis que les Juifs et les Grecs lisent cinq
commandements sur chaque table.

L'ordre des paroles n'est pas même rigoureusement établi,
surtout l'ordre des dernières. Les manuscrits de la Septante les placent
tantôt dans cette succession : 7e, 8e, 6e, tantôt dans cette autre :

6e, 8e, 7e. Le Nouveau Testament nous donne ces différents
ordres : 7e, 6e, 8e, 9e, 5e (Luc xvm, 20) ou : 6e, 7e, 8e, 9e, 5e (Matth.
xix, 18) ou : 7e, 6e, 8e, 10e (Romains xm, 9). Jésus et Paul citent
très librement ce texte.

Que faut-il conclure de ces constatations, certes déconcertantes
puisque aucun texte biblique ne paraissait devoir être mieux
stéréotypé que le nôtre Faut-il en déduire que jamais notre Décalogue

n'a été inscrit sur pierre Nous ne le pensons pas, car
l'auteur du Deutéronome n'aurait pas eu l'idée de parler de tables

si, de son temps, des tables de lois n'avaient pas été en usage. La
rédaction de la loi en un résumé de quelques brèves sentences est
attestée par la présence dans la Bible d'autres Decalogues ou
Dodécalogues, comme ceux d'Exode xxxiv et de Deutéronome

xxvii. L'inscription de lois ou de préceptes sur des stèles dressées

à l'entrée des sanctuaires est très probable, peut-être même
certaine. Mais ce qu'il faut constater, c'est qu'au temps de Jésus,
au temps d'Esdras, même au VIIe siècle, au temps du
Deutéronome, qui est le premier à y faire allusion, les tables du Décalogue

n'existaient plus. Et c'est parce qu'elles n'existaient plus
qu'on pouvait hésiter sur la teneur exacte de leur contenu. Dans
la scènerie majestueuse que peint le Deutéronome, dans cette
remise solennelle à Moïse par Dieu lui-même de ces tables écrites
de son doigt, nous voyons moins une tradition historique que le

témoignage de la haute valeur que l'on accordait — encore ou
déjà — au VIIe siècle à ce document et à la vénération dont il
était entouré.

Il nous faut donc renoncer à posséder la preuve scripturaire



190 AUGUSTE GAMPERT

de la mosaïcité du Décalogue et de la transmission authentique
de son contenu. Mais là où la lettre tue toute certitude, l'esprit
ne peut-il pas lui rendre vie La lettre nous manque, les tables
ont été définitivement brisées, mais la parole demeure et elle
demeure rayonnante dans la Bible et dans l'histoire religieuse de

l'humanité.
Il se peut fort bien que nous n'ayons plus le texte primitif du

Décalogue (1). Plusieurs inclinent à penser que les Dix paroles
devaient être toutes sous la forme de prohibitions. Nul ne le saura
jamais. Mais, en rapprochant les deux versions bibliques du
Décalogue, en remarquant que les différences portent surtout sur
les développements, sur les exhortations à l'observation de ces

paroles, nous ne serons pas loin de la vérité en supposant qu'elles
ont primitivement existé sous une forme plus brève, vraiment
lapidaire, que nous pouvons rédiger ainsi :

I. Tu n'auras pas d'autres dieux que moi.
II. Tu ne te feras point d'idole.
III. Tu ne prendras pas le nom de Yahvé ton Dieu pour des

choses vaines.
IV. Souviens-toi du jour du sabbat pour le sanctifier.
V. Honore ton père et ta mère.
VI. Tu ne tueras point.
VII. Tu ne commettras point d'adultère.
VIII. Tu ne déroberas point.
IX. Tu ne jiorteras point de faux témoignage.
X. Tu ne convoiteras point.

De ce document, que la Bible nous présente comme ayant été

proclamé pour la première fois par Moïse, nous voulons connaître
la date, puisque sa présence dans le Pentateuque ne suffit pas à

garantir son authenticité. Nous allons demander à la théologie
biblique, c'est-à-dire à l'histoire de la religion d'Israël, si nous

pouvons nous confier à la tradition, où s'il y a clans l'histoire
de la révélation une autre époque où il serait mieux à sa place.
Nous disons avec Baudissin (2) : « La détermination de la date

(1) Nous savons bien, par les prières de nos liturgies et par les chants de

nos psautiers, que les textes changent insensiblement sans pour cela renier
leurs auteurs.

(2) Die Bücher des Alten Testaments (1901), p. 68.



LE DECALOGUE 191

du Décalogue ne peut être établie par la critique littéraire ; il faut
la chercher sur le terrain de l'histoire religieuse ».

II

Avant d'abandonner le terrain de la critique littéraire, il nous
faut examiner un argument qu'elle semble offrir, sinon pour fixer
la date du Décalogue, du moins pour nous donner un terminus nd

quem, soit une date au-dessous de laquelle nous ne pourrions
descendre pour cette détermination chronologique.

Le Décalogue d'Exode xx se trouve dans le document élohiste,
dont la date d'apparition est fixée au VIIIe siècle. On devrait
pouvoir en tirer la conclusion que le Décalogue devait exister à

cette époque, et même antérieurement, puisque l'Elohiste n'hésite

pas à lui faire une place d'honneur dans son œuvre. Ce que nous
savons du mode de composition du Pentateuque ne nous permet
pas de faire état de cette constatation. La dernière rédaction du

Pentateuque eut lieu au Ve siècle, et le rédacteur sacerdotal ne
s'est pas gêné pour insérer des pièces plus modernes dans des

parties plus anciennes. Le Décalogue serait-il une de ces pièces

rapportées C'est là ce qu'affirment certains critiques, en particulier

Steuernagel, qui estime que le Décalogue représente le
catéchisme de la loi morale et religieuse, tel qu'il fut établi dans la
communauté juive postexilique. Le rédacteur final l'aurait introduit

Exode xx à la place du Décalogue d'Exode xxxiv, que
l'ancienne tradition inscrivait sur les tables de pierre (1). Malgré
l'appui que Steuernagel a trouvé tout récemment en Siegmund
Mowinckel (2), il nous paraît impossible de croire à l'origine exilique

du Décalogue. Et ici déjà nous faisons intervenir l'histoire
religieuse. Quand on sait par la Thôrà d'Ezéchiel et par le Code

sacerdotal, l'importance donnée, à cette époque, aux lois rituelles
cultuelles, on admettra difficilement que les prêtres du second

temple aient présenté le sommaire de la Loi sous une forme
uniquement morale et religieuse. Nous restons persuadés que l'Elohiste

a consciemment inséré dans son œuvre le Décalogue, dont
la valeur ne lui avait pas échappé. Nous voici donc amenés à

(1) Lehrbuch der Einteilung in das A. T. (1921), p. 261.

(2) Psalmensludien, Y (1924), p. 112.



192 AUGUSTE GAMPERT

garder l'époque du VIIIe siècle comme und date au-dessous de

laquelle nous ne pouvons descendre.
Mais jusqu'où pouvons-nous remonter au-dessus de cette

date Le Décalogue remonte-t-il à Moïse (XIIIe siècle) Le
Décalogue a-t-il été composé au temps de l'Elohiste (VIIIe
siècle) Faut-il chercher une époque intermédiaire Telles sont
les questions qui se posent et qui ont reçu les réponses les plus
diverses, au travers desquelles nous voudrions former notre
jugement.

Le premier ébranlement à l'antique tradition de la mosaïcité
du Décalogue paraît avoir été donné par Wellhausen, il y a une
quarantaine d'années seulement (1). Le Décalogue ne lui semblait

pas remonter plus haut que le temps de Manasse (698 à 643) ; il
l'attribuait à une des couches les plus récentes de l'Elohiste.
Kuenen, après quelques hésitations, se rangea en 1887 à l'opinion
de Wellhausen. On peut dire que dès lors, malgré la résistance de

Cheyne, Driver, Reuss, ce fut un entraînement général. Stade,
Guthe, Marti, Budde, et bien d'autres (2) se rangèrent à l'avis

que le Décalogue était un résumé de la prédication jirophétique
ou du moins en décelait la forte empreinte. La cause de l'authenticité

mosaïque du Décalogue paraissait perdue. Mais voici, dans

ces dernières années, à la lumière des données de l'histoire des

religions, une réaction qui se produit et s'impose toujours plus à

l'attention avec les travaux de Hugo Gressmann (3), de Hans
Schmidt (4), de J. E. Me Fadyen (5), de R. H. Charles (6), qui,
avec des différences de détail, réclament non seulement l'antiquité
pour le Décalogue, mais encore Moïse pour son auteur (7).

C'est principalement à la lumière de ces derniers travaux, que

(1) Skizzen und Vorarbeiten (1884), I, p. 68. — (2) J. C. Matthes, Der
Dekalog, Z.A.W., 1904. O. Meis.ner, Der Dekalog (1893). W. Nowack, Der
erste Dekalog, Beihefte zur Z.A.W. (Festschrift Baudissin, 1918). — (3) Alose
und seine Zeit (1913). Die Schriften des A. T's in Auswahl, I, 2, 2e éd. (1922).
— (4) Alose und der Dekalog, Forschungen zur Religion und Literatur des

A. und N. T's. Heft 19 (FA/xpiir-hoio-j Gunkel, 1923). — (5) The Expositor,

1916, Eighth Series, Vol." XI et XII. — (6) The Decalo g (1923).
— (7) Voir aussi : R. Kittel, Geschichte des Volkes Israel, I, 6e éd. 1923. —¦

W. Erbt, Die Sicherstellung des Monotheismus, 1903. G. Wildeboer,
Z.A.W., 1904 ; Theol. Studien, 1906. B.D. Eerdmans, Theol. Tijdschrift,
1903.



LE DÉCALOGUE 193

nous désirons aborder ici la discussion du sujet et examiner de

quelle valeur sont les arguments par lesquels on veut nous
obliger à rompre avec l'opinion traditionnelle sur le Décalogue.

Une première objection de principe que l'on fait à l'antiquité
du Décalogue concerne l'état social du peuple auquel il s'adresse :

« Tout dans le Décalogue, écrit Matthes, parle d'agriculture, de

villes, de résidence. Il y est question des travaux des champs, du

pays qu'on habite, d'étrangers qui sont aux portes de la ville,
d'esclaves, de bœufs, d'ânes, qui travaillent, de maisons. » Est-ce
là l'état de culture que l'on peut supposer avoir été celui des

tribus nomades du temps de Moïse

Il nous serait facile de détourner la pointe de cet argument, en

remarquant que tout ce portrait de la vie sociale des Hébreux
est tracé uniquement d'après les considérants des 4e, 5e et 10e

commandements. Or, étant donnée la différence des versions

bibliques du Décalogue, nous avons admis l'ancienne hypothèse
d'Ewald : la première forme du Décalogue ne portait pas les

considérants, elle était strictement lapidaire. Nous pourrions
aussi accepter la proposition d'Eerdmans et de Schmidt et lire
le 10e commandement sous cette forme : Tu ne convoiteras rien
de ce qui appartient à ton prochain, en mettant les enumerations,
faites tant dans l'Exode que dans le Deutéronome, sur le compte
d'un souci de précision au fur et à mesure que la propriété se spécialisait.

Mais il ne nous paraît pas nécessaire de recourir à ces moyens
que l'on serait en droit de considérer comme des échappatoires.
Même si la lecture Tu ne convoiteras pas la maison de ton prochain
doit être maintenue, — et ici la maison ne peut désigner que la
bâtisse de bois ou de pierre -— nous n'y verrions pas une raison

pour contester que cet ordre ait pu être donné aux contemporains
de Moïse. Il ne faut pas oublier que les Israélites sont restés
quarante ans, sinon au désert, du moins à la porte du pays de Canaan,
dans cette oasis de Qadèsch, où Moïse les a instruits. Quarante
ans c'est toute une génération, c'est la vraisemblance d'une vie
économique, sociale de sédentaires ou de demi-nomades, telle que
nous en trouvons le reflet dans les histoires des patriarches, qui
étaient établis, avec leurs familles, leurs esclaves et leurs

troupeaux, dans un pays qu'ils ne possédaient pas. Lorsqu'on lit,
dans les prescriptions civiles du Livre de l'alliance (Ex. xx, 22 à

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIV (n° 60, 1926). 13



194 AUGUSTE GAMPERT

xxm, 19), l'énumération de tous les cas suscités par les rapports
sociaux (conflits du travail, de voisinage, etc.), on y trouve une
culture bien plus avancée, et on n'hésite pas à croire qu'avec
son extrême simplicité le Décalogue correspond bien à un stade
antérieur de la vie en société.

Une seconde objection de principe faite à l'antiquité du Décalogue

s'appuie sur une considération tirée de l'étude comparative
de l'histoire des religions. On prétend que les premières
ordonnances que l'on trouve chez un peuple ne sont jamais d'ordre
éthique, mais toujours d'ordre cultuel. Or le Décalogue ne
renferme que des prescriptions morales et religieuses à l'exclusion
de tout précepte cultuel, sauf peut-être en ce qui concerne le
sabbat. Donc, dit-on, le Décalogue ne peut être placé à la base de

l'évolution législative, mais bien à un stade beaucoup plus avancé
de cette évolution. Et les tenants de cette opinion n'hésitent pas à

déclarer que le Décalogue rituel d'Exode xxxiv est plus ancien

que notre Décalogue, parce que celui-ci est moral et religieux.
Nous reconnaissons volontiers que généralement le sentiment

religieux populaire s'exprime d'abord par la distinction entre
le sacré et le profane, et que l'homme commence par être plus
soucieux de conformité à la tradition que d'obéissance à la
conscience. Nous en trouvons des exemples dans l'Ancien Testament
lui-même. Mais nous croyons que les généralisations hâtives sont
dangereuses et qu'il est faux de vouloir ramener toutes les

religions au déterminisme d'une même évolution. Il ne serait pas
difficile de montrer que si la religion d'Israël a eu, sous l'influence
des projihètes, un caractère moral accentué, elle a fini dans le

ritualisme, et que par conséquent le rite peut se trouver à

n'importe quel moment de l'évolution religieuse.
Quand on parle de la religion d'un peuple, il faut se garder de

croire qu'à un même moment tous les ressortissants de ce peuple
se trouvent au même stade religieux et moral. On peut fort bien
trouver dans une même génération des esprits superstitieux et
des consciences affinées. Cela a certainement été le cas en Israël,
où il faut toujours distinguer entre la religion populaire et la

religion de l'élite. A côté des prescriptions rituelles, il y avait
place pour une loi morale, là où il y avait une conscience pour la
découvrir et la proclamer. Nous admettons que notre Décalogue
n'ait pas été le seul décalogue, mais nous ne pouvons croire que



LE DÉCALOGUE 195

son caractère éthique doive exclure son origine ancienne. Il ne
faut pas oublier qu'avant que l'unité du peuple d'Israël ait été

établie, il n'y avait pas d'autorité canonique suprême et que
telle loi pouvait avoir été reconnue par un groupe de tribus et

pas par un autre.
La coexistence de lois rituelles et de lois morales nous est

attestée par cette même histoire des religions que l'on prétend
invoquer contre l'antiquité de notre Décalogue. Ainsi, en Egypte,
dans le Livre des Morts, dont on a des extraits qui remontent
jusqu'au XVIe siècle, soit trois ou quatre cents ans avant Moïse, nous
lisons les déclarations que le défunt doit faire avant d'être admis

devantjOsiris et les quarante-deux juges, et parmi ces nombreuses

déclarations, dont plusieurs sont rituelles, nous en trouvons de

purement morales, comme celles-ci : « Je n'ai pas tué. Je n'ai pas
commis d'adultère. Je n'ai pas volé. Je n'ai pas dit de mensonge.
J'ai donné du pain à l'affamé, de l'eau à l'altéré, et j'ai habillé
celui qui était nu. » Dans les formules babyloniennes de conjuration

de la malédiction, voici les questions posées par la divinité
au suppliant pour connaître s'il mérite sa grâce : « A-t-il méprisé
son père et sa mère A-t-il dit oui pour non et non pour oui
S'est-il ajiproprié la femme de son prochain A-t-il réjiandu le

sang de son prochain » En trouvant ces préoccupations morales
dans les religions égyptienne et babylonienne longtemps avant
Moïse, nous étonnerons-nous d'en rencontrer à son époque et dans
sa bouche

Peut-être dira-t-on qu'il s'agit là de peuples déjà avancés
dans la civilisation et qui partant ont pu s'élever à des notions
plus abstraites Mais alors comment expliquer que l'on constate
chez certains primitifs de nos jours la présence de ces préoccupations

morales Söderblom (1) cite des tribus australiennes
où, à l'âge de l'initiation, les garçons sont instruits des quatre
points suivants : 1° Obéissance aux parents. 2° Respect des lois
conjugales. 3° Vérité et sincérité dans le langage. 4° Respect de

la vie et de la propriété du prochain. Il est donc permis de dire

que l'affirmation qui veut que le rituel précède toujours le moral
n'est pas si catégorique qu'on le prétend, et que l'histoire des

religions nous permet d'admettre que le Décalogue, quoique

(1) Cité par R. Kittel, Op. cit., I, 6e éd., p. 446.



196 AUGUSTE GAMPERT

moral, puisse être ancien. Il ne faut pas perdre de vue non plus

que pour les Israélites le droit et la morale sont des expressions
de la volonté divine.

Après ces deux objections d'ordre général, et qui nous sont

apparues injustifiées, examinons les contradictions que l'on a

voulu découvrir entre tel ou tel commandement et l'état moral et

religieux d'Israël à ses origines. On s'est arrêté surtout au second

commandement (interdiction des idoles), au quatrième (le sabbat)
et au dixième (la convoitise). En effet les autres paroles sont si

élémentaires ou si générales qu'elles peuvent être de n'importe
quel temps. Il n'en est pas de même de celles que nous avons
relevées. Et alors, ou bien on les a éliminées comme des adjonctions

au texte primitif, ainsi que Kautzsch le fait pour le second
commandement qu'il unit au premier, et Schmidt pour le

quatrième, ou bien, jugeant le Décalogue en bloc, on a vu dans

ces paroles l'indice d'une époque plus récente pour tout le
document.

Reprenons successivement ces trois commandements. Sous sa

forme lapidaire, la seconde parole dit : Tu ne te feras pas d'idole.
Nowack déclare qu'une telle prohibition était parfaitement
inutile au temps de Moïse, car les nomades n'ont pas volontiers
des idoles. Ce ne fut que lorsque les Israélites entrèrent en rapport
avec les Cananéens idolâtres que la tentation leur vint de

représenter Dieu, et qu'une défense fut nécessaire. Preuve en est, dit-on,
que la Bible parle de ces représentations sans toujours les blâmer.
Ainsi le livre des Juges nous présente un prêtre, Jonathan, qui
pourrait bien avoir été le petit-fils de Moïse, comme préposé à la

garde d'une idole de Yahvé dans un sanctuaire danite (xvm, 30-

31). N'y avait-il pas un teraphim dans la maison de David (I Sam.

xix, 13) Et surtout, à partir du schisme, Yahvé n'était-il pas

représenté sous la forme d'un taureau d'or dans les sanctuaires
officiels de Béthel et de Dan Pourquoi Elie et Elisée n'élèvent-ils
aucune protestation contre cette forme de culte, et pourquoi le

premier prophète qui le fasse est-il Osée, au VIIIe siècle

(Os. vm, 4, 6) Pourquoi Sinon qu'il n'y avait rien de défendu

jusqu'alors. C'est Osée qui a projeté la lumière de sa conscience

sur cette idolâtrie et inauguré ce mouvement spiritualiste qui
culminera dans le Deutéronome et le Second Esaïe. Avant Osée,



LE DECALOGUE 197

affirme-t-on, il ne pouvait y avoir et il n'y a pas eu interdiction de

se faire une image de la divinité.
Il est certain qu'il y a eu au temps des juges et des rois des

idoles de Yahvé. Nous n'en disconvenons pas. Mais nous n'avons
jamais vu que l'existence d'une loi fût contrôlable par son
observation. Le second commandement nous offre même un frapjiant
exemple du contraire. L'Eglise chrétienne, à ses débuts, n'a point
annulé la défense de ce précepte, et pendant bien des siècles elle
n'a pas toléré d'images dans ses lieux de culte. Mais lorsque peu à

peu le paganisme se réintroduisit dans l'Eglise, le culte des images
alla se développant, si bien que, en 787, un concile que l'on a

appelé le second concile de Nicée, autorisa le culte des images. Dès

lors, malgré quelques protestations, le second commandement
tomba en désuétude, au point que les livres catéchétiques romains
et les premières éditions du catéchisme de Luther le suppriment
purement et simplement. Dira-t-on que le Décalogue biblique ne
le portait pas Qu'Elie et Elisée n'aient pas polémisé contre les

idoles de Béthel et de Dan, cela ne peut nous étonner, sachant

que la grande question qui se débattait de leur temps n'était
pas de savoir comment on adorerait Yahvé, mais bien : Est-ce
Baal ou Yahvé qui est Dieu

Non Sachant qu'un temps de décadence peut toujours suivre

un temps de progrès religieux, nous ne nous étonnerons pas
d'apprendre que le second commandement a été violé. Nous nous étonnons

plutôt qu'il ait parlé assez fort à certains hommes et à certains
moments pour que ni à Silo, ni à Jérusalem, il ne soit jamais
question d'idole de Yahvé. Et lorsque Osée parle des «veaux de

Samarie », il ne le fait pas comme s'il s'agissait d'une interdiction
nouvelle. Il ne démontre pas l'erreur de ce culte ; il rappelle à la
conscience une antique défense et c'est pour cela que sa parole a

de l'autorité. C'est bien avant les prophètes qu'il faut chercher
la première interdiction de l'idolâtrie, et lorsque la Bible l'attribue
à Moïse, elle ne dit rien d'invraisemblable. Quand on sait aussi de

quelle vénération le judaïsme entourait Aaron, le grand-prêtre,
peut-on supposer qu'il eût conservé la tradition qui lui attribuait
la confection du veau d'or, si la tradition qui faisait remonter à

Moïse l'interdiction de l'idolâtrie n'avait été fortement accréditée

Il convient de relever la sobriété de la parole : Tu ne te feras

pas d'idole. Si c'était en Canaan que cette défense avait été donnée.



198 AUGUSTE GAMPERT

elle mentionnerait les achères, les massèbes, les teraphim et tout
le reste, contre quoi les prophètes se sont élevés. Elle dit juste ce

qui correspond au temps du désert ; car si on veut presser le sens

exact du terme hébreu pèsèl, il signifie une image taillée dans le

bois ou la pierre ; il ne s'agit pas d'une image de métal fondu. Le

nomade, le nomade sortant d'Egypte où il avait vu toute la bibe-
loterie idolâtre, ne pouvait-il vraiment pas être tenté de se faire
une image de Dieu avec un morceau de bois d'acacia L'Israélite
ne le devra pas ; le Dieu qui parle au dedans de lui demeurera

irreprésentable. Sans doute ce n'est pas encore toute la spiritualité

de Dieu qui est ici proclamée. Il faudra treize siècles encore

pour cjue retentisse la parole : Dieu est esprit ; mais c'est le premier
pas sur la voie de cette révélation. Ce sera la distinction entre
Israël et les autres jieuples. Il faudra du courage pour la maintenir,
car de tout temps les adorateurs d'un Dieu sans idole ont passé pour
des gens sans religion. Rien ne s'opjiose à ce que sur ce point la
conscience d'Israël ait été de bonne heure éveillée.

Après le second commandement, c'est le quatrième, dans lequel
on a voulu trouver un indice de la modernité relative du Décalogue

: Souviens-toi du jour du sabbat pour le sanctifier. Dans quel

temps peut-on concevoir, dit-on, que de toutes les fêtes religieuses
le sabbat seul soit mentionné qu'à l'époque où les Juifs, arrachés
à leur patrie, ne pouvant plus célébrer ni les fêtes agricoles ni les

cérémonies du temple, s'attachaient avec ferveur au sabbat, qu'ils
marquaient avant tout par la cessation du travail Cette époque
est celle de l'exil, conclut-on. Il semble qu'il y ait là la confirmation

de l'hypothèse de Steuernagel, qui voit dans le Décalogue un
catéchisme exilique. Hans Schmidt, qui défend pourtant
l'authenticité du Décalogue en général, prend prétexte de la forme

positive des quatrième et cinquième commandements pour les

exclure du Décalogue primitif.
Il est évident que si nous tenions les considérants comme

congénitaux au Décalogue, il y aurait là, surtout dans le texte de

l'Exode, qui parle du repos de Dieu après la création en des termes
qui rappellent ceux du chapitre premier de la Genèse (Code
sacerdotal), un argument de valeur. Mais nous voulons nous en tenir
à la forme lapidaire: Souviens-toi du jour du sabbat pour le sanctifier.

La question est de savoir si le sabbat est une institution antique



LE DÉCALOGUE 199

ou récente. L'origine du sabbat reste encore fort obscure. Ce que
nous pouvons dire de plus certain, c'est qu'un jour sacré de la
semaine était connu des Babyloniens bien avant Moïse, et que
cette institution pouvait avoir été adoptée par les Cananéens avant
l'arrivée des Israélites dans leur pays. En second lieu, nous savons

par la Bible elle-même que dans les anciens temps le sabbat ne se

caractérisait pas essentiellement par la cessation du travail,
comme ce fut le cas dans le judaïsme à partir de l'exil. C'était un
jour de fête religieuse, où l'on célébrait joyeusement les sacrifices,
mais où le travail ne s'arrêtait qu'autant que l'exigeait cette
célébration religieuse (Osée n, 13 ; II Rois tv, 23). Du moment

que le sabbat ancien n'est pas l'arrêt nécessaire et complet du
travail, l'objection tombe, que l'on avait cru pouvoir tirer contre
son antiquité du fait que les occupations pastorales des nomades

ne sauraient souffrir aucune interruption. En outre, on peut se

représenter que, pendant leur longue station dans l'oasis de

Qadèsch. les Israélites ont pu connaître des travaux agricoles et
même industriels, dont on pouvait réclamer l'interruption pendant
la fête religieuse (1).

Il n'y a donc rien qui empêche de considérer que le quatrième
commandement a fait partie du Décalogue primitif, et l'on peut
même ajouter que le fait qu'il ne mentionne que le sabbat et pas les

fêtes agricoles, comme le fait Exode xxxiv, est un témoignage en
faveur de sa priorité (2). Enfin, en taisant la fête de la Pâque,
qui existait pourtant au temps mosaïque, le Décalogue se révèle

comme étant sur la voie où les prophètes proclameront la valeur
supérieure de la piété et de la justice sur les sacrifices et les fêtes

religieuses (Amos v, 25 ; Michée vi, 6-8 ; Jér. vu, 22).

Reste le dixième commandement : Tu ne convoiteras pas, dans

la profondeur et l'intériorité duquel on a vu avec raison le reflet
d'une conscience affinée, mais si affinée, a-t-on dit, qu'on ne peut
la supposer aux origines de la religion d'Israël. Car si le vol, le

meurtre, l'adultère sont du domaine public et tombent sous la
condamnation du juge, le désir, qui peut le connaître que Dieu et
le coupable lui-même

Pour conserver cette dixième parole, il ne nous paraît pas néces-

(1) Kittel, Op. cit., I, 6e éd., p. 446.
(2) Me Fadyen, The Expositor, Eighth Series, Vol. XI, p. 311.



200 AUGUSTE GAMPERT

saire de recourir à l'interprétation d'Eerdmans qui lui fait dire :

Tu ne dois pas t'approprier ce qui est sans propriétaire, sous prétexte
que c'était une recommandation utile à faire aux voisins d'un
nomade qui avait quitté sa tente, sa famille et ses troupeaux pour
quelque expédition. Ainsi interprétée, cette défense ferait double

emploi avec le : Tu ne déroberas pas.
Non, il s'agit bien du désir secret, de la convoitise. Faut-il alors,

avec Nowack, estimer qu'avant les prophètes, qui les premiers ont
parlé de la loi du dedans (Jér. xxxi, 33), de la piété intérieure (Jér.

xxiv, 7 ; Deut. x, 16), de la circoncision du cœur (Deut. xxx, 6),

une telle défense n'aurait pas pu être exprimée Là encore nous
trouvons une méconnaissance de certains traits fournis parla Bible.
Dans les vieilles histoires sur les origines de l'humanité ou sur les

premiers temps d'Israël, que nous ont conservées le Pentateuque et
les livres historiques, pages qui ne sont pas contemporaines de

Moïse évidemment mais qui sont antérieures aux prophètes, ne

trouvons-nous pas des allusions aux mouvements secrets du cœur
Ainsi quand le Yahviste nous dépeint l'entrée du péché dans

l'humanité, ne nous laisse-t-il pas entendre qu'avant de toucher au

fruit défendu, la femme « vit qu'il était bon à manger, agréable à

la vue et précieux pour ouvrir l'intelligence » Caïn ne nourrit-il
pas un mauvais désir contre son frère avant de l'entraîner aux
champs pour le tuer, et les frères de Joseph n'avaient-ils pas laissé

la jalousie, qui est une convoitise, pénétrer dans leur cœur Acari

ne doit-il pas confesser à Josué qu'il a vu — et vu avec complaisance

— dans le butin, « un beau manteau, deux cents sicles d'argent

et un lingot d'or de cinquante sicles » David n'avait-il pas
« convoité » avant de faire venir la femme d'Urie dans sa maison

Il faut le dire : l'expérience que le péché est engendré par la convoitise,

et que celle-ci est aussi condamnable que celui-là, elle existe

depuis le moment où l'homme s'est senti obligé en face d'un Dieu

qui le voit et que lui ne voit pas.

III
Après avoir constaté qu'il n'est pas loisible de récuser l'antiquité

du Décalogue par le contenu de ses obligations, il faut rechercher
à quelle époque, ou à partir de quelle époque, les notions morales

et religieuses en Israël nous permettent de postuler son existence.



LE DÉCALOGUE 201

Nous avons déjà dit pourquoi nous ne pensons pas que les

manquements à l'idéal du Décalogue entraînent la négation de sa

publication, et pourquoi nous admettons qu'il a pu n'avoir une
autorité que sur une partie des tribus ou sur une élite du peuple.

Reprenons ce dernier point. Nous connaissons au moins une époque

dans la vie de cette élite, c'est l'époque des prophètes du VIIIe
et du VIIe siècles. Quel rapport pouvons-nous découvrir entre le

Décalogue et ces prophètes Le Décalogue est-il le résumé, le
résidu de la prédication et de l'activité des prophètes, où est-il le

trésor caché qu'ils ont redécouvert dans le champ
Si le Décalogue était le résumé de la prédication des prophètes,

nous devrions y retrouver leurs préoccupations particulières. Or
les prophètes ne se sont pas contentés de proclamer la loi morale

et religieuse, ils l'ont monnayée, pour ainsi dire. Ce que nous trouvons

chez eux, c'est l'affirmation de la spiritualité et de la sainteté
de Dieu, et, comme conséquence, la protestation contre le ritualisme.

Ils sont avant tout les hérauts de la justice sociale, les défenseurs

des petits, des pauvres, des veuves et des orphelins. Ils font
appel à la solidarité, à la miséricorde. Michée résume ainsi leur

programme (vi, 8) :

On t'a fait connaître, ô homme, ce qui est bien,
et ce que Yahvé demande de toi :

C'est que tu pratiques la justice,
que tu aimes la miséricorde,

et que tu marches humblement avec ton Dieu.

Le Décalogue ne s'élève pas à cette hauteur ou ne descend pas
à cette profondeur. Si nous disons qu'il est plus élémentaire, qu'il
s'en tient à l'indispensable, ce n'est pas pour le déprécier, c'est

pour le situer à sa place, qui est avant les prophètes.
Mais alors pouvons-nous dire que les prophètes ont connu le

Décalogue Il est bien certain que nous ne trouvons pas chez eux
un commentaire des Dix paroles, numérotées comme dans un
manuel catéchétique. Ils ne nomment pas le Décalogue, et nous
n'en trouvons sous leur plume aucune citation littérale. Et pourtant,

quand nous lisons Osée iv, 2 :

Il n'y a ni vérité, ni bonté,
ni connaissance de Dieu dans le pays.

Rien que faux serments, assassinats, vols, adultères, abus
de la force...



202 AUGUSTE GAMPERT

nous ne pouvons nous emjiêcher de remarquer que nous avons là
une enumeration qui suit de bien près l'ordre du Décalogue :

devoirs envers Dieu d'abord, envers le prochain ensuite, et parmi
ces derniers, presque tous ceux du Décalogue. Dans Jérémie

(vu, 9), l'ordre est renversé, mais les mêmes rapprochements
s'imposent :

Quoi dérober, tuer, commettre des adultères,
faire de faux serments,

Offrir de l'encens à Baal,
aller après d'autres dieux que vous ne connaissez pas...

Ces rapprochements sont rares, nous le reconnaissons ; encore
une fois les paroles des prophètes ne sont pas des citations du
Décalogue. Les prophètes ne furent jamais les hommes de la lettre,
ils ne s'appuient pas sur un texte, mais sur l'autorité que leur
confère leur vocation. Nous n'avons pas besoin de citations pour
savoir que les prophètes ont connu, avant eux une loi. Tout dans

leur prédication et leur ministère le prouve. Ils ne sont pas plus
les fondateurs de la religion morale que les Réformateurs ne sont
les fondateurs du christianisme, et comme eux ils sont des

réformateurs. Si leur message apparaît tragiquement nouveau aux
VIIIe et VIIe siècles, c'est parce que quatre siècles de séjour en
Canaan ne s'étaient pas écoulés sans que la religion yahviste n'eût
été infectée par le poison naturiste. Les prophètes ne se donnent

pas comme les révélateurs d'une religion nouvelle ; ils en appellent
à un Dieu qui, depuis Moïse, a été le Dieu d'Israël, et qui a un
compte à régler avec son peuple.

De la loi cérémonielle si compliquée que les prêtres, aidés par
la paresse innée au cœur humain, ont peu à peu forgée, et qui tend
à créer une religion des œuvres, ils en appellent à une loi morale et

religieuse, non écrite dans un livre, mais qui s'est transmise de

conscience à conscience et qui commande la justice, la miséricorde,
l'humilité (Amos ii, 4, v, 14-15 ; Osée vin. 1 ; Esaïe i, 10, 17,

v, 24 ; Michée vi, 8). Sans doute leur religion est plus spiritualiste,
leur morale plus profonde que celle du Décalogue, il n'en reste

pas moins vrai que les prophètes regardent en arrière, et que le

beau temps pour eux, le temps des premières amours entre Yahvé
et Israël, c'est le temps où ils étaient seuls au désert après la
merveilleuse délivrance de l'Egypte (Osée n, 16-17). C'est cette inter-



LE DÉCALOGUE 203

vention qui donne un droit à Yahvé de parler au cœur de son

peuple. Ils réclament le retour à la loi divine dans toute sa pureté :

« Je n'ai donné à vos pères aucune instruction, aucun ordre au

sujet des holocaustes et des sacrifices, quand je les ai fait sortir
du pays d'Egypte, fait dire Jérémie à Yahvé ; mais voici l'ordre
que je leur ai donné : Ecoutez ma voix et je serai votre Dieu, et

vous serez mon peuple » (Jér. vu, 22-23). Et cette loi, ils savent

que, si elle vient de Dieu, un homme en a été le révélateur et le

prophète : «Par un prophèteYahvé fit monter Israël hors d'Egypte»,
dit Osée (xn, 14). « Derrière le prophétisme, comme derrière
l'histoire, il y a une ombre, et cette ombre est celle de Moïse ». (1)

Lorsque Dieu parle aux hommes, il le fait par un homme. La

parole de Dieu s'incarne. Aucune religion comme celle d'Israël ne

montre le rôle joué par la personnalité dans la révélation (2). A une
grande révélation il faut une grande personnalité, grande par son
obéissance. Quand nous cherchons, avant les grands prophètes,
avant Elie, avant Samuel, cette personnalité, nous n'en trouvons
qu'une, mais elle suffit, c'est celle de Moïse, « avec qui Dieu parlait
face à face, comme un homme parle à son ami » (Exode xxxm, 11).
Nous ne savons ce que sont devenues les tables de pierre, mais

nous voyons en Moïse le prophète, le premier révélateur de

Yahvé, Dieu saint, et dans le Décalogue la première charte de ce

Dieu.
IV

Il ne nous reste plus qu'une dernière question à poser : Le Décalogue

primitif s'accorde-t-il avec ce que nous savons de la religion
de Moïse Pour connaître la personne de Moïse, il nous faut
évidemment faire abstraction des portraits plus ou moins
hiératiques qu'en ont tracé le Deutéronomiste et le Code sacerdotal, et

nous en tenir aux anciennes traditions recueillies par le Yahviste
et l'Elohiste. Il en ressort que l'activité de Moïse est en étroit

rapport avec la montagne du Sinaï et le merveilleux passage de

la mer au sortir de l'Egypte. Sans aborder ici la question de l'em-

(1) H. Schmidt, Op. cit., p. 99.

(2) « Une religion, étant essentiellement une expérience spirituelle, un
état d'âme, une orientation de la vie intérieure, une détermination du caractère

en ses bases profondes, elle n'a son siège que dans la personnalité humaine. »

Phil. Bridel, L'humanité et son chef, (1924), p. 117.



204 AUGUSTE GAMPERT

placement du Sinaï mosaïque, sans examiner les ingénieuses
hypothèses (1), qui ont été construites sur sa nature certainement
volcanique et sur les rapports possibles entre une éruption et un
raz de marée permettant aux Israélites de passer la mer à pied
sec, nous constatons que la Bible rattache étroitement la révélation

mosaïque aux phénomènes fulgurants du Sinaï (Exode xix
et xx), et que Moïse présente Yahvé comme le Dieu qui, au sortir
de l'Egypte, est intervenu d'une manière merveilleuse. Moïse a

révélé que le Dieu du Sinaï, Yahvé, voulait être le Dieu des Israélites.

Il ne nous appartient pas de rechercher ici si Yahvé était
auparavant un Dieu local ou le Dieu des Madianites, auxquels
Moïse était apparenté, il suffit que nous constations que Yahvé
devient à ce moment le Dieu d'Israël. C'est par le caractère
effrayant, terrifiant, par ce que Rudolf Otto appelle das Numinöse,

que Moïse d'abord, Israël ensuite ont été saisis. Mais il ne suffit
ni d'une éruption volcanique ni d'un raz de marée pour provoquer
une impression morale et religieuse. Il est incontestable que, à ce

moment, Moïse rencontre Yahvé, non plus sur le plan de la nature,
mais sur celui de la morale. Non seulement Moïse dégage de cette
intervention la volonté de Yahvé d'adopter ce peuple pour sien

entre tous les peuples de la terre, en sorte que le prophète qui a

donné comme préambule au Décalogue cette déclaration : « Je

suis Yahvé ton Dieu qui t'a fait sortir du pays d'Egypte », a bien

interprété la pensée de Moïse, mais encore cjue Moïse fait sentir

que cette délivrance oblige Israël à l'égard de son Dieu.
Or, ce passage de la nature à la morale suppose chez Moïse une

expérience personnelle. S'il a découvert Yahvé plus grand et plus
samt qu'il n'était apparu jusqu'alors, c'est parce qu'il s'est senti
atteint par ce Dieu dans les profondeurs de sa conscience. « Dieu

appela Moïse du milieu du buisson, et dit : Moïse Moïse Et il
répondit : Me voici Dieu dit : N'approche pas d'ici, ôte tes
souliers de tes pieds, car le lieu sur lequel tu te tiens est une terre
sainte » (Exode m, 4-5). La réalité puissante de Dieu n'était pas
avant tout le tonnerre du Sinaï, ni le feu dans le buisson, c'était
l'emprise que Yahvé venait de prendre sur cet homme. Ce Dieu
ne le domine pas seulement par sa puissance, il l'oblige par sa

volonté à une attitude, à une conduite, qu'il faut appeler morale,

(1) Cf. H. Gressmann, Die Schriften des A. T's, II, 1, et Léon Cart, Au
Sinaï et dans VArabie Pétrée (1915).



LE DECALOGUE 205

puisqu'elle concerne les rapports avec le prochain. Le Dieu de

Moïse est un Dieu moral, la morale de Moïse est une morale
religieuse ; la vie est une réponse à l'appel de Dieu. C'est cette union
intime entre la religion et la morale, expérimentée par Moïse, qui
va devenir la base de toute la religion d'Israël, et qui sera proclamée

à nouveau par les prophètes.
Dépassons-nous la portée de cette expérience en attribuant à Moïse

l'inspiration des paroles du Décalogue Nous ne le croyons pas.
Mais il faut pour cela tâcher de nous rendre un compte exact de ce

que ces paroles signifiaient à leur origine. C'est l'heure de se

rappeler le très sage avertissement donné par Lucien Gautier :

« Le premier écueil à éviter est celui d'une spiritualisation excessive,

historiquement injustifiée, de ces vieux textes du Décalogue...
Pour nous, les paroles du Décalogue en disent plus long que leur
sens propre et immédiat ne l'implique ; en retentissant à nos

oreilles, elles éveillent des échos qui parviennent jusqu'à nous et

nous apportent de précieux avertissements... Il y a une distinction
à établir entre la portée qu'un texte avait pour les contemporains
et celle que, grâce à des lumières nouvelles, la postérité lui attribue

». (1)
Nous voulons chercher ce que ces paroles pouvaient signifier

avant l'étajie prophétique, et, puisque nous avons postulé cette
origine, au temps où Moïse les exprima. Il faut se garder à la fois
de les déprécier et de les surestimer. De les déprécier, nous dirons

pourquoi un peu plus loin, mais aussi de les surestimer, car alors
elles ne seraient plus à leur place aux premiers temps de l'époque
yahviste. Ainsi quand Budde prête au Décalogue « une conception

si sublime de Dieu », c'est pour lui refuser, au nom de cette
sublimité, son origine mosaïque (2). Il faut ramener le Décalogue
à ce qu'il est : un point de départ, rien de moins mais rien de plus
également.

Prenons successivement et brièvement les Dix paroles :

1° Tu n'auras pas d'autres dieux que moi. Ce n'est point encore
l'affirmation du monothéisme : il n'y a dans le monde qu'un dieu.
Il n'est pas même nié qu'il puisse y avoir d'autres dieux que
Yahvé, mais Israël ne doit pas en avoir. Cette affirmation ne dé¬

fi) La loi dans l'ancienne alliance (1908), p. 78.
(2) Cf. Me Fadyen, Op. cit., XII, p. 211.



206 AUGUSTE GAMPERT

passe pas une conception nationaliste, c'est la monolatrie ou
l'hénothéisme.

2° Tu ne te feras poinl d'idole n'affirme pas la sjiiritualité de

Dieu au sens de l'Evangile, mais arrache l'homme à la tentation
de ramener Dieu en son pouvoir, comme le fait le païen avec son
fétiche.

3° Tu ne prendras pas le nom de Yahvé ton Dieu pour des choses

vaines n'interdit point la légèreté clans l'emploi de nom divin,
mais sépare son culte des pratiques magiques.

4° Dans le Souviens-toi du jour du sabbat pour le sanctifier, il n'y
a pas la réglementation du sabbat telle qu'elle sera établie plus
tard dans le judaïsme, et encore moins la sanctification du dimanche

chrétien mais seulement le rappel de consacrer certains jours
au culte de Yahvé.

5° Le commandement Honore ton père et ta mère pourrait jiaraître
superflu dans un peuple où l'autorité paternelle était indiscutée,
si nous n'étions rendus attentifs au fait que le Décalogue s'adresse
à des adultes, et que par conséquent ce qui est prescrit ici, ce sont
les égards que l'homme doit à ses parents âgés.

En abordant maintenant la série des devoirs à l'égard du
prochain, nous n'oublierons pas qu'au temps de Jésus on s'étonnait
encore que le jirochain du Juif puisse être un Samaritain, c'est-à-
dire un homme, quelles que soient sa race et sa religion, et nous
ne verrons jias dans ces devoirs autre chose que des obligations
envers celui qui est de la même tribu ou du même peuple.

Il vaudrait mieux traduire le sixième commandement Tu ne

tueras point par Tu ne commettras point de meurtre, pour bien faire
eniendre que cette parole ne comporte ni un blâme contre la

guerre, ni l'interdiction de la peine de mort.
Nous pouvons ne pas nous arrêter au huitième commandement

Tu ne déroberas point, ni au dixième Tu ne convoiteras point, qui
disent assez clairement ce qu'ils veulent dire.

Mais dans le septième commandement Tu ne commettras point
d'adultère, nous ne verrons pas proclamée toute la sainteté du

mariage. L'ancien Israël avait du mariage une notion bien
différente de celle que Jésus nous a donnée en faisant de la femme une
créature de même valeur que l'homme. Ce commandement
condamne l'adultère, de la femme sans doute puisqu'elle est propriété



LE DECALOGUE 207

de son mari, mais il ne condamne l'adultère de l'homme que si sa

complice est une femme mariée.
Le neuvième commandement Tu ne porteras point de faux

témoignage réclame la sincérité dans les dépositions en justice,
mais ne va pas jusqu'à interdire le mensonge, qui ne fut pas, tant
s'en faut, toujours considéré en Israël comme un péché, et passait
souvent pour une habileté, dont Dieu lui-même jiouvait avoir
donné l'inspiration (Exode xi, 2 ; Genèse xn, 13, xx, 1, xxvn, 1

et suiv. ; II Rois x, 18).
Nous espérons que cet exposé, beaucoup trop rapide et

sommaire, du sens original des Dix paroles ne donnera à aucun de nos
lecteurs l'impression que nous déprécions le Décalogue. Mais il
fallait bien, si nous voulons en faire un des premiers éléments de

la révélation, rappeler sa signification élémentaire. Qu'y a-t-il dans

ces paroles qui ne puisse s'accorder avec ce que nous avons dit de

l'expérience de Moïse Il était trop convaincu de l'élection
d'Israël pour admettre qu'Israël pût avoir un autre dieu que Yahvé,

trop pénétré de sa sainteté pour tolérer qu'on ramenât sa présence
à une grossière figure ou qu'on mêlât son nom aux pratiques magiques.

Quant aux devoirs sociaux et moraux, est-ce trop accorder
à l'époque de Moïse que l'élémentaire constatation, que d'autres
peuples avaient du reste déjà faite, qu'il n'y a pas de société

possible, là où il n'y a respect ni de la vie, ni de la propriété, ni
de l'honneur du prochain Et enfin ne fallait-il pas Moïse pour
proclamer que le Dieu qui parle à la conscience est aussi le Dieu

qui voit dans la conscience, et pour apposer, par le dixième
commandement, Tu ne convoiteras point, ce que César Malan ajipelait
la signature de Dieu au bas du Décalogue

Sans doute ce sont là des vérités élémentaires, mais n'est-ce

pas à l'âge de l'enfance qu'il faut enseigner les éléments Or,

qu'on ne l'oublie pas, à l'époque de Moïse, Israël était encore un
peuple-enfant. Et pourtant telles qu'elles étaient dans leur sens
le plus restreint, elles ont réfréné souvent le torrent des passions,
arrêté la marée des instincts, sauvé bien des vies et rendu possible
la vie en société. Le niveau moral et religieux n'en est pas bien
élevé, — ainsi disons-nous du haut des sommets sur lesquels nous
avons été élevés — mais sans cet idéal, qui a dominé toute l'évolution

spirituelle d'Israël, le niveau eût été encore plus bas, et Israël



208 AUGUSTE GAMPERT

se serait peu à peu confondu avec le milieu des autres peuples qui
l'environnaient. C'est par ce sentiment de l'obligation morale mis
en rapport avec la fidélité à Dieu, qu'Israël a été sauvé d'un
fatal enlisement.

La forme négative et prohibitive de presque toutes ces paroles
nous paraît peut-être bien rébarbative. Ne s'accorde-t-elle pas
cependant à merveille avec ce Dieu, qui parlait du haut d'une

montagne toute entourée de fumée et de flammes, et qui ne voulait

pas que Moïse s'approchât du buisson Surtout ne
verrons-nous pas-là une pénétrante psychologie L'homme perçoit
plus vite ce qui lui est défendu que ce qui lui est positivement
ordonné. L'obligation morale fait sentir à la liberté ses limites
avant de lui découvrir les infinies possibilités de l'obéissance.

Après avoir reconnu que, en comparaison des multijiles règles
et préceptes que nous lisons dans le Livre des Morts égyptien ou
dans les formules babyloniennes, les Dix paroles constituaient un
progrès immense pour atteindre en son centre la conscience
humaine, nous saurons confesser que, pour trouver élémentaire le

Décalogue, il nous a fallu une lumière qui nous est venue par les

prophètes et surtout par Jésus-Christ. Fouillant encore plus
profondément que Moïse la conscience humaine, Jésus ramène à

deux paroles, qu'il trouve du reste dans l'Ancien Testament, les

Dix paroles de Moïse : Tu aimeras le Seigneur ton Dieu et : Tu
aimeras ton prochain comme toi-même. Mais entre les Tu ne feras pas
de Moïse et le Tout ce que vous voulez que les hommes vous fassent,
faites-le leur aussi, de Jésus, il y a toutes les étapes, douloureuses

avant d'être lumineuses, de la révélation, et c'est cette longue
histoire de treize siècles qui fait la valeur et l'intérêt palpitant de

l'Ancien Testament.

Les paroles du Décalogue ne sont pas les flèches de la cathédrale,

elles en sont les assises. Sur le plan du monothéisme
nationaliste et sur celui de la pure justice, tout l'essentiel a été dit par
elles. Elles donnent les articles fondamentaux de la religion de

l'esprit et de la morale. Leur force morale finira par briser un jour
les limites étroites du nationalisme religieux ; leur force religieuse
amènera la justice à trouver dans l'amour son accomplissement.
Car, c'est là, dans cette union de la religion et de la morale, beau-



LE DÉCALOGUE 209

coup plus que dans ses prescriptions isolées, qu'est le caractère

nouveau du Décalogue. Il n'y a pas de vraie religion sans morale ;

il n'y a pas de morale possible sans religion. L'homme n'a qu'une
vie : tel il est avec Dieu, tel il doit être avec les hommes. C'est

parce que Yahvé est ton Dieu que tu n'auras pas d'autre dieu que
lui, mais c'est aussi parce que Yahvé est ton Dieu que tu respecteras

la vie, la propriété, l'honneur du prochain et que tu garderas
ton cœur de la convoitise.

Enfin, ce qui prouve l'inspiration des paroles du Décalogue, ce

qui montre que, gravées ou non sur des tables de pierre, elles

étaient des paroles vivantes, c'est qu'elles ont inspiré et qu'elles
inspirent. Nous pouvons discuter leur origine terrestre, nous

pouvons avoir perdu les tables de la Loi, — Jésus du reste ne les

a-t-il pas brisées à nouveau devant l'idole de la tradition —
nous pouvons ne pas être certains de leur lettre, nous ne pouvons
douter qu'elles ne soient des paroles de Dieu, entendues par une
conscience humaine. C'est la gloire de ce petit peuple d'Israël de

les avoir conservées à l'humanité. Semblables à des graines, elles

portaient en elles un germe vivant qui devait donner son fruit
bien loin du Sinaï et bien au delà de l'époque de leurs semailles.

Paroles dynamiques, s'il en fût, elles ont fait éclater la vérité dans

les consciences, et ces consciences les ont à leur tour chargées de

toutes leurs expériences. Les prophètes les ont illuminées de la

révélation qu'ils ont reçue, et nous-mêmes nous ne saurions plus
les entendre — et cela justifie leur place dans la catéchétique
chrétienne — sans les commentaires de Jésus : « Vous avez entendu

qu'il a été dit aux anciens... mais moi je vous dis... »

Aug. Gampert.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIV (N0 60, 1926). 14


	Le décalogue

