Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Le décalogue

Autor: Gampert, Auguste

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380118

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE DECALOGUE *

Imposant et souverain comme le Moise que Michel-Ange sculpta
pour le tombeau du pape Jules I, le Décalogue se dresse comme
un des plus importants monuments religieux de 'humanité, le
plus important peut-étre. Les tables de la Lo1i flamboient au fron-
ton des synagogues comme au seuil des liturgies chrétiennes. Elles
ont été, elles sont encore souvent a la base de tout enseignement
moral et religieux donné dans les Eglises.

Le Décalogue est.donc par excellence un « texte sacré ». Nous
voulons nous en souvenir et faire effort pour ne rien dire 1c1 qui
puisse froisser le sentiment de vénération et d’attachement que
lui porte la p1été des siecles. Mais 1l nous est apparu que cette piété,
non seulement supportait, mais exigeait d’étre éclairée.

Le Décalogue {ait partie de cette Loi, Thérd, qui se trouve daus
le Pentateuque et que la tradition juive attribue dans son ensemble
a Moise. Nous savons aujourd’hui que le nom de Moise couvre
bien des paroles et des institutions, que 'étude des autres livres
bibliques nous interdit de faire remonter jusqu’a lui. Le Penta-
teuque est I'ccuvre de plusieurs générations, de plusieurs siécles ;
ses parties les plus récentes, celles qui concernent par exemple le
réeglement, jusqu’a la minutie, du rituel du culte des sacrifices, ne
sont pas antérieures au V€ siécle avant Jésus-Christ. Il semble

* Cette étude a été présentée a la séance d’ouverture des cours de la
Faculté de théologie de I’Eglise évangélique libre du canton de Vaud, le
15 octobre 1925.



LE DECALOGUE 185

que le rédacteur final du Pentateuque ait, pour composer son
ouvrage, comme un bon scribe, « tiré de son trésor des choses
anciennes et des choses nouvelles ».

Alors la question se pose : Puisque le nom de Moise ne suffit pas
a assurer l'authenticité mosaique d’'un texte, le Décalogue est-il
dans les choses anciennes ou dans les choses nouvelles ? Peut-on
croire encore que le Décalogue remonte jusqu’a Moise ? Telle est
la question a laquelle nous voudrions essayer de répondre ici en
toute sincérité. Ce nous sera 'occasion de montrer, nous l'espé-
rons, que si la critique dévoile parfois la faiblesse de certains argu-
ments avancés par opinion traditionnelle, elle le fait sans paru
pris, et qu’il lui arrive méme de trouver ailleurs en faveur de cette
tradition des arguments plus solides que les premiers.

Commencons par recueillir les données bibliques. $’11 y a un
document sur la provenance et sur le texte duquel nous soyons en
droit de nous attendre & étre renseignés de la fagon la plus certaine
et la plus exacte, ¢’est bien le Décalogue. Or, nous devons faire
une premiére constatation : ni sur la fagon dont le Décalogue a été
donné par Dieu & Moise et transmis par lui au peuple, m sur la
teneur exacte de ces dix paroles, 1l n’y a concordance entre les
documents bibliques.

Comme on le sait, le Décalogue est cité deux fois dans la Bible :
Exode xx, 1 4 17 et Deutéronome v, 6 & 21. La relation de I’'Exode
appartient au second en date des documents qui ont servi a la
composition du Pentateuque, 1I’Elohiste, rédigé dans le royaume
du Nord au vii® siecle. L’Elohiste introduit, assez abruptement,
le Décalogue par ces mots : « Yahvé prononca toutes ces paroles,
en disant..» (Ex. xx, 1). Notons en passant que le texte hébreu
dit paroles, et non commandements, ce qui est parfaitement juste
puisque huit de ces dix paroles sont des prohibitions. L’Elohiste
ne nous dit point qu’elles furent gravées sur des tables de pierre ;
il rapporte que Dieu les pronongca du haut d’'une montagne,
entourée de flammes et de fumée, dans un appareil si effrayant que
le peuple supplia Moise de parler lui-méme 4 la place de Dieu
(xx, 18 4 20). Moise s’approcha alors seul de Dieu et Dieu le chargea
de transmettre aux Israélites U'interdiction de l'idolatrie et les



186 AUGUSTE GAMPERT

prescriptions relatives a la construction de 'autel des sacrifices
(xx, 22 4 26). Ensuite, Dieu lui donne des lois civiles et religieuses,
qui forment le « livre de I'alliance » (xx, 22 a xxu1, 19), livre que
Moise écrivit et lut devant le peuple (xx1v, 4, 7), et qui est la plus
ancienne codification, & nous connue, de la Thora. Puis Dieu fit
remonter Moise sur la montagne, oil, aprés une station de qua-
rante jours (xx1v, 18), il lui remit « les deux tables du témoignage,
tables de pierre, écrites du doigt de Dieu » (xxx1, 18, ef. xxxu1, 15).
On ne nous dit pas ce quil y avait sur ces tables, mais on nous dit
que ce sont ces tables que Moise brisa, dans I'indignation que lui
causa, & son retour de la montagne, la vue du veau d’or fabriqué
par les Israélites (xxxi1, 19). Ici s’arréte le témoignage de 1'Elo-
histe. Nous constatons que ce document ne nous dit nulle part que
le Décalogue ait été écrit sur des tables, et que, lorsqu’il parle de
tables de pierre, 1l ne dit pas clairement le texte qu’elles auraient
porté.

Prenons maintenant la relation du Deutéronome. Les dix paroles
citées sont, a quelques détails pres, les mémes que celles de I’Excde.
Mais, dans le Deutéronome (v, 22), 1l est dit positivement que
Yahvé les écrivit sur deux tables de pierre, quil donna a Moise.
Plus loin on ajoute que cette mise par écrit dura quarante jours,
pendant lesquels Moise fut sur la montagne sans boire ni manger
(1x, 9 a 11). Lorsque Moise eut brisé les tables (1x, 15 4 17), elles
furent remplacées par d’autres, « sur lesquelles étaient écrites les
paroles qui se trouvaient sur les premieres tables» (x, 1 a 2). Si
nous pouvions en rester la, ce serait parfaitement clair : ce sont
les dix paroles de notre Décalogue qui furent gravées sur les deux
tables de pierre.

Mais 1l nous faut revenir & I’'Exode et y constater que, au cha-
pitre xxxi1v, dans le document le plus ancien, le Yahoiste, rédigé
au [X¢siecle dans le royaume de Juda, nous avons encore une autre
tradition. Aprés la destruction des premueres tables, Moise regoit
I'ordre de remonter sur la montagne et de préparer deux tables
de pierre, sur lesquelles Yahvé écrira les paroles qui étaient sur
les premiéres. Mais, & la fin du récit (xxx1v, 28), on découvre que
ces dix paroles ne sont point celles de notre Décalogue, mais celles
d’un autre Décalogue — ou plutdt Dodécalogue — dont le texte
correspond aux versets 14 & 26, et qui ne comprend que des pres-
criptions rituelles. Nous voila désorientés et disposés & comprendre



LE DECALOGUE 187

comment Geethe ait pu, déja en 1773, faire remarquer que, en
suivant les textes bibliques, on ne pouvait pas savoir exactement ce
qui était écrit sur les tables de la Loi. Quoi qu’il en soit de I’hypo-
these qui veut que, d’apres le Yahviste, les tables de la Lo1 alent
porté le texte du Décalogue rituel d’Exode xxx1v, remplacé plus
tard dans le Deutéronome par le texte du Décalogue rehgieux et
moral d’Exode xx, nous sommes loin de pouvoir affirmer avec
certitude que notre Décalogue ait seul et de tout temps existé
sur des tables de pierre.

Il est une autre tradition biblique qui semblerait devoir nous
fournir une indication précise sur les tables de la Lo1 et leur conser-
vation, c’est celle relative & 'arche. Nous la trouvons dans le
Deutéronome seul, & I'exclusion des documents plus anciens du
Pentateuque. Le Deutéronome fait dire a4 Moise : « Je mis les
tables dans I'arche que j’avais faite, et elles restérent la, comme
Yahvé me l'avait ordonné» (x, 5). Cette arche était en bois
d’acacia. Aucun des autres documents du Pentateuque ne parle
de la présence des tables dans ’arche, et pourtant ils connaissent
Parche. Seulement elle a pour eux et pour les auteurs des livres
historiques une autre destination.

Sans nous renseigner exactement sur sa forme, les livres histo-
riques parlent de ’arche comme de la résidence de Yahvé ou
comme du liea de son apparition (Josué 1, 3, 11; I Sam. 1v, 4 ;
IT Sam. vi, 2). Parfois elle est méme « Yahvé présent », ains1 que
le prouve son rdle dans les expéditions guerriéres, ou elle est
portée comme une sorte de palladium et comme le seront au moyen
age les chasses renfermant les reliques de quelque saint. Elle sert
de guide au peuple dans le désert, donnant le signal de la halte ou
celui du départ (Nomb. x, 33 4 36 ; Josué 111, 4). Elle est redoutable
aux Israélites comme a leurs ennemis (I Sam. v, et vi ; II Sam. vi).
Pour le dire en passant, quel singulier réceptacle cela aurait été
pour des commandements qui devaient étre constamment proposés
al’attention de tous ! David la transporte & Jérusalem et la laisse
sous une tente. Lorsque le temple fut construit, Salomon la place
dans le lieu trés saint, & coté des deux keroubim. Depuis lors on
n'en entend plus parler dans les livres historiques, et s1 Jérémie
la mentionne, c’est pour dire qu’elle n’existe plus (111, 16). Ezéchiel,
dans son projet de réorganisation du culte, n’en dit mot, pas plus



188 AUGUSTE GAMPERT

qu’Esdras et Néhémie, les restaurateurs de la communauté juive
au ve siécle. L’historien Joséphe (Bell. jud., v, 5) dit que dans le
second temple le lieu tres saint était vide.

Comment expliquer alors que le Deutéronome (VIII® siecle) et
le Code sacerdotal (Ve siecle) parlent de ’arche comme réceptacle
des tables de la Loi, et 'appellent a cause de cela V'arche de Ual-
liance (Deut. x, 8 ; xxx1, 9, 26) ou Uarche du tZmuignage (Ex. xxv,
21 ; xxvi, 33 : Nomb. 1v, b) sinon parce que de leur temps I'arche
n’existait plus et qu'on ne la connaissait qu’au travers d’une loin-
taine tradition ? Il nous est donc impossible d’obtenir de la tradi-
tion sur I'arche la garantie que Moise v déposa les tables de la
Loi, et & plus forte raison d’apprendre d’elle le rapport qui pouvait
exister entre le Décalogue et les tables.

Pouvons-nous au moins savoir quelle était, d’aprés la tradition
biblique, la teneur exacte de notre Décalogue ? Non, pas méme,
et pourtant, comme I'écrivait Augustin Gretillat (1), «s1l y a dans
I'Ecriture trois documents dont nous eussions pu attendre a prior:
qu’ils nous seraient conservés sans altération et sans incertitude,
ce sont les formules du Décalogue, de I'Oraison dominicale et de
I'institution de la Sainte Céne ».

Comme nous l'avons déja, dit nous avons deux versions du
Décalogue, celle d’Exode xx et celle de Deutéronome v. Si, pour
I'essentiel, elles coincident, il v a cependant dans les détails gram-
maticaux, et surtout dans I’énoncé des considérants atlachés aux
commandements, des différences qui étonnent si le texte a été
gravé sur des tables de pierre. Les manuscrits de la Septante
présentent des variantes au texte massorétique. En 1902, on a
trouvé en Egypte un papyrus, appelé le papyrus Nash, qui donne
le plus ancien texte hébreu que nous possédions du Décalogue. Or
ce texte differe a la fois de celui de la Septante et de celui de la
Bible hébraique. Au début de I’ére chrétienne, il n’v avait done
pas, ou plus, de texte officiel du Décalogue.

La tradition ecclésiastique n’est pas plus certaine. Les diver-
ses grandes confessions religieuses ne sont d’accord ni sur la
numeérotation ni sur la répartition des Dix paroles sur les
deux tables. Les Juifs prennent le préambule pour la premiére

(1) Le chrétien évangélique, 1889.



LE DECALOGUE 189

parole et réumssent le premier et le second commandement qui
deviennent la deuxiéme parole. L’Eglise catholique romaine et
I'Eghse luthérienne réunissent le premier et le second commande-
ment en un et divisent le dixieme en deux. Les Eglises réformeées
suivent 'ordre que nous connaissons. Les catholiques et les luthé-
riens placent trois commandements sur la premiére table et sept
sur la seconde ; les anglicans et les réformés les répartissent en
tables de quatre et six, tandis que les Juifs et les Grees lisent cing
commandements sur chaque table.

L’ordre des paroles n’est pas méme rigoureusement établi, sur-
tout Uordre des derniéres. Les manuscrits de la Septante les placent
tantdt dans cette succession : 7¢, 8¢, 6€, tantdt dans cette autre :
te, 8¢, 7¢. Le Nouveau Testament nous donne ces dillérents
ordres : 7€, 6¢, 88, 9¢ 5e (Luc xvii, 20) ou : 6¢, 7¢, 8¢, 9¢  5¢ (Matth.
xix, 18) ou : 7¢, 6, 8¢, 10¢ (Romains x111, 9). Jésus et Paul citent
trés hbrement ce texte.

Que faut-1l conclure de ces constatations, certes déconcertantes
puisque aucun texte biblique ne paraissait devoir étre mieux sté-
réotypé que le nétre ? Faut-1l en déduire que jamais notre Déca-
logue n’a été inserit sur pierre ? Nous ne le pensons pas, car
Pauteur du Deutéronome n’aurait pas eu I'idée de parler de tables
s1, de son temps, des tables de lois n’avaient pas été en usage. La
rédaction de la loi en un résumé de quelques bréves sentences est
attestée par la présence dans la Bible d’autres Décalogues ou
Dodécalogues, comme ceux d’Exode xxx1v et de Deutéronome
xxvir. L'inscription de lois ou de préceptes sur des steles dres-
sées a l'entrée des sanctuaires est trés probable, peut-étre méme
certaine. Mais ce qu’il faut constater, ¢’est qu'au temps de Jésus,
au temps d’[sdras, méme au VII® siécle, au temps du Deuté-
ronome, qui est le premier a y faire allusion, les tables du Déca-
logue n’existaient plus. Et c’est parce qu’elles n’existaient plus
qu’on pouvait hésiter sur la teneur exacte de leur contenu. Dans
la scénerie majestueuse que peint le Deutéronome, dans cette
remise solennelle & Moise par Dieu lui-méme de ces tables écrites
de son doigt, nous voyons moins une tradition historique que le
témoignage de la haute valeur que 'on accordait — encore ou
déja — au VIIe siecle &4 ce document et a la vénération dont il
élait entouré.

Il nous faut donc renoncer a4 posséder la preuve scripturaire



190 AUGUSTE GAMPERT

de la mosaicité du Décalogue et de la transmission authentique
de son contenu. Mais la ou la lettre tue toute certitude, esprit
ne peut-il pas lui rendre vie ? La lettre nous manque, les tables
ont été définitivement brisées, mais la parole demeure et elle
demeure rayonnante dans la Bible et dans I'histoire religieuse de
Phumanité.

11 se peut fort bien que nous n’ayons plus le texte primitif du
Décalogue (1). Plusieurs inchinent a penser que les Dix paroles
devaient étre toutes sous la forme de prohibitions. Nul ne le saura
jamais. Mais, en rapprochant les deux versions bibliques du
Décalogue, en remarquant que les différences portent surtout sur
les développements, sur les exhortations & 1'observation de ces
paroles, nous ne serons pas loin de la vérité en supposant qu’elles
ont primitivement existé sous une forme plus bréve, vraiment
lapidaire, que nous pouvons rédiger ainsi :

L. Tu n’auras pas d’autres dieux que moi.

II.  Tu ne te feras point d’idole.

I1I.  Tu ne prendras pas le nom de Yahvé ton Dieu pour des
choses vaines.

IV. Souviens-toi du jour du sabbat pour le sanctifier.

V. Honore ton pére et ta meére.

V1.  Tu ne tueras point.

VII. Tu ne commettras point d’adultére.

VIIL Tu ne déroberas point.

[X. Tu ne porteras point de faux témoignage.

X.  Tu ne convoiteras point.

De ce document, que la Bible nous présente comme ayant été
proclamé pour la premiére fois par Moise, nous voulons connaitre
la date, puisque sa présence dans le Pentateuque ne suffit pas a
garantir son authenticité. Nous allons demander a la théologie
biblique, c’est-a-dire & T'histoire de la religion d’Israél, si nous
pouvons nous confier 4 la tradition, ou s’il y a dans ['histoire
de la révélation une autre époque ou il serait mieux a sa place.

q
Nous disons avec Baudissin (2): « La détermination de la date

(1) Nous savons bien, par les priéres de nos liturgies et par les chants de
nos psautiers, que les textes changent insensiblement sans pour cela renier

leurs auteurs.
(2) Due Biicher des Alten Testaments (1901), p. 68.



LE DECALOGUE 191

du Décalogue ne peut étre établie par la critique hittéraire ; 1l faut
la chercher sur le terrain de |’histoire religieuse ».

11

Avant d’abandonner le terrain de la critique httéraire, 1l nous
faut examiner un argument qu’elle semble offrir, sinon pour fixer
la date du Décalogue, du moins pour nous donner un terminus ad
quem, soit une date au-dessous de laquelle nous ne pourrions des-
cendre pour cette détermination chronologique.

Le Décalogue d’Exode xx se trouve dans le document élohiste,
dont la date d’apparition est fixée au VIII® siécle. On devrait
pouvoir en tirer la conclusion que le Décalogue devait exister a
cette époque, et méme antérieurement, puisque I’Elohiste n’hésite
pas a lu faire une place d’honneur dans son ceuvre. Ce que nous
savons du mode de composition du Pentateuque ne nous permet
pas de faire état de cette constatation. La derniére rédaction du
Pentateuque eut lieu au Ve siécle, et le rédacteur sacerdotal ne
s’est pas géné pour insérer des piéces plus modernes dans des
parties plus anciennes. Le Décalogue serait-il une de ces piéces
rapportées ? C’est 1a ce qu’aflirment certains critiques, en parti-
culier Steuernagel, qui estime que le Décalogue représente le caté-
chisme de la loi1 morale et religieuse, tel quil fut établi dans la
communauté juive postexilique. Le rédacteur final I'aurait intro-
duit Exode xx & la place du Décalogue d’Exode xxx1v, que 'an-
cienne tradition inscrivait sur les tables de pierre (1). Malgré
Iappui que Steuernagel a trouvé tout récemment en Siegmund
Mowinckel (2), 11 nous parait impossible de croire & 'origine exili-
que du Décalogue. Et ic1 déja nous faisons intervenir ['histoire
religieuse. Quand on sait par la Thora d’Ezéchiel et par le Code
sacerdotal, 'importance donnée, & cette époque, aux lois rituelles
cultuelles, on admettra difficilement que les prétres du second
temple aient présenté le sommaire de la Loi sous une forme uni-
quement morale et religieuse. Nous restons persuadés que 1'Elo-
histe a consciemment 1nséré dans son ceuvre le Décalogue, dont
la valeur ne lui avait pas échappé. Nous voict donc amenés a

(1) Lehrbuch der Einleitung in das A. T. (1921), p. 261.
(2) Psalmenstudien, V (1924), p. 112.



192 AUGUSTE GAMPERT

garder I'époque du VIIIe siecle comme und date au-dessous de
laquelle nous ne pouvons descendre.

Mais jusqu'olt pouvons-nous remonter au-dessus de cette
date ? Le Décalogue remonte-t-11 & Moise (XIII® siécle) ? Le
Décalogue a-t-1l été composé au temps de I'Elohiste (VIIIe
siecle) ? Faut-il chercher une époque intermédiaire ? Telles sont
les questions qui se posent et qui ont recu les réponses les plus
diverses, au travers desquelles nous voudrions former notre
jugement.

Le premier ébranlement & l'antique tradition de la mosaicité
du Décalogue parait avoir été donné par Wellhausen, 1l y a une
quarantaine d’années seulement (1). Le Décalogue ne lui semblait
pas remonter plus haut que le temps de Manassé (693 a 643) ; 1l
I'attribuait & une des couches les plus récentes de I’Elohiste.
Kuenen, aprés quelques hésitations, se rangea en 1887 4 'opmion
de Wellhausen. On peut dire que dés lors, malgré la résistance de
Cheyne, Driver, Reuss, ce fut un entrainement général. Stade,
Guthe, Marti, Budde, et bien d’autres (2) se rangerent a I'avis
que le Décalogue était un résumé de la prédication prophétique
ou du moins en décelait la forte empreinte. La cause de 'authen-
ticité mosaique du Décalogue paraissait perdue. Mais voicl, dans
ces derniéres années, a la lumiére des données de 'histoire des
religions, une réaction qui se produit et s‘impose toujours plus &
Pattention avec les travaux de Iugo Gressmann (3), de Hans
Schmidt (4), de J. E. Me Fadyen (5), de R. H. Charles (6), qui,
avec des différences de détail, réclament non seulement I'antiquité
pour le Décalogue, mais encore Moise pour son auteur (7).

C’est principalement & la lumiere de ces derniers travaux, que

(1) Skizzen und Vorarbeiten (1884), 1, p. 68. — (2) J. C. MarrrEs, Der

Dekalog, Z.AW., 1904, O. Mersxer, Der Dekalog {1893). W. Nowack, Der
erste Dekalog, Beihefte zur Z.A.W. (Festschrift Baudissin, 1918). — (3) Mose
und seine Zeit (1913). Die Schriften des A. T's in Auswahl, 1, 2, 2¢ éd. (1922).
— (4) Mose und der Dekalog, Forschungen zur Religion und Literatur des
A. und N. T’s. Heft 19 (Edyustotipoy Gunkel, 1923). — (5) The Ezpo-
sitor, 1916, Eighth Series, Vol. XTI et XII. — (6) The Decalog (1923).
— (7) Voir aussi : R. Kirrer, Geschichle des Volkes Israel, 1, 6¢ éd. 1923, —
W. Ersrt, Die Sicherstellung des Monotheismus, 1903. G. WILDEBOER,
Z.AW., 1904 ; Theol. Studien, 1906. B.D. Esrpmaxs, Theol. Tijdschrift,
1903.



LE DECALOGUE 193

nous désirons aborder ici la discussion du sujet et examiner de
quelle valeur sont les arguments par lesquels on veut mnous
obliger & rompre avec I'opinion traditionnelle sur le Décalogue.

Une premiére objection de principe que 'on fait & antiquité
du Décalogue concerne I’état social du peuple auquel il s’adresse :
« Tout dans le Décalogue, écrit Matthes, parle d’agriculture, de
villes, de résidence. Il y est question des travaux des champs, du
pays qu’on habite, d’étrangers qui sont aux portes de la wville,
d’esclaves, de beeufs, d’anes, qui travaillent, de maisons. » Est-ce
la T'état de culture que l'on peut supposer avoir été celur des
tribus nomades du temps de Moise ?

Il nous serait facile de détourner la pointe de cet argument, en
remarquant que tout ce portrait de la vie sociale des Hébreux
est tracé uniquement d’aprés les considérants des 4e, 5€ et 10¢
commandements. Or, étant donnée la différence des versions
bibliques du Décalogue, nous avons admis I’ancienne hypothése
d’Ewald : la premiére forme du Décalogue ne portait pas les
considérants, elle était strictement lapidaire. Nous pourrions
aussi accepter la proposition d’Eerdmans et de Schmidt et lire
le 108 commandement sous cette forme: Tu ne convoiteras rien
de ce qui appartient @ ton prochain, en mettant les énumeérations,
faites tant dans I’Exode que dans le Deutéronome, sur le compte
d’un souci de précision au fur et 2 mesure que la propriété se spécia-
lisait. Mais 1l ne nous parait pas nécessaire de recourir a ces moyens
que 'on serait en droit de considérer comme des échappatoires.
Méme si la lecture Tu ne convoiteras pas la maison de ton prochain
doit étre maintenue, — et ici la maison ne peut désigner que la
batisse de bois ou de pierre — nous n’y verrions pas une raison
pour contester que cet ordre ait pu étre donné aux contemporains
de Moise. Il ne faut pas oublier que les Israélites sont restés qua-
rante ans, sinon au désert, du moins a la porte du pays de Canaan,
dans cette oasis de Qadésch, ou Moise les a instruits. Quarante
ans ! c’est toute une génération, c’est la vraisemblance d’une vie
économique, sociale de sédentaires ou de demi-nomades, telle que
nous en trouvons le reflet dans les histoires des patriarches, qui
étaient établis, avec leurs familles, leurs esclaves et leurs trou-
peaux, dans un pays qu’ils ne possédaient pas. Lorsqu’on lit,
dans les prescriptions civiles du Livre de I'alliance (Ex. xx, 22 &

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. 8., t. x1v (N° 60, 1926). 13



194 AUGUSTE GAMPERT

xxiir, 19), 'énumération de tous les cas suscités par les rapports
sociaux (conflits du travail, de voisinage, etc.), on y trouve une
culture bien plus avancée, et on n’hésite pas a croire qu’avec
son extréme simplicité le Décalogue correspond bien &4 un stade
antérieur de la vie en société.

Une seconde objection de principe faite a antiquité du Déca-
logue s’appuie sur une considération tirée de I’étude comparative
de I'lustoire des religions. On prétend que les premiéres ordon-
nances que ’on trouve chez un peuple ne sont jamais d’ordre
éthique, mais toujours d’ordre cultuel. Or le Décalogue ne
renferme que des prescriptions morales et religieuses a 'exclusion
de tout précepte cultuel, sauf peut-&tre en ce qui concerne le
sabbat. Donc, dit-on, le Décalogue ne peut étre placé a la base de
I’évolution législative, mais bien & un stade beaucoup plus avancé
de cette évolution. Et les tenants de cette opinion n’hésitent pas a
déclarer que le Décalogue rituel d’Exode xxx1v est plus ancien
que notre Décalogue, parce que celui-ci est moral et religieux.

Nous reconnaissons volontiers que généralement le sentiment
religieux populaire s’exprime d’abord par la distinction entre
le sacré et le profane, et que 'homme commence par étre plus
soucieux de conformité & la tradition que d’obéissance a la con-
science. Nous en trouvons des exemples dans I’Ancien Testament
lui-méme. Mais nous croyons que les généralisations hatives sont
dangereuses et qu’il est faux de vouloir ramener toutes les reli-
gions au déterminisme d’une méme évolution, Il ne serait pas
difficile de montrer que si la religion d’Israél a eu, sous I'influence
des prophétes, un caractére moral accentué, elle a fini dans le
ritualisme, et que par conséquent le rite peut se treuver a4 n’im-
porte quel moment de I'évolution religieuse.

Quand on parle de la religion d’un peuple, il faut se garder de
croire qu’a un méme moment tous les ressortissants de ce peuple
se trouvent au méme stade religieux et moral. On peut fort bien
trouver dans une méme génération des esprits superstitieux et
des consciences affinées. Cela a certainement été le cas en Isragl,
ou 1l faut toujours distinguer entre la religion populaire et la
religion de I’élite. A cdté des prescriptions rituelles, 1l y avait
place pour une loi morale, 14 ot 1l y avait une conscience pour la
découvrir et la proclamer. Nous admettons que notre Décalogue
n’ait pas été le seul décalogue, mais nous ne pouvons croire que



LE DECALOGUE 195

son caractére éthique doive exclure son origine ancienne. Il ne
faut pas oublier qu'avant que 'unité du peuple d’Israél ait été
établie, 11 n'y avait pas d’autorité canonique supréme et que
telle lo1 pouvait avoir été reconnue par un groupe de tribus et
pas par un autre.

La coexistence de lois rituelles et de lois morales nous est
attestée par cette méme histoire des religions que I'on prétend
invoquer contre I'antiquité de notre Décalogue. Ainsi, en Egypte,
dans le Livre des Morts, dont on a des extraits qui remontent jus-
qu’au XVIe siécle, soit trois ou quatre cents ans avant Moise, nous
lisons les déclarations que le défunt doit faire avant d’étre admis
devant;Osiris et les quarante-deux juges, et parmi ces nombreuses
déclarations, dont plusieurs sont rituelles, nous en trouvons de
purement morales, comme celles-c1: « Je n’a1 pas tué. Je n’ai pas
commis d’adultére. Je n’ai pas volé. Je n’ai pas dit de mensonge.
J’a1 donné du pain a Paffamé, de I’eau a D’altéré, et j’ai habillé
celur qui était nu.» Dans les formules babyloniennes de conju-
ration de la malédiction, voici les questions posées par la divinité
au suppliant pour connaitre s’il mérite sa grice : « A-t-il méprisé
son pére et sa meére ? A-t-il dit ou1 pour non et non pour oui ?
S’est-1l approprié la femme de son prochain ? A-t-il répandu le
sang de son prochain ? » En trouvant ces préoccupations morales
dans les religions égyptienne et babylonienne longtemps avant
Moise, nous étonnerons-nous d’en rencontrer 4 son époque et dans
sa bouche ?

Peut-étre dira-t-on qu’il s’agit la de peuples déja avancés
dans la civilisation et qui partant ont pu s’élever a des notions
plus abstraites ? Mais alors comment expliquer que I'on constate
chez certains primitifs de nos jours la présence de ces préoccu-
pations morales ? Séderblom (1) cite des tribus australiennes
ou, a I'dge de l'imitiation, les garcons sont instruits des quatre
points suivants : 1¢ Obéissance aux parents. 2° Respect des lois
conjugales. 3° Vérité et sincérité dans le langage. 4° Respect de
la vie et de la propriété du prochain. Il est donc permus de dire
que Paffirmation qui veut que le rituel précéde toujours le moral
n’est pas si catégorique qu’on le prétend, et que 'histoire des
religions nous permet d’admettre que le Décalogue, quoique

(1) Cité par R. Kirrer, Op. cit., I, 62 éd., p. 446.



196 AUGUSTE GAMPERT

moral, puisse étre ancien. Il ne faut pas perdre de vue non plus
que pour les Israélites le droit et la morale sont des expressions
de la volonté divine.

Aprés ces deux objections d’ordre général, et qui nous sont
apparues injustifiées, examinons les contradictions que l'on a
voulu découvrir entre tel ou tel commandement et I’état moral et
religieux d’Israél a ses origines. On s’est arrété surtout au second
commandement (interdiction des idoles), au quatrieme (le sabbat)
et au dixieme (la convortise). En effet les autres paroles sont si
élémentaires ou s1 générales qu’elles peuvent étre de n’importe
quel temps. Il n’en est pas de méme de celles que nous avons
relevées. Et alors, ou bien on les a éliminées comme des adjonec-
tions au texte primitif, ainsi que Kautzsch le fait pour le second
commandement qu’il unit au premier, et Schmidt pour le qua-
trieme, ou bien, jugeant le Décalogue en bloc, on a vu dans
ces paroles I'indice d’une époque plus récente pour tout le docu-
ment. ’

Reprenons successivement ces trois commandements. Sous sa
forme lapidaire, la seconde parole dit : Tu ne te feras pas d’idole.
Nowack déclare qu’une telle prohibition était parfaitement
inutile au temps de Moise, car les uomades n’ont pas volontiers
des 1doles. Ce ne fut que lorsque les Israélites entrérent en rapport
avec les Cananéens 1dolatres que la tentation leur vint de repré-
senter Dieu, et qu'une défense fut nécessaire. Preuve en est, dit-on,
que la Bible parle de ces représentations sans toujours les blamer.
Ainsi le livre des Juges nous présente un prétre, Jonathan, qui
pourrait bien avoir été le peiit-fils de Moise, comnme préposé a la
garde d’une idole de Yahvé dans un sanctuaire damte (xvi, 30-
31). N’y avait-il pas un teraphim dans la maison de David (I Sam.
x1x, 13) ? Et surtout, & partir du schisme, Yahvé n’était-1l pas
représenté sous la forme d’un taureau d’or dans les sanctuaires
officiels de Béthel et de Dan ? Pourquot Elie et Elisée n’élevent-ils
aucune protestation contre cette forme de culte, et pourquol le
premier prophéte qui le fasse est-il Osée, au VIII® siecle
(Os. viu, 4, 6) ? Pourquoi ? Sinon qu’il n’y avait rien de défendu
jusqu’alors. C’est Osée qui a projeté la lumiére de sa conscience
sur cette idolatrie et inauguré ce mouvement spiritualiste qui
culminera dans le Deutéronome et le Second Esaie. Avant Osée,



LE DECALOGUE 197

affirme-t-on, 1l ne pouvait y avoir et 1l n’y a pas eu interdiction de
se faire une 1mage de la divinité.

Il est certain qu’il y a eu au temps des juges et des rois des
idoles de Yahvé. Nous n’en disconvenons pas. Mais nous n’avons
jamais vu que l'existence d’une loi fit contrélable par son obser-
vation. Le second commandement nous offre méme un frappant
exemple du contraire. L’Eglise chrétienne, & ses débuts, n’a point
annulé la défense de ce précepte, et pendant bien des siécles elle
n’a pas toléré d’'images dans ses lieux de culte. Mais lorsque peu a
peu le paganisme se réintroduisit dans I’Eclise, le culte des images
alla se développant, s1 bien que, en 787, un concile que l'on a
appelé le second concile de Nicée, autorisa le culte des 1mages. Dés
lors, malgré quelques protestations, le second commandement
tomba en désuétude, au point que les livres catéchétiques romains
et les premiéres éditions du catéchisme de Luther le suppriment
purement et simplement. Dira-t-on que le Décalogue biblique ne
le portait pas? Qu'Elie et Elisée n’aient pas polémisé contre les
1doles de Béthel et de Dan, cela ne peut nous étonner, sachant
que la grande question qui se débattait de leur temps n’était
pas de savoir comment on adorerait Yahvé, mais bien: Est-ce
Baal ou Yahvé qui est Dieu ?

Non ! Sachant qu’un temps de décadence peut toujours suivre
un temps de progres religieux, nous ne nous étonnerons pas d’ap-
prendre que le second commandement a été violé. Nous nous éton-
nons plutdt qu’il ait parlé assez fort a certains hommes et & certains
moments pour que ni & Silo, m & Jérusalem, 1l ne soit jamais
question d’idole de Yahvé. Et lorsque Osée parle des «veaux de
Samarie », 1l ne le fait pas comme s’il s’agissait d’une interdiction
nouvelle. Il ne démontre pas 'erreur de ce culte ; 1l rappelle a la
conscience une antique défense et c’est pour cela que sa parole a
de 'autorité. C’est bien avant les prophetes qu’il faut chercher
la premiere interdiction de I'idolatrie, et lorsque la Bible 'attribue
a Moise, elle ne dit rien d’invraisemblable. Quand on sait aussi de
quelle vénération le judaisme entourait Aaron, le grand-prétre,
peut-on supposer qu’il elit conservé la tradition qui lui attribuait
la confection du veau d’or, s1 la tradition qui faisait remonter a
Moise 'interdiction de I'idolatrie n’avait été fortement accréditée ?

Il convient de relever la sobriété de la parole : Tu ne te feras
pas d’idole. S ¢’était en Canaan que cette défense avait été donnée.



198 AUGUSTE GAMPERT

elle mentionnerait les achéres, les massebes, les teraphim et tout
le reste, contre quoi les prophétes se sont élevés. Elle dit juste ce
qui correspond au temps du désert ; car si on veut presser le sens
exact du terme hébreu pésél, 1l signifie une 1mage taillée dans le
bois ou la pierre ; 1l ne s’agit pas d’une image de métal fondu. Le
nomade, le nomade sortant d’Egypte ou il avait vu toute la bibe-
loterie 1dolatre, ne pouvait-il vraiment pas étre tenté de se faire
une image de Dieu avec un morceau de bois d’acacia ? L’Israélite
ne le devra pas; le Dieu qu parle au dedans de lui demeurera
irreprésentable. Sans doute ce n’est pas encore toute la spiritua-
lité de Dieu qui est ici proclamée. Il faudra treize sitcles encore
pour que retentisse la parole : Dieu est esprit ; mais c’est le premier
pas sur la vole de cette révélation. Ce sera la distinction entre
Israél et les autres peuples. Il faudra du courage pour la maintenir,
car de tout temps les adorateurs d’un Dieu sans 1dole ont passé pour
des gens sans religion. Rien ne s’oppose & ce que sur ce point la
conscience d’Israél ait été de bonne heure éveillée.

Apreés le second commandement, c’est le quatriéme, dans lequel
on a voulu trouver un indice de la modernité relative du Déca-
logue : Souviens-tot du jour du sabbat pour le sanctifier. Dans quel
temps peut-on concevoir, dit-on, que de toutes les fétes religieuses
le sabbat seul soit mentionné qu’a I’époque ou les Juifs, arrachés
a leur patrie, ne pouvant plus célébrer ni les fétes agricoles ni les
cérémonies du temple, s’attachaient avec ferveur au sabbat, qu’ils
marqualent avant tout par la cessation du travail ? Cette époque
est celle de 'exil, conclut-on. Il semble qu’il y ait la la confirma-
tron de 'hypotheése de Steuernagel, qui voit dans le Décalogue un
catéchisme exilique. Hans Schmidt, qui défend pourtant 1’au-
thenticité du Décalogue en général, prend prétexte de la forme
positive des quatritme et cinquieme commandements pour les
exclure du Décalogue primitif.

Il est évident que si nous tenions les considérants comme
congénitaux au Décalogue, 11 y aurait 1a, surtout dans le texte de
I’Exode, qu1 parle du repos de Dieu aprés la création en des termes
qui rappellent ceux du chapitre premier de la Genése (Code sacer-
dotal), un argument de valeur. Mais nous voulons nous en tenir
& la forme lapidaire: Souviens-tot du jour du sabbat pour le sancti fier.

La question est de savoir s1 le sabbat est une institution antique



LE DECALOGUE 199

ou récente. L’origine du sabbat reste encore fort obscure. Ce que
nous pouvons dire de plus certain, c¢’est qu'un jour sacré de la
semaine était connu des Babyloniens bien avant Moise, et que
cette institution pouvait avoir été adoptée par les Cananéens avant
Parrivée des Israélites dans leur pays. En second lieu, nous savons
par la Bible elle-méme que dans les anciens temps le sabbat ne se
caractérisait pas essentiellement par la cessation du travail,
comme ce fut le cas dans le judaisme & partir de ’exil. C’était un
jour de féte religieuse, o 'on célébrait joyeusement les sacrifices,
mais ou le travail ne s’arrétait qu’autant que lexigeait cette
célébration religieuse (Osée 11, 13 ; 1I Rois 1v, 23). Du moment
que le sabbat ancien n’est pas l'arrét nécessaire et complet du
travail, 'objection tombe, que on avait cru pouvoir tirer contre
son antiquité du fait que les occupations pastorales des nomades
ne sauraient souffrir aucune interruption. En outre, on peut se
représenter que, pendant leur longue station dans l'oasis de
Qadeésch, les Israélites ont pu connaitre des travaux agricoles et
méme industriels, dont on pouvait réclamer 'interruption pendant
la féte rehigieuse (1).

Il n’y a donc rien qui empéche de considérer que le quatriéme
commandement a fait partie du Décalogue primitif, et I'on peut
méme ajouter que le fait qu’il ne mentionne que le sabbat et pas les
fétes agricoles, comme le fait Exode xxx1v, est un témoignage en
faveur de sa priorité (2). Enfin, en taisant la féte de la Péque,
qui existait pourtant au temps mosaique, le Décalogue se révele
comme étant sur la vole ou les prophétes proclameront la valeur
supérieure de la piété et de la justice sur les sacrifices et les fétes
religieuses (Amos v, 25 ; Michée vi, 6-8 ; Jér. vi1, 22).

Reste le dixieme commandement : Tw ne conyotteras pas, dans
la profondeur et I'intériorité duquel on a vu avec raison le reflet
d’une conscience affinée, mais s1 affinée, a-t-on dit, qu'on ne peut
la supposer aux origines de la religion d’Israél. Car si le vol, le
meurtre, ’adultére sont du domaine public et tombent sous la
condamnation du juge, le désir, qui peut le connaitre que Dieu et
le coupable lui-méme ?

Pour conserver cette dixiéme parole, 1l ne nous parait pas néces-

(1) Kirrer, Op. cit., 1, 68 éd., p. 446.
(2) Mc Fapyew, The Expositor, Eighth Series, Vol. X1, p. 311.



200 AUGUSTE GAMPERT

\

saire de recourir & 'interprétation d’Eerdmans qui lui fait dire :
Tu ne dois pas t’approprier ce qui est sans propriétaire, sous prétexte
que ¢’était une recommandation utile a4 faire aux voisins d’un
nomade qui avait quitté sa tente, sa famille et ses troupeaux pour
quelque expédition. Ainsi interprétée, cette défense ferait double
emplo1 avec le : Tu ne déroberas pas.

Non, 1l s’agit bien du désir secret, de la convoitise. Faut-il alors,
avec Nowack, estimer qu’avant les prophétes, qui les premiers ont
parlé de laloi du dedans (Jér. xxx1, 33), de la piétéintérieure (Jér.
xx1v, 7 ; Deut. x, 16), de la circoncision du ceeur (Deut. xxx, 6),
une telle défense n’aurait pas pu étre exprimée ? La encore nous
trouvons une méconnaissance de certains traits fournis par la Bible.
Dans les vieilles histoires sur les origines de 'humanité ou sur les
premiers temps d’ Isragl, que nous ont conservées le Pentateuque et
les livres historiques, pages qui ne sont pas contemporaines de
Moise évidemment mais qui sont antérieures aux prophétes, ne
trouvons-nous pas des allusions aux mouvements secrets dun cceur ?
Ainsi quand le Yahviste nous dépeint I’entrée du péché dans ’hu-
manité, ne nous laisse-t-il pas entendre qu'avant de toucher au
fruit défendu, la femme « vit qu’il était bon 4 manger, agréable a
la vue et précieux pour ouvrir 'intelligence » ? Cain ne nourrit-il
pas un mauvais désir contre son frére avant de l'entrainer aux
champs pour le tuer, et les fréres de Joseph n’avaient-ils pas laissé
la jalousie, qui est une convoitise, pénétrer dans leur cceur ? Acan
ne doit-il pas confesser & Josué qu’il a vu — et vu avec complai-
sance — dans le butin, « un beau manteau, deux cents sicles d’ar-
gent et un lingot d’or de cinquante sicles » ? David n’avait-il pas
« convoité » avant de faire venir la femme d’Urie dans sa maison ?
Il faut le dire : expérience que le péché est engendré par la convoi-
tise, et que celle-cl est aussi condamnable que celui-la, elle existe
depuis le moment ott 'homme s’est senti obligé en face d’un Dieu
qui le voit et que lul ne voit pas.

111

Aprés avoir constaté qu’il n’est pas loisible de récuser 'antiquité
du Décalogue par le contenu de ses obligations, il faut rechercher
a quelle époque, ou a partir de quelle époque, les notions morales
et religieuses en Israél nous permettent de postuler son existence.



LE DECALOGUE 204

Nous avons déja dit pourquol nous ne pensons pas que les man-
quements a I'idéal du Décalogue entrainent la négation de sa
publication, et pourquoi nous admettons qu’il a pu n’avoir une au-
torité que sur une partie des tribus ou sur une élite du peuple.

Reprenons ce dernier point. Nous connaissons au moins une épo-
que dans la vie de cette élite, c’est I’époque des prophétes du VIII®
et du VIIe siécles. Quel rapport pouvons-nous découvrir entre le
Décalogue et ces prophétes ? Le Décalogue est-il le résumé, le
résidu de la prédication et de I'activité des prophétes, ol est-1l le
trésor caché qu’ils ont redécouvert dans le champ ?

51 le Décalogue était le résumé de la prédication des prophétes,
nous devrions y retrouver leurs préoccupations particuliéres. Or
les prophétes ne se sont pas contentés de proclamer la lo1 morale
et religieuse, 1ls 'ont monnayée, pour ainsi dire. Ce que nous trou-
vons chez eux. c’est 'aflirmation de la spiritualité et de la sainteté
de Dieu, et, comme conséquence, la protestation contre le ritua-
lisme. Ils sont avant tout les hérauts de la justice sociale, les défen-
seurs des petits, des pauvres, des veuves et des orphelins. Ils font
appel a la solidarité, & la miséricorde. Michée résume ainsi leur
programme (vi, 8) :

On t’a fait connaitre, 5 homme, ce qui est bien,
et ce que Yahvé demande de to1:
C’est que tu pratiques la justice,

que tu aimes la miséricorde,
et que tu marches humblement avec ton Dieu.

Le Décalogue ne s’éléve pas & cette hauteur ou ne descend pas
a cette profondeur. 5i nous disons qu’il est plus élémentaire, qu’il
s’en tient a l'indispensable, ce n’est pas pour le déprécier, c’est
pour le situer & sa place, qui est avant les prophétes.

Mais alors pouvons-nous dire que les prophétes ont connu le
Décalogue ? 11 est bien certain que nous ne trouvons pas chez eux
un commentaire des Dix paroles, numérotées comme dans un
manuel catéchétique. Ils ne nomment pas le Décalogue, et nous
n’en trouvons sous leur plume aucune citation littérale. Et pour-
tant, quand nous lisons Osée 1v, 2 :

Il n’y a ni vérité, m bonté,
ni connaissance de Dieu dans le pays.

Rien que faux serments, assassinats, vols, adultéres, abus
de la force...



202 AUGUSTE GAMPERT

nous ne pouvons nous empécher de remarquer que nous avons la
une énumération qui suit de bien prés ordre du Décalogue :
devoirs envers Dieu d’abord, envers le prochain ensuite, et parmi
ces derniers, presque tous ceux du Décalogue. Dans Jérémie
(vir, 9), I'ordre est renversé, mais les mémes rapprochements s’im-
posent :
Quoi ! dérober, tuer, commettre des adultéres,
faire de faux serments,

Offrir de I’encens a Baal,
aller aprés d’autres dieux que vous ne connaissez pas...

Ces rapprochements sont rares, nous le reconnaissons ; encore
une fois les paroles des prophétes ne sont pas des citations du
Décalogue. Les prophétes ne furent jamais les hommes de la lettre,
ils ne s’appuient pas sur un texte, mais sur 'autorité que leur
confere leur vocation. Nous n’avons pas besoin de citations pour
savoir que les prophétes ont connu. avant eux une loi. Tout dans
leur prédication et leur ministére le prouve. Ils ne sont pas plus
les fondateurs de la religion morale que les Réformateurs ne sont
les fondateurs du christianisme, et comme eux 1ls sont des réfor-
mateurs. 51 leur message apparait tragiquement nouveau aux
VIIIe et VIIe siécles; c’est parce que quatre siécles de séjour en
Canaan ne s’étaient pas écoulés sans que la religion yahviste n’efit
été infectée par le poison naturiste. Les prophétes ne se donnent
pas comme les révélateurs d’une religion nouvelle ; ils en appellent
a un Dieu qui, depuis Moise, a été le Dieu d’Israél, et qu a un
compte a régler avec son peuple.

De la loi cérémounieile si compliquée que les prétres, aidés par
la paresse innée au cceur humain, ont peu a peu forgée, et qui tend
a créer une religion des ceuvres, ils en appellent & une loi morale et
religieuse, non écrite dans un livre, mais qui s’est transmise de
conscience a conscience et qui commande la justice, la miséricorde,
humilité (Amos 11, 4, v, 14-15; Osée vir. 1; Esaie 1, 10, 17,
v, 24 ; Michée vi, 8). Sans doute leur religion est plus spiritualiste,
leur morale plus profonde que celle du Décalogue, il n’en reste
pas moins vral que les prophétes regardent en arriére, et que le
beau temps pour eux, le temps des premiéres amours entre Yahvé
et Israél, c’est le temps ou ils étaient seuls au désert apres la mer-
veilleuse délivrance de I’'Egypte (Osée 11, 16-17). C’est cette inter-



LE DECALOGUE 203

vention qui donne un droit & Yahvé de parler au ceeur de son
peuple. Ils réclament le retour & la loi divine dans toute sa pureté :
«Je n’al donné a vos péres aucune instruction, aucun ordre au
sujet des holocaustes et des sacrifices, quand je les ai fait sortir
du pays d'Egypte, fait dire Jérémie & Yahvé ; mais voici ordre
que Je leur ai donné : Ecoutez ma voix et je serai votre Dieu, et
vous serez mon peuple» (Jér. vir, 22-23). Et cette loi, 1ls savent
que, s1 elle vient de Dieu, un homme en a été le révélateur et le
prophéte: «Par un propheéte Yahvé fit monter Israél hors d’Egypte»,
dit Osée (x11, 14). « Derriere le prophétisme, comme derriére I'his-
toire, 11 y a une ombre, et cette ombre est celle de Moise ». (1)

Lorsque Dieu parle aux hommes, 1l le fait par un homme. La
parole de Dieu s’incarne. Aucune religion comme celle d’Israél ne
montre le rdle joué par la personnalité dans la révélation (2). A une
grande révélation 1l faut une grande personnalité, grande par son
obéissance. Quand nous cherchons, avant les grands prophétes,
avant Elie, avant Samuel, cette personnalité, nous n’en trouvons
qu’une, mais elle suffit, ¢’est celle de Moise, « avec qui Dieu parlait
face a face, comme un homme parle 4 son ami » (Exode xxxu, 11).
Nous ne savons ce que sont devenues les tables de pierre, mais
nous voyons en Moise le prophéte, le premier révélateur de
Yahveé, Dieu saint, et dans le Décalogue la premiére charte de ce
Dieu.

IV

Il ne nous reste plus qu’'une dermére question & poser : Le Déca-
logue primitif s’accorde-t-il avec ce que nous savons de la religion
de Moise ? Pour connaitre la personne de Moise, il nous faut
évidemment faire abstraction des portraits plus ou moins hiéra-
tiques qu’en ont tracé le Deutéronomiste et le Code sacerdotal, et
nous en tenir aux anciennes traditions recueillies par le Yahviste
et ’Elohiste. Il en ressort que l'activité de Moise est en étroit
rapport avec la montagne du Sinai et le merveilleux passage de
la mer au sortir de 'Egypte. Sans aborder 1c1 la question de I'em-

(1) H. Scamipt, Op. cit., p. 99.

(2) « Une religion, étant essentiellement une expérience spirituelle, un
état d’Ame, une orientation de la vie intérieure, une détermination du carac-
tére enses bases profondes, elle n’asonsiége que dans la personnalité humaine, »
Phil. Briper, L’humanité et son chef, (1924), p. 117.



204 AUGUSTE GAMPERT

placement du Sinai mosaique, sans examiner les i1ngénieuses
hypothéses (1), qui ont été construites sur sa nature certainement
volcanique et sur les rapports possibles entre une éruption et un
raz de marée permettant aux Israélites de passer la mer a pied
sec, nous constatons que la Bible rattache étroitement la révéla-
tion mosaique aux phénomeénes fulgurants du Sinai (Exode xix
et xx), et que Moise présente Yahvé comme le Dieu qui, au sortir
de I’'Egypte, est intervenu d’une maniere merveilleuse. Moise a
révélé que le Dieu du Sinai, Yahvé, voulait étre le Dieu des Israé-
lites. Il ne nous appartient pas de rechercher ic1 si Yahvé était
auparavant un Dieu local ou le Dieu des Madianites, auxquels
Moise était apparenté, il suffit que nous constations que Yahvé
devient & ce moment le Dieu d’Israél. C’est par le caractere
effrayant, terrifiant, par ce que Rudolf Otto appelle das Numinése,
que Moise d’abord, Israél ensuite ont été saisis. Mais il ne suflit
n1 d’une éruption volecanique ni d’un raz de marée pour provoquer
une 1mpression morale et religieuse. Il est incontestable que, & ce
moment, Moise rencontre Yahvé, non plus sur le plan de la nature,
mais sur celul de la morale. Non seulement Moise dégage de cette
intervention la volonté de Yahvé d’adopter ce peuple pour sien
entre tous les peuples de la terre, en sorte que le prophéte qui a
donné comme préambule au Décalogue cette déclaration: «Je
suis Yahvé ton Dieu qui t’a fait sortir du pays d’Egypte », a bien
interprété la pensée de Moise, mais encore que Moise fait sentir
que cette délivrance oblige Israél a I'égard de son Dieu.

Or, ce passage de la nature & la morale suppose chez Moise une
expérience personnelle. 371l a découvert Yahvé plus grand et plus
saint qu’il n’était apparu jusqu’alers, c’est parce qu’il s’est senti
attemnt par ce Dieu dans les profondeurs de sa conscience. « Dieu
appela Moise du milieu du buisson, et dit : Moise ! Moise ! Et 1l
répondit : Me voici! Dieu dit : Napproche pas d’ici, Ote tes sou-
liers de tes pieds, car le lieu sur lequel tu te tiens est une terre
sainte » (Exode 111, 4-5). La réalité puissante de Dieu n’était pas
avant tout le tonnerre du Sinai, ni le feu dans le buisson, ¢’était
I'emprise que Yahvé venait de prendre sur cet homme. Ce Dieu
ne le domine pas seulement par sa puissance, 1l 'oblige par sa
volonté & une attitude, & une conduite, qu’il faut appeler morale,

(1) Cf. H. Gressman~, Die Schriften des A. T’s, 11,1, et Léon CarT, Au
Sinai et dans ' Arabie Pétrée (1915).



LE DECALOGUE 205

puisqu’elle concerne les rapports avec le prochain. Le Dieu de
Moise est un Dieu moral, la morale de Moise est une morale reli-
gieuse ; la vie est une réponse & I'appel de Dieu. C’est cette union
intime entre la religion et la morale, expérimentée par Moise, qui
va devenir la base de toute la religion d’Israél, et qui sera procla-
mée & nouveau par les propheétes.

Dépassons-nous la portée de cette expérience en attribuant a Moise
I'inspiration des paroles du Décalogue ? Nous ne le croyons pas.
Mais 1l faut pour cela ticher de nous rendre un compte exact de ce
que ces paroles signifiaient & leur origine. C’est I'heure de se
rappeler le trés sage avertissement donné par Lucien Gautier :
« Le premier écueil & éviter est celul d’une spiritualisation exces-
sive, historiquement injustifiée, de ces vieux textes du Décalogue...
Pour nous, les paroles du Décalogue en disent plus long que leur
sens propre et immédiat ne I'implique ; en retentissant a nos
oreilles, elles éveillent des échos qui parviennent jusqu’a nous et
nous apportent de précieux avertissements... Il y a une distinction
a établir entre la portée qu’'un texte avait pour les contemporains
et celle que, grice a des lumiéres nouvelles, la postérité lui attri-
bue ». (1)

Nous voulons chercher ce que ces paroles pouvaient signifier
avant I’étape prophétique, et, puisque nous avons postulé cette
origine, au temps ot Moise les exprima. Il faut se garder a la fois
de les déprécier et de les surestimer. De les déprécier, nous dirons
pourquoi un peu plus loin, mais aussi de les surestimer, car alors
elles ne seraient plus a leur place aux premiers temps de 1’époque
yahviste. Ainsi quand Budde préte au Décalogue «une concep-
tion s1 sublime de Dieu», ¢’est pour lui refuser, au nom de cette
sublimité, son origine mosaique (2). Il faut ramener le Décalogue
a ce qu’il est : un point de départ, rien de moins mais rien de plus
également.

Prenons successivement et brievement les Dix paroles :

1° Tw n’auras pas d’autres dieuz que mor. Ce n’est point encore
I'affirmation du monothéisme : il n’y a dans le monde qu’un dieu.
I n’est pas méme nié qu’il puisse y avoir d’autres dieux que
Yahvé, mais Israél ne doit pas en avoir. Cette affirmation ne dé-

(1) La lot dans I'ancienne alliance (1908), p. 78.
(2) Cf. Mc Fapvyex, Op. cit.,, XII, p. 211,



206 AUGUSTE GAMPERT

passe pas une conception nationaliste, c’est la monolatrie ou
I’hénothéisme.

20 Tu ne te feras point d’idole n’affirme pas la spiritualité de
Dieu au sens de I’Evangile, mais arrache 'homme a la tentation
de ramener Dieu en son pouvoir, comme le fait le paien avec son
fétiche.

3% Tu ne prendras pas le nom de Yahve ton Dieu pour des choses
vatnes n'interdit point la légeéreté dans I’emplor de nom divin,
mals sépare son culte des pratiques magiques.

40 Dans le Souviens-toi du jour du sabbat pour le sanctifier, il n’y
a pas la réglementation du sabbat telle qu’elle sera établie plus
tard dans le judaisme, et encore moins la sanctification du diman-
che chrétien | mais seulement le rappel de consacrer certains jours
au culte de Yahvé.

5° Le commandement Honore ton pére et ta mére pourrait paraitre
superflu dans un peuple ou l'autorité paternelle était indiscutée,
si nous n’étions rendus attentifs au fait que le Décalogue s’adresse
a des adultes, et que par conséquent ce qui est prescrit ici, ce sont
les égards que 'homme doit & ses parents dgeés.

En abordant maintenant la série des devoirs a I’égard du pro-
chain, nous n’oublierons pas qu’au temps de Jésus on s’étonnait
encore que le prochain du Juif puisse étre un Samaritain, ¢’est-a-
dire un homme, quelles que soient sa race et sa religion, et nous
ne verrons pas dans ces devoirs autre chose que des obligations
envers celur qui est de la méme tribu ou du méme peuple.

[l vaudrait mieux traduire le sixiéme commandement Tu ne
tueras point par Tu ne commeliras pownt de meurtre, pour bien faire
entendre que cette parole me comporte ni un blime contre la
guerre, n1 I'interdiction de la peine de mort.

Nous pouvons ne pas nous arréter au huitiéme commandement
Tu ne déroberas point, ni au dixieme Tw ne convoiteras point, qui
disent assez clairement ce qu’ils veulent dire.

Mais dans le seplitme commandement 7w ne commetiras point
d’adultére, nous ne verrons pas proclamée toute la sainteté du
mariage. L’ancien Israél avait du mariage une notion bien diffé-
rente de celle que Jésus nous a donnée en faisant de la femme une
créature de méme valeur que 'homme. Ce commandement con-
damne 'adultére, de la femme sans doute puisqu’elle est propriété



LE DECALOGUE 207

de son mari, mais il ne condamne 'adultére de 'homme que si sa
complice est une femme mariée.

Le neuvieme commandement 7w ne porteras point de faux
témoignage réclame la sincérité dans les dépositions en justice,
mails ne va pas jusqu’a interdire le mensonge, qui ne fut pas, tant
s’en faut, toujours considéré en Israél comme un péché, et passait
souvent pour une habileté, dont Dieu lui-méme pouvait avoir
donné I'inspiration (Exode xi1, 2 ; Genese xir, 13, xx, 1, xxvir, 1
et smv. ; IT Rois x, 18).

Nous espérons que cet exposé, beaucoup trop rapide et som-
maire, du sens original des Dix paroles ne donnera & aucun de nos
lecteurs 'impression que nous déprécions le Décalogue. Mais il
fallait bien, si nous voulons en faire un des premiers élémeants de
la révélation, rappeler sa signification élémentaire. Qu’y a-t-il dans
ces paroles qui ne puisse s’accorder avec ce que nous avons dit de
Pexpérience de Moise ? Il était trop convaincu de [élection
d’Israél pour admettre qu’Israél pit avoir un autre dieu que Yahvé,
trop pénétré de sa sainteté pour tolérer qu’on ramenat sa présence
a une grossiere figure ou qu’on mélat son nom aux pratiques magi-
ques. Quant aux devoirs soclaux et moraux, est-ce trop accorder
a I’époque de Moise que I’élémentaire constatation, que d’autres
peuples avaient du reste déja faite, qu'il n'y a pas de société
possible, 14 ot il n’y a respect ni de la vie, ni de la propriété, nm
de 'honneur du prochain ? Et enfin ne fallait-1l pas Moise pour
proclamer que le Dieu qui parle & la conscience est aussi le Dieu
qui voit dans la conscience, et pour apposer, par le dixieme com-
mandement, 7w ne convotteras point, ce que César Malan appelait
la signature de Dieu au bas du Décalogue ?

Sans doute ce sont la des vérités élémentaires, mais n’est-ce
pas a l'dge de I'enfance qu’il faut enseigner les éléments ? Or,
qu’on ne I'oublie pas, a 'époque de Moise, Israél était encore un
peuple-enfant. Et pourtant telles qu’elles étaient dans leur sens
le plus restreint, elles ont réfréné souvent le torrent des passions,
arrété la marée des instincts, sauvé bien des vies et rendu possible
la vie en société. Le niveau moral et religieux n’en est pas bien
éleve, — ainsi disons-nous du haut des sommets sur lesquels nous
avons été élevés — mais sans cet 1déal, qui a dominé toute I'évolu-
tion spirituelle d’Isragl, le niveau eiit été encore plus bas, et Isragl



208 AUGUSTE GAMPERT

se serait peu a peu confondu avec le milieu des autres peuples qui
I'environnaient. C’est par ce sentiment de I’obligation morale mis
en rapport avec la fidélité & Dieu, qu’lsraél a été sauvé d’un
fatal enlisement.

La forme négative et prohibitive de presque toutes ces paroles
nous parait peut-étre bien rébarbative. Ne s’accorde-t-elle pas
cependant & merveille avec ce Dieu, qu parlait du haut d’une
montagne toute entourée de fumée et de flammes, et qui ne vou-
lait pas que Moise s’approchit du buisson ? Surtout ne ver-
rons-nous pas-13 une pénétrante psychologie ? L’homme percoit
plus vite ce qui lui est défendu que ce qui lui est positivement
ordonné. L’obligation morale fait sentir & la liberté ses limites
avant de lui découvrir les infinies possibilités de ’obéissance.

Aprés avoir reconnu que, en comparaison des multiples régles
et préceptes que nous lisons dans le Livre des Morts égyptien ou
dans les formules babyloniennes, les Dix paroles constituaient un
progrés 1mmense pour atteindre en son centre la conscience hu-
maine, nous saurons confesser que, pour trouver élémentaire le
Décalogue, 1l nous a fallu une lumiére qui nous est venue par les
prophétes et surtout par Jésus-Christ. Fouillant encore plus
profondément que Moise la conscience humaine, Jésus raméne a
deux paroles, quil trouve du reste dans I’Ancien Testament, les
Dix paroles de Moise : Tu aimeras le Seigneur ton Dieu et: Tu
aimeras ton prochain comme toi-méme. Mais entre les T'u ne feras pas
de Moise et le Tout ce que vous voulez que les hommes vous fassent,
faites-le leur aussi, de Jésus, 1l y a toutes les étapes, douloureuses
avant d’étre lumineuses, de la révélation, et c’est cette longue
histoire de treize sidcles qui fait la valeur et I'intérét palpitant de
I’Ancien Testament.

Les paroles du Décalogue ne sont pas les fleches de la cathé-
drale, elles en sont les assises. Sur le plan du monothéisme natio-
naliste et sur celui de la pure justice, tout ’essentiel a été dit par
elles. Elles donnent les articles fondamentaux de la religion de
I'esprit et de la morale. Leur force morale finira par briser un jour
les limites étroites du nationalisme religieux ; leur force religieuse
ameénera la justice & trouver dans 'amour son accomplissement.
Car, c’est la, dans cette union de la religion et de la morale, beau-



LE DECALOGUE 209

coup plus que dans ses prescriptions isolées, qu’est le caractére
nouveau du Décalogue. Il n’y a pas de vraie religion sans morale ;
il n’y a pas de morale possible sans religion. L’homme n’a qu’une
vie : tel 1l est avec Dieu, tel 1l doit étre avec les hommes. C’est
parce que Yahvé est ton Dieu que tu n’auras pas d’autre dieu que
lui, mais c’est aussi parce que Yahvé est ton Dieu que tu respec-
teras la vie, la propriété, I’honneur du prochain et que tu garderas
ton cceur de la convoitise.

Enfin, ce qui prouve I'inspiration des paroles du Décalogue, ce
qui montre que, gravées ou non sur des tables de pierre, elles
étalent des paroles vivantes, c’est qu’elles ont inspiré et qu’elles
ispirent. Nous pouvons discuter leur origine terrestre, nous
pouvons avoir perdu les tables de la Loi, — Jésus du reste ne les
a-1-11 pas brisées & nouveau devant 'idole de la tradition ? —
nous pouvons ne pas étre certains de leur lettire, nous ne pouvons
douter qu’elles ne soient des paroles de Dieu, entendues par une
conscience humaine. C’est la gloire de ce petit peuple d’'Israél de
les avoir conservées 4 'humanité. Semblables & des graines, elles
portaient en elles un germe vivant qui devait donner son fruit
bien loin du Sinai et bien au dela de I’époque de leurs semailles.
Paroles dynamiques, s’il en fit, elles ont fait éclater la vérité dans
les consciences, et ces consciences les ont & leur tour chargées de
toutes leurs expériences. Les prophétes les ont illuminées de la
révélation qu’ils ont recue, et nous-mémes nous ne saurions plus
les entendre — et cela justifie leur place dans la catéchétique
chrétienne — sans les commentaires de Jésus : « Vous avez entendu
qu’il a été dit aux anciens... mats mot je vous dis...»

Avc. GAMPERT.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. x1v (N° 60, 1926). 14



	Le décalogue

