
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Les principes essentiels de la vie cultuelle

Autor: Will, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE

Nous sommes les témoins passionnément intéressés
d'un mouvement cultuel qui, de jour en jour, prend une
extension plus formidable. Un seul exemple : La
bibliographie du dernier Jahrbuch für Liturgiewissenschaft (1)

ne comprend pas moins de 886 numéros : huit cent quatre-
vingt-six ouvrages, études, monographies, travaux d'ordre

liturgique publiés dans le courant de la seule année

1924/25. Du côté protestant, le mouvement s'est partagé
en de si nombreux embranchements qu'il est presque
impossible d'en discerner les tendances directrices. A la

* La Revue est heureuse de pouvoir publier l'étude que, sous une forme
un peu différente, M. le professeur Robert Will, maître de conférences à la
Faculté de théologie protestante de Strasbourg, a lue à l'assemblée annuelle
de l'association Hymne et liturgie. Cette étude trouvera un complément très
utile dans deux articles du même auteur (Revue d'histoire et de philosophie
religieuses, 1926, N03 5 et 6), intitulés Revue des publications liturgiques de

1924 à 1926 : I. Le mouvement liturgique dans l'Eglise catholique ; II. Le
mouvement cultuel dans les Eglises protestantes, articles que nous recommandons
expressément à nos lecteurs.

Sur l'ensemble des problèmes que soulève la question du culte, nous

renvoyons à l'ouvrage monumental de M. Will : Le culte, dont le premier tome
a paru en 1925, chez Alcan à Paris (un vol. grand in-8° de xm, 458 p.), et
dont le deuxième est impatiemment attendu. (Réd.)

(1) Jahrbuch für Lilurgiewissenschaft, herausgegeben von Dr. O. Casel,
O. S. B., Münster 1926.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIV (n° 6U, 1926). 11



162 ROBERT WILL

multiplicité des disciplines correspond la diversité des

réalisations. Le moment semble venu où, pour ne pas
nous perdre dans le remous des différents courants, il nous
faut essayer de démêler et de définir les principes essentiels

de la vie cultuelle. Ce n'est qu'en se plaçant sur ce
fondement qu'on pourra donner de la consistance et
de la durée aux formes nouvelles qui, de toutes parts,
s'élaborent.

Le sujet religieux se trouve, dans le culte, en face de

trois objectivités : de l'objet divin, du symbole phénoménal

et de la collectivité cultuelle. Nous parlerons donc
d'abord de ce qui constitue le fondement religieux du
culte : l'expérience cultuelle: ensuite de ce qui en est
le complément nécessaire : la forme cultuelle; enfin de

ce qui en est l'épanouissement : le caractère social de la
vie cultuelle.

1. L' EXPERIENCE CULTUELLE.

Y a-t-il une expérience cultuelle différente de l'expérience

religieuse Evidemment oui. D'abord l'expérience

cultuelle est une expérience collective. Faisons
abstraction, pour le moment, du point de vue sociologique.

La particularité de l'expérience cultuelle s'explique
encore par des raisons d'ordre phénoménal : la confrontation

cultuelle a pour organes des objets excita tifs dont
la piété personnelle peut se passer, et elle comporte un
agencement rythmique des forces subjectives et objectives

qui communique à la rencontre cultuelle des allures
de solennité que ne prennent pas les rencontres fortuites
de Dieu et de l'homme. Ne nous attardons pas non plus
à cette particularité de nature formelle. C'est avant tout
au point de vue purement religieux qu'il sera utile d'élucider

le caractère spécifique de la communion cultuelle.
L'expérience cultuelle sera d'abord une majoration

de l'expérience religieuse. Le rendez-vous cultuel est



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 163

en quelque sorte l'aboutissement et la combinaison de

toutes les expériences personnelles que nous a values
notre prière et elle est le point de départ de toutes celles

que nous nous promettons pour l'avenir. Quiconque a

prié, recherchera le culte, et quiconque y a trouvé Dieu,
priera. La réalité de la foi qui nourrit notre piété et dont
débordent nos prières, se déverse dans le culte et, après
avoir été recueillie et augmentée par la prière liturgique,
se répand dans toute notre vie chrétienne. Le culte est

une prière surabondante d'un épanchement mieux cana
lise et plus large que la prière personnelle.

Mais il y a plus : l'expérience religieuse peut reposer
sur une réflexion, sur un sentiment, sur un acte de foi,
elle n'est pas nécessairement une rencontre consciente

avec Dieu ; elle n'a pas besoin d'être un dialogue avec
Dieu, ou une prière. En chantant le cantique : « C'est

un rempart que notre Dieu », je puis m'en trouver fortifié,
stimulé, consolé, sans me rendre compte que c'est Dieu
lui-même, le Dieu présent, à qui je dois cette augmentation

de ma vie intérieure. C'est une expérience
religieuse, ce n'est pas encore une expérience cultuelle.
Celle-ci exige une confrontation réelle avec Dieu, une
rencontre effective.

Une rencontre suppose deux partenaires qui, en se

croisant, ne passeront pas l'un à côté de l'autre sans
s'aborder, mais qui s'arrêteront face à face et prendront
ensemble un contact vital et conscient. Est-ce bien une
rencontre de cette sorte que nous offre notre culte habituel

La parole qu'on y entend, est-elle un véritable
dialogue, un colloque pathétique N'est-elle pas plutôt,
de la part de l'homme, un énoncé unilatéral, une dissertation

sur Dieu qui se déploie dans le sermon et qui
envahit même parfois la prière Ou bien, cette parole
n'est-elle pas, d'autre part, un aparté de Dieu, un
message biblique incompris, une proclamation sans
écho, un oracle sans clé — De même que la parole, l'action



164 ROBERT WILL

cultuelle n'est souvent qu'une poussée subjective sans
réaction, un élan mystique ou une entreprise destinée
à contraindre l'Eternel par des artifices magiques ou

par des sacrifices intéressés, ou, d'autre part, une
intervention inconcevable de Dieu se manifestant dans les

sacrements surnaturels. La rencontre cultuelle suppose
tout au contraire une combinaison de l'initiative divine
et de l'action de grâces humaine, du geste d'adoration
du fidèle et de la bénédiction céleste. L'homme doit y
ressentir la présence réelle de Dieu, et Dieu doit pouvoir
répandre ses grâces clans le calice qui s'ouvre de l'âme
croyante. La présence réelle de Dieu Le catholique
moyen n'en a-t-il pas un sentiment plus intense que
le protestant moyen Evidemment car pour la
conscience catholique Dieu est matériellement présent dans
le phénomène cultuel. Le tabernacle qui se dresse dans
le chœur de toute église, renferme Dieu. C'est conscient
de cette présence concrète que le dévot fléchit le genou
devant l'autel et qu'il adore l'hostie. C'est cette
présence du divin qui, au moment de l'élévation, fait passer,
au milieu d'un silence sacramentel un frisson sur le peuple

prosterné. A l'entrée de la cathédrale de Nice on
lit l'inscription suivante : « L'Eglise est la maison de

Dieu. Non seulement Dieu y est présent par son immensité,

mais il y habite corporellement par Notre Seigneur
dans le tabernacle. » Quand même nous rejetons loin
de nous la prétention d'emprisonner Dieu dans la chose

corporelle, nous devons reconnaître que l'Eglise catholique
a merveilleusement réussi à faire ressentir à ses fidèles ce

qui est le secret et le fondement essentiel de l'expérience
cultuelle : la nécessité de la rencontre réelle avec Dieu.

L'enthousiasme religieux du christianisme primitif avait
déjà communiqué aux communautés ce sentiment par
des moyens moins matériels que ceux de l'Eglise, mais

avec un réalisme égal. La Cène était la projection du

banquet céleste dans la vie des chrétiens assemblés au



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 165

culte (1). Le Christ, quoique invisible, y était présent et en
attendant qu'il vînt dans sa gloire sensible, on se souvenait

de ses promesses : « Là, où deux ou trois sont assemblés

en mon nom, je suis au milieu d'eux», ou bien: «Voici,
je suis avec vous tous les jours, jusqu'à la fin du monde. »

Les réformateurs avaient également le sentiment très
accusé de la proximité immédiate de Dieu dans le culte.
La Parole de Dieu en était le gage perceptible, la Parole
dans son objectivité impressionnante. « Partout, dit
Luther, où la Parole est prêchée, Dieu est véritablement
présent. » Et Calvin parlait du « Deus ipse loquens ». Chaque

syllabe contenue dans les Ecritures possédait encore
une virginité céleste et rayonnait d'une beauté supra-
terrestre. Par la Parole l'Eternel se plaçait en face de

l'homme, et le peuple longtemps sevré buvait avec une
avidité incroyable ce message surnaturel. Les sacrements
n'étaient, eux aussi, que le «verbum visibile», c'est-à-dire
une expression phénoménale et tangible de la grâce réelle
de Dieu.

Le spiritualisme exsangue du protestantisme moderne

a noyé dans les brouillards de la pensée ou du sentiment
cette conscience pénétrante de la rencontre effective de

Dieu et des âmes qui est l'expérience cultuelle par
excellence. La Parole n'a plus, pour la conscience de notre
génération, la portée immédiate ni la force incisive qu'elle
possédait au xvie siècle. Le dogme de l'inspiration littérale

n'étant plus maintenu même par les conservateurs
les plus intransigeants, ce n'est pas seulement à travers
le prisme de la prédication d'aujourd'hui, mais encore à

travers le voile de la pensée de l'auteur biblique, c'est-à-
dire à travers un double médium humain, que la Parole
divine se voit filtrée. Dans la même mesure où s'évanouit
le respect de cette Parole dont on ne perçoit plus la voix
divine qu'en un écho lointain, l'intérêt que les chrétiens

(1) Cf. Frick und Allwohn, Evangelische Liturgie (1926), p. 8.



166 ROBERT WILL

peuvent prendre à un culte polarisé dans la parole,
s'amoindrit. Au temps de la Réforme la Parole, entourée

encore d'une auréole divine, supportait même la
médiocrité du prédicateur obscur. La pesante didactique
qui s'y rattachait, n'altérait pas le caractère surnaturel de
la Parole annoncée. Aujourd'hui, le prédicateur le mieux
inspiré est à peu près incapable d'éveiller par son sermon
le sentiment de la présence de Dieu chez des auditeurs
trop placides et trop lointains. Ce n'est pas un message
qu'ils recueillent ; c'est un discours qu'ils écoutent.

Différents projets de réforme liturgique nous promettent
de rendre à notre vie cultuelle ce sentiment de la présence
réelle de Dieu qui lui manque. On envisage à cet effet
l'introduction de formes nouvelles ou la reconstitution
d'anciens rites. Mais avant d'examiner ces essais,
demandons-nous, si, même en conservant notre ordre du culte
traditionnel, il ne serait pas possible d'inculquer ce
réalisme essentiel aux éléments du service divin. Il me semble

que si.

La prédication avant tout exigerait une nouvelle
orientation dans le sens indiqué. Elle ne doit pas se borner
à être un témoignage de l'expérience personnelle du
prédicateur. Il ne suffit pas de dire de bonnes choses sur Dieu
et même d'émettre des pensées profondes à son sujet ;

fussent-elles tirées du fond de l'âme la plus fervente, elles

ne feraient que transmettre des intuitions subjectives.
L'ambassadeur a parfois la velléité de se substituer à

son souverain ; il risque de ne s'annoncer que lui-même.
Il serait plus nécessaire que ce fût Dieu qui parlât.
Le prédicateur n'a qu'à proclamer ce que Dieu, Dieu seul,
Dieu lui-même, demande à faire pénétrer dans les âmes.

Il ne nous appartient pas de précéder Dieu, il convient de

le suivre. Si la piété du prédicateur n'est que le

transparent des révélations du Dieu vivant et si son témoignage
subjectif n'est que l'organe subsidiaire ou régulateur de

la Parole elle-même, alors on verra tomber bien des enve-



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 167

loppes et même des entraves de la Parole divine, non
seulement certains effets oratoires ou quelque préoccupation
littéraire, mais même des faiblesses morales telles que la

pusillanimité ou la dureté, le ressentiment ou la flatterie.
On sait que pour l'école de Barth le message de la Parole
est la seule préoccupation cultuelle, parce que, dans l'œuvre

du salut, la puissance de Dieu est censée agir souverainement

et exclusivement. Tous les efforts que recommandent

les liturgistes modernes pour se hisser dans la sphère
du transcendant au moyen d'exercices mystiques, de
stimulants esthétiques ou de pratiques rituelles ne sont, aux
yeux des Barthiens, qu'illusions puériles ou théurgie
criminelle. Nous n'avons pas à faire maintenant ni le

panégyrique ni le procès de la « théologie dialectique ». Nous
connaissons les dangers de son absolutisme intransigeant

et du quiétisme pratique qui peut en résulter. Nous

voyons aussi l'impossibilité de donner à la prédication
moyenne l'allure surhumaine, et presque inhumaine, que
les adeptes de Barth revendiquent pour elle, et la suprématie

liturgique qu'ils voudraient réserver à la Parole à

l'exclusion de tous les autres symboles. Mais il est un point où

cette théologie rendra des services à nos cultes souvent
superficiels. Il est un fait que la proclamation régulière et
incessante de la grâce divine a créé parmi les fidèles une
sorte de sécurité béate qui n'est plus contrebalancée

par aucun sentiment de crainte morale ou d'effroi
v numineux ». Il en est résulté une familiarité avec le
bon Dieu, une incuriosité, une imperturbabilité et une
tiédeur qui se révèlent dans la tenue de nos services
habituels. La rencontre avec Dieu ne produit plus le

moindre frisson. Le divin n'a plus rien de mystérieux
pour nos braves gens. Et quand nous parlons de mys
tère nous ne songeons pas seulement aux abîmes du
« Deus absconditus » ; nos croyants ne s'effarent non
plus, ni ne s'émerveillent de l'immensité de l'amour
révélé de Dieu. Il n'est pas, de prime abord, nécessaire,



168 ROBERT WILL

pour adorer, d'éliminer de l'organisme cultuel la
prédication traditionnelle. Mais il importe de lui rendre
une valeur que le subjectivisme pietiste, rationaliste ou
romantique lui ont fait perdre, et d'en faire l'organe du

message objectif de Dieu.
La prière liturgique demanderait à être revisée du même

point de vue. Telle qu'elle se présente actuellement,
elle exige un transfert de valeurs religieuses de la sphère
intellectuelle dans les sphères de l'émotion et de la
volonté. Cette opération rationnelle ne laisse percer que
péniblement le sentiment de la présence réelle de Dieu.
Nous ne nions pas que la prière liturgique puisse
contenir des bénédictions, mais bien souvent, pendant la

prière, l'assemblée ne se rend pas compte que l'auteur
de toute grâce excellente et de tout don parfait se trouve
là, en face d'elle, comme le toi en face du moi. Aussi la
prière liturgique se borne-t-elle d'ordinaire à demander
quelque manifestation subséquente de Dieu. Au début
du culte, on prie l'Eternel qu'il veuille se révéler dans la

parole que l'on va prêcher ; dans la prière finale, qu'il
veuille sanctifier notre vie de demain et de tous les

jours. Mais cette prière statutaire nous fait-elle éprouver,

à un moment précis, l'effroi et l'allégresse qui
devraient nous saisir au moment où l'Eternel consent à se

donner à nos âmes Si la prière lue qui n'est pas a

priori celle du fidèle, ni même celle du liturge qui la
récite, mais de l'auteur de la liturgie, exige une double
transposition de son contenu avant que le fidèle ne

puisse se l'assimiler intellectuellement, puis émotiona-
lement, la prière d'abondance raccourcit ce détour
d'un lacet. Mais elle risque de dévier dans le fourré
de la piété subjective du prieur attitré. Elle sera
toutefois à sa place si elle est inspirée par un vif sentiment

de responsabilité du liturge. Celui-ci se rendra
compte qu'il est l'interprète tout ensemble de l'assemblée

qui prie et de Dieu qui lui répond. La prière d'abon-



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 169

dance sera donc à la fois subjective et objective, mais
de telle façon que la subjectivité ne soit que l'atmosphère

dont se sert l'objectivité ; elle sera absolument
perméable aux aspirations qui montent et aux grâces
qui descendent ; en un mot, elle fera ressortir la présence
réelle de Dieu au milieu de ses fidèles.

Cette même conversion vers le plan de l'objectivité
devrait enfin déterminer la tendance de nos cantiques ;
il ne suffit pas que le cantique nous réconforte, nous
stimule, nous catéchise, nous convertisse. Il devrait nous
conduire à la source de toute consolation et de toute
vérité, et nous inciter à y boire. Ne conviendrait-il
pas de contrôler le choix de nos hymnes, d'exclure
de nos cultes celles qui, didactiques, théologiques ou
moralisantes, ne traduisent que des réflexions sur Dieu,
au lieu de nous placer sous ses yeux, ou qui ne se

rapportent qu'à quelque relation de la religion et non à

à la réalité du royaume de Dieu
Rencontrer Dieu Je ne prétends pas que les cultes

qui ne se conforment pas à ce postulat essentiel, soient
entièrement stériles. Ils peuvent influer sur notre
attitude religieuse, transfigurer notre personnalité, bouleverser

notre conscience, mais s'ils nous communiquent
la grâce divine sans nous faire ressentir la présence du
Dieu vivant, ce ne seront pas à vrai dire des cultes.
Ou, autrement dit, voici en quoi consiste le mystère
de la rencontre cultuelle : c'est à Dieu qu'en revient
l'initiative, à Dieu et non au sujet religieux fût-il aussi

pieux que saint François, à Dieu et non au prédicateur,
fût-il aussi puissant que saint Jean Chrysostome ; à

Dieu et non à tel auteur biblique, fussent-ils Esaïe ou
saint Paul ; à Dieu et non à tel poète ou compositeur,
fussent-ils Luther ou J.-S. Bach ; à Dieu et non à telle
liturgie ancienne ou moderne. On m'objectera que, du

point de vue psychologique, il semble impossible de se

tenir pendant tout un culte dans le sentiment de la pré-



170 ROBERT WILL

sence de Dieu. J'avoue que ce serait écrasant. Si la prière
liturgique, le chant et la prédication devaient tout
ensemble et exclusivement viser à ce but, cela
provoquerait une tension dépassant les puissances de l'âme.
Un rythme est indispensable. C'est pourquoi je ne
voudrais aucunement exclure du culte les éléments qui ne
sont qu'une préparation du sentiment de présence.
Oui, on chantera le cantique de foi, quoiqu'il ne suscite

pas l'expérience cultuelle proprement dite. Il sera le

récipient clans lequel se rassemblent les puissances de

la foi dont le fidèle aura besoin pour être à même de se

placer sous le regard de Dieu. Mais ce que je n'admets
pas, c'est que tout le culte se passe à annoncer solennellement

un souverain qui jamais ne fait son entrée. C'est
ainsi que l'ironie de M. Curtius a défini une fois la

nature de nos cultes.
Ici nous voyons intervenir certaines initiatives

nouvelles qui, à mon avis, méritent d'être retenues. La
désaffection dont souffrent nos cultes ne s'explique-t-elle pas par
le fait que le message de la Réforme se montre incapable
d'émouvoir une génération qui, fatiguée de l'intellectualisme

héréditaire et excédée de la verbosité de nos cultes,
a une conscience plus sensible du mystère de la religion
et ressent le besoin de l'adoration contemplative. Qu'est-
ce qu'adorer Ici nous nous heurtons au fidéisme intégral,

pour lequel l'adoration ne peut être que le recueillement

de l'âme en face de la grâce révélée de Dieu,
ou l'allégresse du croyant qui ressent la miséricorde
rédemptrice du Sauveur. « Quiconque parle d'adoration,
parle de foi. » Ainsi comprise, l'adoration est une
disposition générale qui s'associe aux différents éléments
du culte. Cette «Anbetung», dit M. Günther, se dégage du
« Gebet » (1). Elle exclut tout état d'âme spécifiquement
mystique. Mais n'y a-t-il pas dans la gamme des sentiti)

Günther, Anbetung im evangelischen Gottesdienst. Monatsschrift für
Gottesdienst und kirchliche Kunst, 1925, Noä 7-8.



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 171

timent religieux, à côté de cette forme d'adoration,
très légitime d'ailleurs, mais que je préférerais appeler
la glorification de Dieu, un autre type d'adoration qui
serait plutôt une attitude de contemplation en face de

la majesté mystérieuse de Dieu, en un mot l'adoration
mystique? Alors nous nous demanderons : 1° La
mystique est-elle un élément légitime de la religion chrétienne?
La mystique ne constitue pas la religion, mais elle en
est un élément indispensable ; si la mystique, le cas

échéant, peut se passer de religion — le bouddhisme
philosophique en est une preuve, Maeterlinck en est un
témoin —, jamais la religion ne pourra faire abstraction
de la mystique : nous n'avons qu'à nous souvenir du
tv Xpiaxùi de Paul. Alors la mystique a le droit de

s'exprimer dans le culte. La liturgie catholique n'en
tient-elle pas grandement compte — 2° La conception
de la foi et de la grâce qu'a proclamée la Réforme,
contient-elle cette inspiration mystique Non. Je ne
prétends pas que la piété protestante ne puisse pas, on temps
et lieu, s'agréger la note mystique ; cju'on songe au
mariage du Christ et de l'âme que Luther décrit dans

son traité de la liberté chrétienne. D'autre part, le
mysticisme peut se plier à la terminologie des réformateurs :

Joh. Arndt et Spener prétendaient bien être des luthériens

authentiques. Mais originairement la mystique
pleinement éclose est étrangère au fidéisme des

réformateurs. Aussi ceux-ci ne lui réservèrent-ils aucune place
dans leurs constructions liturgiques. Et jusqu'à ce jour,
l'adoration proprement dite n'a aucun droit de cité dans
le culte protestant. Alexandre Vinet (1) disait déjà :

« Il manque à notre liturgie plus de vague... notre culte
est trop... un discours. Tout s'articule, tout se précise,
tout s'explique. » En réalité, la mystique n'en a pas moins
trouvé le chemin qui conduit dans le sanctuaire, mais

(1) Vinet, Théologie pastorale, p. 204.



172 ROBERT WILL

elle a dû s'y insinuer subrepticement par la voie du
cantique pietiste, de la prière d'abondance ou de certaines
formules d'origine mystique qui, d'âge en âge, se sont
perpétuées dans toutes les Eglises chrétiennes et que
nous retrouvons dans notre liturgie de la sainte cène.
Nous demanderons à MM. Frick et Günther, qui veulent

que le culte revête le caractère du fidéisme intégral

de la Réforme, s'ils excluent du culte un cantique
comme celui de Tersteegen : « Allgenugsam Wesen »,

d'où le principe du sola fide est totalement absent et
dans lequel ce n'est pas la sérénité de l'enfant de Dieu
qui domine, mais où s'exhale le désir de l'union avec
Dieu. S'ils admettent ce son dans la gamme des

expressions cultuelles, ils devront bien nous concéder

non seulement la symphonie verbale du cantique mystique,
mais aussi le rite de l'adoration contemplative à laquelle
aspire notre époque. MM. Otto (1) et Mensching (2) réclament

donc — et je me range à leur avis — qu'on accorde
consciemment une place déterminée à une adoration
qui ne sera pas identique à la prière liturgique ni à l'atmosphère

générale d'un culte de piété fidéiste. Dans la
pratique, les amis de la Monatsschrift se sont d'ailleurs vus
eux-mêmes, obligés de faire aux besoins de l'âme
contemporaine des concessions qui ne se trouvent pas dans
la ligne directe de leurs principes. Ils introduisent clans

leur culte des moments de silence ou s'abandonnent à

un ravissement musical qui n'est pas éloigné de la jouissance

mystique. Mais ils masquent leurs inconséquences
par le terme ambigu, et toujours impressionnant, de

« Feier ». Alors je préfère me rallier à Otto pour lequel
il ne s'agit pas d'une prié; e à voix basse, mais d'une
construction liturgique, d'un «sacramentum silentii », qui

(1) Rudolf Otto, Zur Erneuerung und Ausgestaltung des Gottesdienstes

(1925).
(2) Gust. Mensching, Die liturgische Bewegung in der evangelischen

Kirche (1925).



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 173

permettra à l'âme de s'abandonner à Dieu en un élan
mystique ou en une contemplation unitive. Je ne demande

pas que tous les cultes portent cette empreinte ; je
reconnais aussi que le culte Otto dans lequel la partie
mystique se superpose au service de la Parole, n'est pas
une unité organique, qu'il réunit deux types hétérogènes
de piété, qu'il comprend deux cimes distantes l'une de

l'autre. Mais l'Evangile ne comprend-il pas également
le sommet du sermon sur la Montagne et celui de la
Transfiguration Qu'importe le danger d'un mélange
de styles ou le reproche d'une création syncrétiste,
pourvu que les deux cordes qui vibrent au fond de l'âme
religieuse, viennent à résonner. Nos rationalistes, qui
affectent de traiter le silence de l'adoration comme une

pauvre trouvaille néo-romantique, feront bien d'étudier
le livre de Mensching : Das heilige Schweigen (1). Ils y
verront que dans l'histoire des cultes le silence a une
tradition aussi respectable que la parole, les deux voies
conduisant à l'expérience cultuelle par excellence, au
sentiment de la présence réelle de celui qui est tout
ensemble Niyoç et 1-iyr,. En nous repliant silencieusement

sur nous-mêmes, nous aurons l'intuition que c'est
Dieu lui-même qui éveille en nous la conscience de Dieu,
en nous attirant dans ses bras paternels ou en nous
faisant ressentir sa majesté indicible. Cette expérience de

la présence divine est le fait constitutif du culte.

2. La forme cultuelle.
Examinons maintenant la seconde raison d'être du

culte. Cette rencontre avec Dieu ressentie comme un
fait de puissance immédiate et vitale, exige une figuration
adéquate. Cela veut dire que la forme aussi détermine
le sens propre du service divin. Tout culte réclame des

(1) Gust. Mensching, Das heilige Schweigen. Eine religionsgeschiehtliche
Untersuchung (1926).



174 ROBERT WILL

formes expressives : signes, images, gestes, sons, paroles,
actions, rites, cérémonies. Se plaçant entre Dieu et les

âmes, ces formes servent de commutateurs aux courants
de vie emi relient le pôle subjectif au pôle objectif, ou
vice-versa. Elles objectivent et portent plus haut les

aspirations des âmes : songeons par exemple à la
puissance du chant religieux ; d'autre part, elles rendent
concrètes, elles figurent et canalisent les grâces venant
d'en haut ; rappelons-nous la projection cultuelle de la
révélation divine dans la Parole. En nous transmettant,
tantôt les forces du courant ascendant, tantôt celles du
courant descendant, les formes interposées dégagent
les virtualités ou en augmentent les valeurs. Se mettant
soit au service du sujet religieux, soit au service de l'objet

divin, le phénomène cultuel répond donc à une double
nécessité, l'une d'ordre psychologique, l'autre d'ordre
métaphysique ; autrement dit, la nature de l'homme le

postule et l'essence de la révélation divine l'exige.
La nature de l'homme réclame les symboles cultuels,

car elle appartient tout ensemble au monde corporel
et au monde spirituel. L'homme demande à s'abandonner
à Dieu corps et âme. Pour permettre aux deux éléments
de sa nature de rencontrer Dieu, il faut donc que le symbole

cultuel unisse, lui aussi, les deux aspects physique
et hyperphysique, l'image et l'idée, la figuration et la
puissance émotive, l'apparence excitative et la réalité
invisible. Cette dualité du symbole permet et favorise
une transposition immédiate de valeurs spirituelles dans
la sphère sensible ou, subjectivement parlé, grâce au symbole,

les inspirations religieuses se traduisent
spontanément par des fonctions physiques. Prenons l'affectivité.

Elle se sert de formes sensibles pour émettre ses

énergies : l'hymne enthousiaste, le geste pathétique,
l'offrande volontaire jaillissent presque instinctivement
du désir religieux, de l'amour de Dieu. Ou bien voyez
l'imagination religieuse. Ne renforce-t-elle pas certaines



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA LIE CULTUELLE 175

intuitions en les rendant concrètes elle augmente par
des évocations visuelles des rayonnements intérieurs ;

elle donne, par des créations artistiques, du relief aux
conceptions qui n'ont encore que des linéaments indécis

ou provisoires. Le fait religieux ne s'épuise pas, d'ailleurs,
dans les tendances propulsives de l'affectivité et de

l'imagination. Nous observons, par ailleurs, chez l'homme
placé en face de la divinité un mouvement de recul.
Alors le sentiment d'indigence spirituelle cherche
instinctivement un refuge, un supplément, un achèvement
au sein du monde physique. La conviction que Dieu est

inaccessible, réagissant sur Yémotivité de la conscience

religieuse se traduit par un geste protecteur : Moïse ôte

ses souliers en face du buisson ardent, et les séraphins
se couvrent le visage de leurs ailes devant la majesté
du Dieu trois fois saint. Enfin, le phénomène cultuel
peut servir à exprimer des faits de la vie intellectuelle.
Tel est le rôle interprétatif de la parole liturgique; ou bien,
en éprouvant son impuissance en face de la puissance
irrationnelle de Dieu, l'esprit humain, incapable de

penser l'abstraction pure sans contenu sensible, recherche
dans quelque credo ou symbole de foi, l'appui qui sou
tiendra sa pensée prise de vertige ou qui protégera sa

foi chancelante.
Le protestantisme, fort de sa haute spiritualité, témoigne

quelque méfiance à l'égard du symbole matériel.
Et pourtant notre époque éprouve à un haut degré le

besoin d'exprimer par des formes extérieures ses

intuitions religieuses. Ne commence-t-on pas à être

fatigué de la parole qui, dans nos cultes protestants,
est à peu près le seul symbole et qui y règne en souveraine
absolue Alors nous observons ce spectacle inattendu :

après avoir rejeté tous les symboles matériels et volatilisé
toutes les figurations qui servaient de refuge à la pensée,
au sentiment ou à la conscience, le spiritualisme, dans

sa nudité, commence à se sentir inquiet et on le voit,



176 ROBERT WILL

en ce moment même, à l'affût de nouvelles enveloppes
dans lesquelles il cherche à s'incarner. Cette évolution dont
nous sommes les témoins et qui se renouvelle à tous les

grands tournants de l'histoire spirituelle de l'humanité,
nous prouve que la nature humaine éprouve le besoin
d'env opper son adoration de formes cultuelles.

D'autre part, l'essence de la religion et tout
particulièrement, le fait de la révélation divine nous démontrent
eux aussi, la nécessité d'une phénoménalité liturgique.

Pour adapter les données spirituelles d'un monde
transcendant à l'intelligence humaine, la religion se voit
obligée de les condenser dans un symbole emprunté à

l'expérience humaine. L'homme ne peut adorer que ce
dont il peut se faire une représentation. C'est pourquoi
Jésus interprétait par des paraboles le mystère du
Royaume de Dieu, et c'est par un symbole
appartenant à la vie humaine qu'il définit l'amour divin :

Père La vie suprasensible et la phénoménalité dite
extérieure s'appellent réciproquement et se soutiennent
l'une l'autre, et puisque les deux sphères transcendante

et immanente doivent échanger leurs valeurs,
il faut qu'il y ait un point où le contact s'établit et qui,
par conséquent, appartient aux deux mondes. C'est cette
conviction qui, dans de nombreuses religions, se traduit
par l'idée du médiateur. Pour entrer en rapports avec
les hommes, la divinité doit se servir d'un organe
intermédiaire ressortissant aux deux ordres, physique et
supraphysique, et de même les hommes ne peuvent
correspondre avec le règne transcendant que par cette
puissance médiatrice. Et le Verbe se fait chair.

Le christianisme a naïvement transmis le rôle du
médiateur à son culte. Le symbole cultuel participant,
de même que l'Homme-Dieu, aux deux systèmes, semble

être apte à réaliser la communication de l'un à l'autre.
Dans la messe, c'est le Christ lui-même emi, d'une part,
s'incarne dans le sacerdoce et, d'autre part, s'offre comme



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 177

la victime rédemptrice. Pour Luther et Calvin le Logos
divin s'est incarné dans la Parole biblique qui, dans le

culte, établit le contact entre Dieu et les croyants. Le
culte, organe et prolongement de l'action médiatrice du
Christ, est donc le symbole religieux par excellence.
Ses formes protègent la spiritualité religieuse, comme
les bractées, ces petites feuilles placées au point
d'insertion des fleurs, recouvrent celles-ci avant leur
développement. Cette analogie fait comprendre que la
forme du culte n'est pas chose fortuite, secondaire,
subalterne, mais qu'elle s'associe organiquement à la
substance spirituelle de la religion et qu'elle répond à

une nécessité vitale. Sans doute, la forme sans l'esprit
est morte, mais l'esprit sans la forme n'est pas viable
dans la sphère terrestre.

Cependant ne nous objectera-t-on pas que les plus
grands génies de l'humanité et, en particulier, les
initiateurs religieux se montrèrent de tout temps indifférents

au culte, voire même hostiles à ses déploiements :

le Bouddha, Moïse, Amos. Mohammed, les mystiques
du moyen âge, Zwingli et même Luther, J.-J. Rousseau,

Kant Et on nous opposera la déclaration du
Christ concernant l'adoration en esprit et en vérité.
Nous reconnaîtrons volontiers que Jésus rejeta les

cultes locaux de Sion et de Garizim, qu'il condamnait

le formalisme et le ritualisme juif qui étouffaient la

piété sincère. Est-ce à dire qu'il repoussa toutes les

formes cultuelles Ne s'est-il pas emparé d'une ancienne
cérémonie, de la Pâque israélite, pour lui infuser un
esprit nouveau Et reprenons, si vous voulez, la parole
Jean IV, 24, qui est le dictum probans de toutes les
tendances spiritualistes. Dans ce passage, le Christ ne recommande

l'adoration en esprit qu'en connexion avec
l'adoration en vérité. Cela veut dire que la manifestation
inévitable de la religion dans le culte et dans la vie doit
être absolument conforme aux faits de l'expérience

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIV (n° 60, 1926). 12



178 ROBERT WILL

interne. Que cette réalité spirituelle s'exprime par des

formes ou non, voilà qui importe peu. La forme sera
légitime si elle est véridique, c'est-à-dire si elle est
perméable à l'esprit. Et qui plus est, si la forme non
seulement n'empêche pas l'adoration en esprit, mais si elle
la favorise, elle sera même un devoir auquel il ne nous
sera pas permis de nous soustraire et une mesure utile
pour sauvegarder notre avoir spirituel.

A priori l'absence de symboles, de musique religieuse,
d'art et même de cérémonies est tout aussi peu un mérite
que la richesse de formes n'est un vice. Au point de vue
de la forme cultuelle, le puritanisme n'a aucune
supériorité sur le catholicisme. Je ne contesti' pas que le manque
de symboles dans le service divin des Eglises réformées
puisse nous empoigner. A une condition cependant, c'est

que cette pauvreté soit elle-même un symbole voulu et non
un signe d'indigence imaginative ou de laisser-aller
flegmatique. Ce dénûment ne sera d'ailleurs jamais complet.
Si les cloches et les orgues se taisent, si on fait fi des

hymnes et de la liturgie, la parole n'en retentira que d'autant

plus abondamment, et la parole n'est-elle pas, elle

aussi, un symbole — D'autre part, notre antipathie
à l'égard des rites catholiques n'est pas juste, si elle
n'est motivée que par d'anciens abus de l'Eglise. Il est
évident que l'image et les arts peuvent conduire à
l'idolâtrie ; le catholicisme populaire n'a pas su éviter cet
écueil. Mais il n'est pas dit que la parole soit de prime
abord un moyen plus spirituel d'adoration que l'image.
La battologie est un crime païen tout comme l'idolâtrie.
Que nous noyions le sentiment religieux dans un flot
de paroles vides ou que nous l'immolions à une statue
de plâtre, cela revient au même. Un sermon ennuyeux
est un phénomène aussi imperméable qu'une messe
incomprise. Les formes cultuelles deviennent fétichistes,

si on les dévide mécaniquement ou si on prétend
exercer par elles une contrainte sur Dieu. L'erreur icono-



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 179

claste s'imagine doter l'esprit de ce quelle retranche à

la forme. En réalité un tableau de Rembrandt ou un
prélude de César Franck peuvent éveiller notre émotion
religieuse aussi bien qu'un message de Robertson ou
d'Alexandre Vinet. Si la parole est un admirable instrument

de précision quand il s'agit d'analyser et de

distinguer, l'image, par contre, nous procure une impression

immédiate et totale du fait invisible (1). Plus encore :

la parole raisonnée ne peut souvent que décrire ce qui
se place sous les rayons de l'intelligence, tandis que l'art,
la musique, la peinture peuvent nous procurer une
connaissance intuitive du mystère.

Résumons ce second point : la forme cultuelle est

indispensable ; elle répond à la fois à un besoin psychique
et à un postulat de la révélation. Il faut donc que le culte
protestant, tant par ses formes liturgiques que par son

message, se propose de devenir l'expression véridique
du sentiment religieux le plus profond et la traduction
fidèle de la révélation la plus haute ; l'apothéose de la
Nature humaine et l'incarnation du Verbe éternel ;

alors on pourra lui appliquer ce qui, dans l'Apocalypse,
est dit de la nouvelle Jérusalem: «Voici le tabernacle de

Dieu avec les hommes.»

3. Le caractère social du culte.

La troisième raison d'être du culte, c'est sa détermination

sociale. La nature du culte exige que la rencontre
religieuse qui en est le fait fondamental, et que la
figuration de cette rencontre, qui en est l'accompagnement
nécessaire, aient lieu entre Dieu et un sujet collectif. La
piété mystique elle-même, qui ne semble s'intéresser
qu'à la relation de l'âme individuelle avec son Dieu,
recherche parfois des âmes sœurs avec lesquelles il sera

(1) Cf. Tommy Fallot, L'art dans le culte. Le christianisme social, 1920,
N° 8-9, p. 460 et suiv.



ISO ROBERT WILL

possible d'échanger, en des cultes ésotériques, des
expériences intimes et des grâces débordantes. Le
protestantisme affirme d'une façon particulièrement nette
ce caractère social du service divin. L'assemblée est le
sujet cultuel et non le prêtre ou le liturge. Le temple
ne s'ouvre qu'à elle, tandis que l'Eglise catholique est,
à toute heure, ouverte à toutes les dévotions personnelles.
Une fois que la communauté s'est constituée en assemblée

cultuelle, c'est elle qui agit. Le liturge n'est que son

porte-parole, quand ce n'est pas elle-même qui, par des

chants, des gestes, des répons, manifeste sa volonté de

rencontrer Dieu. Cette activité ne doit pas, d'ailleurs,
seulement secouer la somnolence des fidèles, mais
soutenir et accentuer le sentiment de leur cohésion et de

leur solidarité.
Il y a deux raisons pour lesquelles le caractère social

convient au culte évangélique. Premièrement, la
religiosité individuelle demande à être étayée, complétée
et couronnée par celle de la communauté. Deuxièmement,
l'Eglise se forme une conscience religieuse en unissant

les puissances individuelles qui se rencontrent au
culte.

Le service divin, en tant que manifestation collective,
est donc d'abord une nécessité vitale pour le sujet
individuel. Le dénûment spirituel causé par les énervements
d'une vie active et dispersée pousse le chrétien à apaiser
sa soif de l'éternel là où il suppose une certaine abondance
religieuse. Il est vrai que ce n'est parfois qu'une sorte
de mollesse qui le pousse à chercher dans l'ordonnance
méthodique d'un service prescrit l'appui et les stimulants
que lui refuse sa spontanéité défaillante. Mais il ne s'agit
pas seulement d'appeler à l'aide d'une âme inerte les

virtualités de l'assemblée, il faut échanger, en une
communion de foi et de prières, les puissances de vie qui,
selon un mot de Schleiermacher, circulent dans la collectivité

religieuse. Le croyant apportera au culte au moins



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 181

un minimum de foi personnelle, et, en l'offrant à ses

frères, non seulement il se retrouvera avec eux clans les

profondeurs de l'être, mais par là même il verra ses propres

forces retrempées et vivifiées. — Outre ce sentiment

foncier d'indigence spirituelle, d'autres besoins

plus spéciaux cherchent leur assouvissement dans le

culte public : le doute ou la faiblesse morale, la
tristesse momentanée ou l'allégresse. Alors l'âme en peine
ou le cœur débordant de joie se verront apaisés ou édifiés

non seulement par les enseignements du prédicateur,
mais aussi par l'exemple des chrétiens éprouvés qui se

réunissent sous le regard de l'Eternel et par l'aspect
de cette compagnie qui, dans la prière et le chant, exhale
sa foi commune et son espérance inaltérable. Et pourtant,

en dernière analyse, ce n'est pas non plus l'assemblée

elle-même, du moins en tant qu'association de
plusieurs unités religieuses, qui accomplit le miracle de

l'édification, mais l'assemblée en tant que corps du
Christ, l'inspiration partant du chef et se communiquant
aux membres. En d'autres termes, c'est la grâce d'en-
haut, c'est l'action du Saint-Esprit qui, par l'intermédiaire

de la communauté, apaise, enlève, enthousiasme
et bénit l'âme individuelle. En l'attirant dans la solidarité

cultuelle, le Saint-Esprit non seulement lui permet
d'y puiser ce dont elle a besoin pour elle-même, mais
l'engage à offrir aux frères ce qu'il y a en elle de meilleur,
et le fidèle quittera le sanctuaire plus riche qu'il n'y était
entré, d'abord parce qu'il a reçu des grâces, puis parce
qu'il a donné ce qu'il a reçu, parce que, par la réceptivité

de sa foi et par l'inspiration de sa charité, il a

contribué à propager les dons du Saint-Esprit.
Mais l'Eglise aussi, l'Eglise comme unité, ne peut se

passer de l'action sociale du culte. Qu'offre le culte à

la collectivité religieuse, à l'institution ecclésiastique,
à la communauté concrète, à la vie paroissiale Les
réformistes catholiques font ressortir le rôle social et



182 ROBERT WILL

paroissial de la liturgie (I). Nous aussi, nous devons
l'apprécier. Au culte, les apports individuels, effluves de la
foi personnelle ou sacrifices de désirs privés, se confondent

en un trésor d'expériences, dont la collectivité ne

peut que tirer profit. Les intuitions de la piété individuelle

s'évanouiraient, les principes confessionnels
s'effondreraient, si le culte ne les unissait en une synthèse
de pensée religieuse et de conscience morale. En un mot,
et tout d'abord, le culte crée une confession de foi; je ne
parle pas ici d'un acte de foi expressément formulé, ni
même de certains énoncés adoptés par l'universalité des

chrétiens, tels que le «Notre Père», mais il me semble que
le fait même de se réunir régulièrement au culte est une
manifestation de la conscience religieuse de l'Eglise. —
En second lieu, le culte, en tant que phénomène social,
maintient la tradition ecclésiastique en nous transmettant

les manifestations d'un passé classique et en appelant

les jeunes générations à assurer, par leur participation

à l'école du dimanche ou au culte public, la
continuité de la foi des pères. — La communion cultuelle
fait ensuite naître un style ecclésiastique. A l'église on
parle autrement qu'à la tribune, on chante autrement
qu'au concert, on se comporte autrement que dans la

rue et on prie même autrement que dans le lieu secret.
Qu'est-ce à dire sinon que, dans la vie cultuelle, les

prédilections personnelles, les contingences d'ordre spatial
ou temporel, l'esthéticisme et l'emphase, la préciosité
et la vulgarité s'effacent devant les valeurs supraper-
sonnelles et surnaturelles de la forme religieuse reconnue

par tous ; alors toute action liturgique se distinguera
par une attitude uniforme de vénération et par une solennité

de bon aloi. — On voit enfin sortir de la communion
cultuelle la solidarité de la vie chrétienne. L'épître de

Jacques nous montre déjà, que la charité doit commencer

(1) Voir en particulier la revue intitulée Liturgie und Seelsorge, qui se

publie actuellement à Bonn.



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 183

au culte même ; la conscience cultuelle formera une
conscience sociale. Ceux qui se sont rencontrés devant
Dieu n'oublieront plus, dans les conflits de la vie
extérieure, leur fraternité chrétienne. Des œuvres de charité,
une collaboration joyeuse résulteront de la conscience
cultuelle. — En parlant ainsi, nous ne songeons pas
à glorifier une institution, mais nous affirmons qu'on
discernera la signification profonde de la communion
cultuelle en cela que, dans son action synthétique,
de même que dans ses fonctions distributives, elle

apparaît comme l'œuvre du Saint-Esprit. C'est l'esprit
qui non seulement répand sur le croyant individuel les

bénédictions de la collectivité qui adore, mais qui, en
éveillant dans l'âme le sentiment de la cohésion
cultuelle et en insérant la cellule dans l'organisme de vie
religieuse, constitue l'unité de vie profonde dont la
communauté et l'Eglise tirent leurs forces spirituelles les

plus actives.
Nous ouvrons souvent nos services par la formule :

«Au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit», et nous les

terminons parfois par le chant du salut apostolique :

«La grâce de Notre Seigneur...» Ces textes trinitaires
expliquent bien la triple raison d'être du culte. C'est à

Dieu le créateur et l'inspirateur de toute vie, que revient
l'initiative de la rencontre cultuelle. C'est Christ, qui,
Verbe incarné lui-même, en consacre la forme. C'est
le Saint-Esprit qui, en créant la communauté sacrée,
est la source des grâces dont bénéficient et le sujet
individuel et le sujet collectif. Le besoin permanent du culte
se résume donc dans cette parole apostolique : «C'est de

lui et par lui et pour lui que sont toutes choses. A lui
la gloire dans tous les siècles. »

R. Will.


	Les principes essentiels de la vie cultuelle

