Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Les principes essentiels de la vie cultuelle
Autor: Will, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE*

Nous sommes les témoins passionnément intéressés
d’un mouvement cultuel qui, de jour en jour, prend une
extension plus formidable. Un seul exemple: La biblio-
graphie du dernier Jahrbuch fir Liturgiewissenschaft (1)
ne comprend pas moins de 836 numéros : huit cent quatre-
vingt-six ouvrages, études, monographies, travaux d’or-
dre liturgique publiés dans le courant de la seule année
1924/25. Du c6té protestant, le mouvement s’est partagé
en de si nombreux embranchements qu’il est presque
impossible d’en discerner les tendances directrices. A la

* La Revue est heurcuse de pouvoir publier I'étude que, sous une forme
un peu différente, M. le professeur Robert Will, maitre de conférences a la
Faculté de théologic protestante de Strasbourg, a lue a I'assemblée annuelle
de l'association Hymne et liturgie. Cette étude trouvera un complément trés
utile dans deux articles du méme autcur (Revue d’histoire ¢t de philosophie
religieuses, 1926, Nos 5 et 6), intitulés Recue des publications liturgiques de
1924 4 1926 : 1. Le mouvement litur gique dans U Eglise catholique ; 11. Le mou-
vement cultuel dans les Eglises protestantes, articles que nous recommandons
expressément a nos lecteurs.

Sur l'ensemble des problémes que souléve la question du culte, nous
renvoyons a l'ouvrage monumental de M. Will: Le culte, dont le premier tome
a paru en 1925, chez Alcan a4 Paris (un vol. grand in-8° de xir, 438 p.), et
dont le deuxiéme est impatiemment attendu. (Réd.)

(1) Jahrbuch fir Liturgiewissenschaft, herausgegeben von Dr. O. Caskr,
0. S. B., Miinster 1926.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. X1v (N© 60, 1926). 11



162 ROBERT WILL

multiplicité des disciplines correspond la diversité des
réalisations. Le moment semble venu ou, pour ne pas
nous perdre dans le remous des différents courants, 1l nous
faut essayer de déméler et de définir les principes essen-
tiels de la vie cultuelle. Ce n’est qu’en se placant sur ce
fondement qu’on pourra donner de la consistance et
de la durée aux formes nouvelles qui, de toutes parts,
s’élaborent.

Le sujet religieux se trouve, dans le culte, en face de
trois objectivités : de I'objet divin, du symbole phéno-
ménal et de Ia collectivité cultuelle. Nous parlerons done
d’abord de ce qui constitue le fondement religieux du
culte : lexpérience cultuelle; ensuite de ce qui en est
le complément nécessaire: la forme cultuelle; enfin de
ce qui en est I'épanouissement : le caractére social de la
vie cultuelle.

1. L’EXPERIENCE CULTUELLE.

Y a-t-1l une expérience cultuelle différente de 'expé-
rience religieuse ? Evidemment oui. D’abord I'expé-
rience cultuelle est une expérience collective. Faisons
abstraction, pour le moment, du point de vue sociolo-
gique. La particularité de'expérience cultuelle s’explique
encore par des raisons d’ordre phénomeénal : la confron-
tation cultuelle a pour organes des objets excitatifs dont
la piété personnelle peut se passer, et elle comporte un
agencement rythmique des forces subjectives et objec-
tives qui communique & la rencontre cultuelle des allures
de solennité que ne prennent pas les rencontres fortuites
de Dieu et de ’homme. Ne nous attardons pas non plus
a cette particularité de nature formelle. C’est avant tout
au point de vue purement religieur qu’il sera utile d’élu-
cider le caractere spécifique de la communion cultuelle.

L’expérience cultuelle sera d’abord une majoration
de lexpérience religieuse. Le rendez-vous cultuel est



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 163

en quelque sorte I'aboutissement et la combinaison de
toutes les expériences personnelles que nous a wvalues
notre priere et elle est le point de départ de toutes celles
que nous nous promettons pour l'avenir. Quiconque a
prié, recherchera le culte, et quiconque y a trouvé Dieu,
priera. La réalité de la foi qui nourrit notre piété et dont
débordent nos pricres, se déverse dans le culte et, apres
avoir été recueillie et augmentée par la priére liturgique,
se répand dans toute notre vie chrétienne. Le culte est
une priére surabondante d’'un épanchement mieux cana-
lisé et plus large que la priére personnelle.

Mais 1l y a plus: Iexpérience religieuse peut reposer
sur une réflexion, sur un sentiment, sur un acte de foi,
elle n’est pas nécessairement une rencontre consciente
avec Dieu ; elle n’a pas besoin d’étre un dialogue avec
Dieu, ou une priéere. En chantant le cantique : « C’est
un rempart que notre Dieu », je puis m’en trouver fortifié,
stimulé, consolé, sans me rendre compte que c’est Dieu
lui-méme, le Dieu présent, a qui je dois cette augmen-
tation de ma vie intérieure. C’est une expérience reli-
gieuse, ce n'est pas encore une expérience cultuelle.
Celle-c1 exige une confrontation réelle avec Dieu, une ren-
contre effective.

Une rencontre suppose deux partenaires qui, en se
croisant, ne passeront pas l'un & coté de l'autre sans
s’aborder, mais qui s’arréteront face a face et prendront
ensemble un contact vital et conscient. Est-ce bien une
rencontre de cette sorte que nous offre notre culte habi-
tuel ? La parole quon y entend, est-elle un véritable
dialogue, un colloque pathétique ? N'est-elle pas plutot,
de la part de 'homme, un énoncé unilatéral, une disser-
tation sur Dieu qui se déploie dans le sermon et qui
envahit méme parfois la priére ? Ou bien, cette parole
n’est-elle pas, d’autre part, un aparté de Dieu, un
message biblique incompris, une proclamation sans
écho, un oracle sans clé ? — De méme que la parole, ’action



164 ROBERT WILL

cultuelle n’est souvent qu’une poussée subjective sans
réaction, un élan mystique ou une entreprise destinée
a contraindre I'Eternel par des artifices magiques ou
par des sacrifices intéressés, ou, d’autre part, une inter-
vention 1nconcevable de Dieu se manifestant dans les
sacrements surnaturels. La rencontre cultuelle suppose
tout au contraire une combinaison de l'initiative divine
et de I'action de griaces humaine, du geste d’adoration
du fidéle et de la bénédiction céleste. L’homme doit y
ressentir la présence réelle de Dieu, et Dieu doit pouvoir
répandre ses griaces dans le calice qui s'ouvre de 'dme
croyante. La présence réelle de Dieu! Le catholique
moyen n’en a-t-1l pas un sentiment plus intense que
le protestant moyen ? Evidemment! car pour la con-
science catholique Dieu est matériellement présent dans
le phénomeéne cultuel. Le tabernacle qui se dresse dans
le chceur de toute éghse. renferme Dieu. C'est conscient
de cette présence concréte que le dévot fléchit le genou
devant l'autel et qu’il adore I’hostie.(’est cette pré-
sence du divin qui, au moment de I'¢lévation, fait passer,
au milieu d’un silence sacramentel un frisson sur le peu-
ple prosterné. A l'entrée de la cathédrale de Nice on
lit I'inscription suivante : « L’Eglise est la maison de
Dieu. Non seulement Dieu y est présent par son immen-
sité, mais 1l y habite corporellement par Notre Seigneur
dans le tabernacle.» Quand méme nous rejetons loin
de nous la prétention d’emprisonner Dieu dans la chose
corporelle, nous devons reconnaitre que I’Eglise catholique
a merveilleusement réusst a faire ressentir a ses fideles ce
qui est le secret et le fondement essentiel de I'expérience
cultuelle: la nécessité de la rencontre réelle avec Dieu.

L’enthousiasme religieux du christianisme promatif avait
déja communiqué aux communautés ce sentiment par
des moyens moins matériels que ceux de I'Eglise, mais
avec un réalisme égal. La Céne était la projection du
banquet céleste dans la vie des chrétiens assemblés au



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 165

culte (1). Le Christ, quoique invisible, y était présent et en
attendant qu’il vint dans sa gloire sensible, on se souve-
nait de ses promesses : « La, ou deux ou trois sont assem-
blés en mon nom, je suis au milieu d’eux», ou bien: «Voiei,
je suis avec vous tous les jours, jusqu’a la fin du monde. »

Les réformateurs avaient également le sentiment trés
accusé de la proximité immeédiate de Dieu dans le culte.
La Parole de Dieu en était le gage perceptible, la Parole
dans son objectivité impressionnante. « Partout, dit Lu-
ther, ou la Parole est préchée, Dieu est véritablement
présent. » Et Calvin parlait du « Deus ipse loquens ». Cha-
que syllabe contenue dans les Ecritures possédait encore
une virginité céleste et rayonnait d’une beauté supra-
terrestre. Par la Parole 'Eternel se placait en face de
homme, et le peuple longtemps sevré buvait avec une
avidité incroyable ce message surnaturel. Les sacrements
n’étalent, eux aussi, que le « verbum visibile», ¢’est-a-dire
une expression phénoménale et tangible de la grace réelle
de Dieu.

Le spiritualisme exsangue du protestantisme moderne
a noyé dans les brouillards de la pensée ou du sentiment
cette conscience pénétrante de la rencontre effective de
Dieu et des dmes qui est expérience cultuelle par excel-
lence. La Parole n’a plus, pour la conscience de notre
génération, la portée immédiate ni la force 1ncisive qu’elle
possédait au xvi® siécle. Le dogme de I'inspiration litté-
rale n’étant plus maintenu méme par les conservateurs
les plus intransigeants, ce n’est pas seulement a travers
le prisme de la prédication d’aujourd’hui, mais encore a
travers le voile de la pensée de I"auteur biblique, c¢’est-a-
dire & travers un double médium humain, que la Parole
divine se voit filtrée. Dans la méme mesure ou s’évanouit
le respect de cette Parole dont on ne percoit plus la voix
divine qu’en un écho lointain, 'intérét que les chrétiens

(1) Ci. Frick und Arrwonn, Evangelische Liturgie (1926), p. 8.



166 ROBERT WILL

peuvent prendre & un culte polarisé dans la parole,
s’amoindrit. Au temps de la Réforme la Parole, entou-
rée encore d'une auréole divine, supportait méme la
médiocrité du prédicateur obscur. La pesante didactique
qui s’y rattachait, n’altérait pas le caractére surnaturel de
la Parole annoncée. Aujourd’hui, le prédicateur le mieux
inspiré est a peu preés incapable d’éveiller par son sermon
le sentiment de la présence de Dieu chez des auditeurs
trop placides et trop lointains. Ce n’est pas un message
qu’ils recueillent ; ¢’est un discours qu’ils écoutent.

Différents projets de réforme liturgique nous promettent
de rendre a notre vie cultuelle ce sentiment de la présence
réelle de Dieu qui lui manque. On envisage & cet eflet
I'introduction de formes nouvelles ou la reconstitution
d’anciens rites. Mais avant d’examiner ces essais, deman-
dons-nous, si, méme en conservant notre ordre du culte
traditionnel, 11 ne serait pas possible d’inculquer ce réa-
lisme essentiel aux éléments du service divin. Il me semble
que si.

La prédication avant tout exigerait une nouvelle orien-
tation dans le sens indiqué. Elle ne doit pas se borner
a étre un témoignage de 'expérience personnelle du prédi-
cateur. Il ne sullit pas de dire de bonnes choses sur Dieu
et méme d’émettre des pensées profondes a son sujet
fussent-elles tirées du fond de ’ame la plus fervente, elles
ne feralent que transmettre des intuitions subjectives.
L’ambassadeur a parfois la velléité de se substituer a
son souverain ; il risque de ne s’annoncer que lui-méme.
Il serait plus nécessaire que ce fGt Dieu qui parlat.
Le prédicateur n’a qu’a proclamer ce que Dieu, Dieu seul,
Dieu lui-méme, demande a faire pénétrer dans les ames.
Il ne nous appartient pas de précéder Dieu, il convient de
le suivre. Si la piété du prédicateur n’est que le trans-
parent des révélations du Dieu vivant et si son témoignage
subjectif n’est que I'organe subsidiaire ou régulateur de
la Parole elle-méme, alors on verra tomber bien des enve-



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 167

loppes et méme des entraves de la Parole divine, non seu-
lement certains effets oratoires ou quelque préoccupation
littéraire, mais méme des faiblesses morales telles que la
pusillanimité ou la dureté, le ressentiment ou la flatterie.
On sait que pour I’école de Barth le message de la Parole
est la seule préoccupation cultuelle, parce que, dans I’ceu-
vre du salut, la puissance de Dieu est censée agir souverai-
nement et exclusivement. Tous les efforts que recomman-
dent les Iiturgistes modernes pour se hisser dans la spheére
du transcendant au moyen d’exercices mystiques, de sti-
mulants esthétiques ou de pratiques rituelles ne sont, aux
yeux des Barthiens, qu’illusions puériles ou théurgie
criminelle. Nous n’avons pas a faire maintenant ni le pa-
négyrique ni le proceés de la « théologie dialectique ». Nous
connaissons les dangers de son absolutisme intransi-
geant et du quiétisme pratique qui peut en résulter. Nous
voyons aussi 'impossibilité de donner a la prédication
moyenne 'allure surhumaine, et presque inhumaine, que
les adeptes de Barth revendiquent pour elle, et la supréma-
tie liturgique qu’ils voudraient réserver a la Parole a 'ex-
clusion de tous les autres symboles. Mais 1l est un point ot
cette théologie rendra des services & nos cultes souvent
superficiels. Il est un fait que la proclamation réguliére et
incessante de la grace divine a créé parmi les fidéles une
sorte de sécurité béate qui n’est plus contrebalancée
par aucun sentiment de crainte morale ou d’effroi
«numineux ». [l en est résulté une familiarité avec le
bon Dieu, une incuriosité, une imperturbabilité et une
tiédeur qui se révelent dans la tenue de nos services
habituels. La rencontre avec Dieu ne produit plus le
moindre frisson. Le divin n’a plus rien de mystérieux
pour nos braves gens. Et quand nous parlons de mys
tére nous ne songeons pas seulement aux abimes du
« Deus absconditus » ; nos croyants ne s’effarent non
plus, n1 ne s’émerveillent de 'immensité de amour
révélé de Dieu. Il n’est pas, de prime abord, nécessaire,



168 ROBERT WILL

pour adorer, d’éliminer de l'orgamisme cultuel la pré-
dication traditionnelle. Mais 1l importe de lur rendre
une valeur que le subjectivisme piétiste, rationaliste ou
romantique lui ont fait perdre, et d’en faire 'organe du
message objectif de Dieu.

La priére liturgique demanderait & étre revisée du méme
point de vue. Telle qu’elle se présente actuellement,
elle exige un transfert de valeurs religieuses de la spheére
intellectuelle dans les sphéres de I'émotion et de la vo-
lonté. Cette opération rationnelle ne laisse percer que péni-
blement le sentiment de la présence réelle de Dieu.
Nous ne nions pas que la priére liturgique puisse con-
tenir des bénédictions, mais bien souvent, pendant la
priere, I’assemblée ne se rend pas compte que l'auteur
de toute grace excellente et de tout don parfait se trouve
la, en face d’elle, comme le toi en face du mo1. Aussi la
priére liturgique se borne-t-elle d’ordinaire & demander
quelque manifestation subséquente de Dieu. Au début
du culte, on prie 'Eternel qu’il veuille se révéler dans la
parole que I'on va précher; dans la priére finale, qu’il
veuille sanctifier notre vie de demain et de tous les
jours. Mais cette priére statutaire nous fait-elle éprou-
ver, & un moment précis, Ueffro1 et I'allégresse qui de-
vraient nous saisir au moment ou 1I'Eternel consent a se
donner a4 nos ames ? Si la priére lue qui n'est pas a
priori celle du fidele, ni méme celle du hiurge qui la
récite, mais de auteur de la liturgie, exige une double
transposition de son contenu avant que le fidéle ne
puisse se l'assimiler intellectuellement, puis émotiona-
lement, la priecre d’abondance raccourcit ce détour
d’un lacet. Mais elle risque de dévier dans le fourré
de la piété subjective du prieur attitré. Elle sera
toutefois a sa place si elle est inspirée par un vif senti-
ment de responsabiité du liturge. Celui-ci se rendra
compte qu’il est I'interpréte tout ensemble de I'assem-
blée qui prie et de Dieu qui lui répond. La priére d’abon-



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 169

dance sera donc & la fois subjective et objective, mais
de telle facon que la subjectivité ne soit que l’atmo-
sphére dont se sert 'objectivité ; elle sera absolument
perméable aux aspirations qui montent et aux graces
qui descendent ; en un mot, elle fera ressortir la présence
réelle de Dieu au milieu de ses fideéles.

Cette méme conversion vers le plan de 'objectivité
devrait enfin déterminer la tendance de nos cantiques ;
il ne suflit pas que le cantique nous réconforte, nous sti-
mule, nous catéchise, nous convertisse. Il devrait nous
conduire a la source de toute consolation et de toute
vérité, et mous 1inciter & y boire. Ne conviendrait-il
pas de contrdler le choix de mnos hymnes, d’exclure
de nos cultes celles qui, didactiques, théologiques ou
moralisantes, ne traduisent que des réflexions sur Dieu,
au lieu de nous placer sous ses yeux, ou qui ne se rap-
portent qu’a quelque relation de la religion et non a
a la réalité du royaume de Dieu ?

Rencontrer Dieu! Je ne prétends pas que les cultes
qui ne se conforment pas a ce postulat essentiel, soient
entierement stériles. lls peuvent influer sur notre atti-
tude religieuse, transfigurer notre personnalité, boule-
verser notre conscience, mais s’ils nous communiquent
la grdce divine sans nous faire ressentir la présence du
Dieu vivant, ce ne seront pas a vrai dire des cultes.
Ou, autrement dit, voict en quoi consiste le mystere
de la rencontre cultuelle: c’est & Dieu qu’en revient
Pinitiative, & Dieu et non au sujet religieux fut-il aussi
pleux que saint Francois, & Dieu et non au prédicateur,
fat-11 ausst puissant que saint Jean Chrysostome ; a
Dieu et non a tel auteur biblique, fussent-ils Esaie ou
saint Paul; & Dieu et non a tel poéte ou compositeur,
fussent-ils Luther ou J.-5. Bach; a Dieu et non a telle
liturgie ancienne ou moderne. On m’objectera que, du
point de vue psychologique, 1l semble impossible de se
tenir pendant tout un culte dans le sentiment de la pré-



170 ROBERT WILL

sence de Dieu. J'avoue que ce serait écrasant. S1 la priére
hiturgique, le chant et la prédication devaient tout
ensemble et exclusivement viser a ce but, cela provo-
querait une tension dépassant les puissances de I'dme.
Un rythme est indispensable. C’est pourquoi je ne vou-
drais aucunement exclure du culte les éléments qui ne
sont qu’une préparation du sentiment de présence.
Oui, on chantera le cantique de foi, quoiqu’il ne suscite
pas lexpérience cultuelle proprement dite. Il sera le
réciplent dans lequel se rassemblent les puissances de
la for dont le fidele aura besoin pour étre & méme de se
placer sous le regard de Dieu. Mais ce que je n’admets
pas, ¢’est que tout le culte se passe a annoncer solenncl-
lement un souverain qui jamais ne fait son entrée. Cest
ainsi que l'ironie de M. Curtius a défini une fois la
nature de nos cultes.

Ic1 nous veyons intervenir certaines initiatives nou-
velles qui, 4 mon avis, méritent d’étre retenues. La désal-
fection dont souffrent nos cultes ne s’explique-t-elle pas par
le fait que le message de la Réforme se montre incapable
d’émouvoir une génération qui, fatiguée de 'intellectua-
lisme héréditaire et excédée de la verbosité de nos cultes,
a une conscience plus sensible du mysteére de la religion
et ressent le besoin de l'adoration contemplative. Qu’est-
ce qu’adorer ? Ici nous nous heurtons au fidéisme inté-
gral, pour lequel I'adoration ne peut étre que le recueil-
lement de I'dme en face de la griace révélée de Dieu,
ou l'allégresse du croyant qui ressent la miséricorde
rédemptrice du Sauveur. « Quiconque parle d’adoration,
parle de foi.» Ainsi comprise, I'adoration est une dis-
position générale qui s’associe aux différents éléments
du culte. Cette « Anbetung», dit M. Giinther, se dégage du
« Gebet » (1). Elle exclut tout état d’ame spécifiquement
mystique. Mais n’y a-t-1l pas dans la gamme des senti-

(1) GunTHER, Anbetung im evangelischen Gottesdienst. Monatsschrift fir
Gottesdienst und kirchliche Kunst, 1925, Nos 7-8.



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 171

timent religieux, a coté de cette forme d’adoration,
trés légitime d’ailleurs, mais que je préférerais appeler
la glorification de Dieu, un autre type d’adoration qui
serait plutdt une attitude de contemplation en face de
la majesté mystérieuse de Dieu, en un mot ladoration
mystique? Alors nous nous demanderons: 1° La mys-
tique est-elle un élément légitime de la religion chrétienne?
LLa mystique ne constitue pas la religion, mais elle en
est un élément indispensable ; s1 la mystique, le cas
échéant, peut se passer de religion — le bouddhisme
philosophique en est une preuve, Meaterlinck en est un
témoin —, jamais la relicion ne pourra faire abstraction
de la mystique: nous n’avons qu’a nous souvenir du
&v Xpowmo de Paul. Alors la mystique a le droit de
s’exprimer dans le culte. La liturgie catholique n’en
tient-elle pas grandement compte ? — 20 La conception
de la fo1 et de la griace qu’a proclamée la Réforme, con-
tient-elle cette inspiration mystique ? Non. Je ne pré-
tends pas que la piété protestante ne puisse pas, en temps
et lieu, s’agréger la note mystique; qu’on songe au
mariage du Christ et de 'dme que Luther décrit dans
son traité de la hberté chrétienne. D’autre part, le mys-
ticisme peut se plier 4 la terminologie des réformateurs :
Joh. Arndt et Spener prétendaient bien étre des luthé-
riens authentiques. Mais originairement la mystique
pleinement éclose est étrangére au fidéisme des réfor-
mateurs. Aussi ceux-ci ne lui réserverent-ils aucune place
dans leurs constructions liturgiques. Et jusqu’a ce jour,
’adoration proprement dite n’a aucun droit de cité dans
le culte protestant. Alexandre Vinet (1) disait déja:
« I1 manque & notre liturgie plus de vague... notre culte
est trop... un discours. Tout s’articule, tout se précise,
tout s’explique. » En réalité, la mystique n’en a pas moins
trouvé le chemin qui conduit dans le sanctuaire, mais

(1) Viner, Théologie pastorale, p. 204.



172 ROBERT WILL

elle a dt s’y insinuer subrepticement par la voie du can-
tique piétiste, de la priere d’abondance ou de certaines
formules d’origine mystique qui, d’age en age, se sont
perpétuées dans toutes les Eglises chrétiennes et que
nous retrouvons dans notre liturgie de la sainte céne.
Nous demanderons & MM. Frick et Gunther, qui veu-
lent que le culte revéte le caractére du fidéisme inté-
gral de la Réforme, s’ils excluent du culte un cantique
comme celui de Tersteegen: « Allgenugsam Wesen »,
d’ou le principe du sola fide est totalement absent et
dans lequel ce n’est pas la sérénité de I'enfant de Dieu
qui domine, mais ou s’exhale le désir de I'umon avec
Dieu. S’ils admettent ce son dans la gamme des
expressions cultuelles, i1ls devront bien nous concéder
non seulement la symphonie verbale du cantique mystique,
mais aussi le rite de 'adoration contemplative a laquelle
aspire notre époque. MM. Otto (1) et Mensching (2) récla-
ment donc — et je me range a leur avis — qu’on accorde
consciemment une place déterminée a une adoration
qui ne sera pas identique a la priére liturgique ni a 'atmo-
sphere générale d’un culte de piété fidéiste. Dans la pra-
tique, les amis de la Monatsschrift se sont d’ailleurs vus
eux-mémes, obligés de faire aux besoins de 'ame con-
temporaine des concessions qui ne se trouvent pas dans
la ligne directe de leurs principes. Ils introduisent dans
leur culte des moments de silence ou s’abandonnent a
un ravissement musical qui n’est pas éloigné de la jouis-
sance mystique. Mais 1ls masquent leurs inconséquences
par le terme ambigu, et toujours impressionnant, de
« Feter ». Alors je préféere me rallier & Otto pour lequel
il ne s’agit pas d’une priére a voix basse, mais d’une
construction liturgique, d’un «sacramentum silentii », qui

(1) Rudolf Orro, Zur Erneuerung und Ausgestaltung des Gotlesdienstes
(1925).

(2) Gust. Mex~scuing, Die liturgische Bewegung in der evangelischen
Kirche (1923).



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 173

permettra a 'ame de s’abandonner & Dieu en un élan
mystique ou en une contemplation unitive. Je ne demande
pas que tous les cultes portent cette empreinte ; je re-
connais aussi que le culte Otto dans lequel la partie
mystique se superpose au service de la Parole, n’est pas
une unité organique, qu’il réunit deux types hétérogenes
de piété, qu’il comprend deux cimes distantes 'une de
I’autre. Mais I'Evangile ne comprend-il pas également
le sommet du sermon sur la Montagne et celui de la
Transfiguration ? Qu’importe le danger d’un mélange
de styles ou le reproche d’une création syncrétiste,
pourvu que les deux cordes qui vibrent au fond de I'ame
religieuse, viennent a résonner. Nos rationalistes, qui
affectent de traiter le silence de 'adoration comme une
pauvre trouvaille néo-romantique, feront bien d’étudier
le livre de Mensching : Das hetlige Schweigen (1). lls y
verront que dans ['histoire des cultes le silence a une
tradition aussi respectable que la parole, les deux voies
conduisant & l’expérience cultuelle par excellence, au
sentiment de la présence réelle de celul qui est tout en-
semble Adyoz et Zim. En nous repliant silencieuse-
ment sur nous-mémes, nous aurons l'intuition que c’est
Dieu lui-méme qui éveille en nous la conscience de Dieu,
en nous attirant dans ses bras paternels ou en nous fai-
sant ressentir sa majesté indicible. Cette expérience de
la présence divine est le fait constitutif du culte.

2. LA FORME CULTUELLE.

Examinons maintenant la seconde raison d’étre du
culte. Cette rencontre avec Dieu ressentie comme un
fait de puissance immédiate et vitale, exige une figuration
adéquate. Cela veut dire que la forme aussi détermine
le sens propre du service divin. Tout culte réclame des

(1) Gust. MExscui~G, Das hetlige Schweigen. Eine religionsgeschichtliche
Untersuchung (1926).



174 ROBERT WILL

formes expressives : signes, 1mages, gestes, sons, paroles,
actions, rites, cérémonies. Se placant entre Dieu et les
ames, ces formes servent de commutateurs aux courants
de vie qui relient le péle subjectif au podle objectif, ou
vice-versa. Hlles objectivent et portent plus haut les
aspirations des ames: songeons par exemple a la puis-
sance du chant religieux; d’autre part, elles rendent
concrétes, elles figurent et canalisent les grices venant
d’en haut ; rappelons-nous la projection cultuelle de la
révélation divine dans la Parole. En nous transmettant
tantot les forces du courant ascendant, tantot celles du
courant descendant, les formes 1interposées dégagent
les virtualités ou en augmentent les valeurs. Se mettant
soit au service du sujet religieux, soit au service de 1'ob-
jet divin, le phénomeéne cultuel répond donc a une double
nécessité, I'une d’ordre psychologique, l'autre d’ordre
métaphysique ; autrement dit, la nature de 'homme le
postule et I'essence de la révélation divine I'exige.

La nature de I'homme réclame les symboles cultuels,
car elle appartient tout ensemble au monde corporel
et au monde spirituel. L’homme demande a s’abandonner
a Dieu corps et ame. Pour permettre aux deux éléments
de sa nature de rencontrer Dieu, 1l faut donc que le sym-
bole cultuel unisse, lui aussi, les deux aspects physique
et hyperphysique, I'image et l'idée, la figuration et la
puissance émotive, 'apparence excitative ei la réaliié
invisible. Cette dualité du symbole permet et favorise
une transposition immeédiate de valeurs spirituelles dans
la sphére sensible ou, subjectivement parlé, grace au sym-
bole, les inspirations religieuses se traduisent sponta-
nément par des fonctions physiques. Prenons affec-
tivité. Elle se sert de formes sensibles pour émettre ses
énergies : l’hymne enthousiaste, le geste pathétique,
Poffrande volontaire jaillissent presque instinctivement
du désir religieux, de I'amour de Dieu. Ou bien voyez
Pimagination rehigieuse. Ne renforce-t-elle pas certaines



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA LIE CULTUELLE 17:)

intuitions en les rendant concrétes ? elle augmente par
des évocations visuelles des rayonnements intérieurs ;
elle donne, par des créations artistiques, du relief aux
conceptions qui n’ont encore que des linéaments indécis
ou provisoires. Le fait religieux ne s’épuise pas, d’ailleurs,
dans les tendances propulsives de 'affectivité et de I'ima-
gination. Nous observons, par ailleurs, chez I’homme
placé en face de la divinité un mouvement de recul.
Alors le sentiment d’indigence spirituelle cherche ins-
tinctivement un refuge, un supplément, un achévement
au sein du monde physique. La conviction que Dieu est
inaccessible, réagissant sur 1'émotivité de la conscience
religieuse se traduil par un geste protecteur: Moise ote
ses souliers en face du buisson ardent, et les séraphins
se couvrent le visage de leurs ailes devant la majesté
du Dieu trois fois saint. Enfin, le phénoméne cultuel
peut servir a exprimer des faits de la ¢te intellectuelle.
Tel est le role interprétatif de la parole liturgique; ou bien,
en éprouvant son impuissance en face de la pulssance
wwrrationnelle de Dieu, DPesprit humain, incapable de
penser 'abstraction pure sans contenu sensible, recherche
dans quelque credo ou symbole de foi, 'appui qui sou-
tiendra sa pensée prise de vertige ou qui protégera sa
fo1 chancelante.

Le protestantisme, fort de sa haute spiritualité, témoi-
gne quelque méfiance & I'égard du symbole matériel.
Et pourtant notre époque éprouve & un haut degré le
besomn d’exprimer par des formes extérieures ses
intuitions religieuses. Ne commence-t-on pas a etre
fatigué de la parole qui, dans nos cultes protestants,
est & peu preés le seul symbole et qui y régne en souveraine
absolue ? Alors nous observons ce spectacle mattendu :
aprés avoir rejeté tous les symboles matériels et volatilisé
toutes les figurations qui servaient de refuge a la pensée,
au sentiment ou a la conscience, le spiritualisme, dans
sa nudité, commence a se sentir inquiet et on le voit,



176 ROBERT WILL

en ce moment méme, a l'affit de nouvelles enveloppes
dans lesquelles 1l cherche a s’incarner. Cette évolution dont
nous sommes les témoins et qui se renouvelle a tous les
grands tournants de ’histoire spirituelle de I'humanité,
nous prouve que la nature numaine éprouve le besoin
d’env .opper son adoration de formes cultuelles.

D’autre part, Iessence de lu religivn et tout particu-
liecrement, le fait de la révélation divine nous démontrent
eux aussl, la nécessité d’une phénoménalité liturgique.

Pour adapter les données spirituclles d'un monde
transcendant a 'intelligence humaine, la religion se voit
obligée de les condenser dans un symbole emprunté a
Pexpérience humaine. I.’homme ne peut adorer que ce
dont 1l peut se faire une représentation. C’est pourquoi
Jésus interprétait par des paraboles le mystére du
Royaume de Dieu, et c’est par un symbole appar-
tenant a la vie humaine qu’il définit amour divin:
Pére ! La wvie suprasensible et la phénoménalité dite
extérieure s’appellent réciproquement et se soutiennent
I'une l'autre, et puisque les deux sphéres transcen-
dante et immanente doivent échanger leurs valeurs,
il faut qu’il y ait un point ou le contact s’établit et qui,
par conséquent, appartient aux deux mondes. C’est cette
conviction qui, dans de nombreuses religions, se traduit
par l'idée du médiateur. Pour entrer en rapports avec
ies hommes, la divinité doit se servir d’'un organe inter-
médiaire ressortissant aux deux ordres, physique et
supraphysique, et de méme les hommes ne peuvent cor-
respondre avec le régme transcendant que par cette
puissance médiatrice. Et le Verbe se fait chair.

Le christianmisme a naivement transmis le rdle du
médiateur a son culte. Le symbole cultuel participant,
de méme que I"'Homme-Dieu, aux deux systémes, sem-
ble étre apte a réaliser la communication de 'un a 'autre.
Dans la messe, c’est le Christ lui-méme qui, d’une part,
s'incarne dans le sacerdoce et, d’autre part, s’offre comme



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 177

la victime rédemptrice. Pour Luther et Calvin le Logos
divin s’est incarné dans la Parole biblique qui, dans le
culte, établit le contact entre Dieu et les croyants. Le
culte, organe et prolongement de l'action médiatrice du
Christ, est donc le symbole religieux par excellence.
Ses formes proteégent la spiritualité religieuse, comme
les bractées, ces petites feuilles placées au point d’in-
sertion des fleurs, recouvrent celles-ci avant leur déve-
loppement. Cette analogie fait comprendre que la
forme du culte n’est pas chose fortuite, secondaire,
subalterne, mais qu’elle s’associe organiquement a la
substance spirituelle de la religion et qu’elle répond a
une nécessité vitale. Sans doute, la forme sans Pesprit
est morte, mais l'esprit sans la forme n’est pas viable
dans la sphére terrestre.

Cependant ne nous objectera-t-on pas que les plus
grands génies de ’humanité et, en particulier, les ini-
tiateurs religieux se montrérent de tout temps indiffé-
rents au culte, voire méme hostiles a ses déploiements :
le Bouddha, Moise, Amos. Mohammed, les mystiques
du moyen age, Zwingli et méme Luther, J.-J. Rous-
seau, Kant ? Et on nous opposera la déclaration du
Christ concernant [’adoration en esprit et en vérité.
Nous reconnaitrons volontiers que Jésus rejeta les
cultes locaux de Sion et de Garizim, qu’il condam-
nait le formalisme et le ritualisme juif qui étouffaient la
piété sincére. Est-ce a dire qu’il repoussa toutes les for-
mes cultuelles ? Ne s’est-1l pas emparé d’une ancienne
cérémonie, de la Paque israélite, pour lui infuser un
esprit nouveau ? Et reprenons, si vous voulez, la parole
Jean 1V, 24, qu est le dictum probans de toutes les ten-
dances spiritualistes. Dans ce passage, le Christ ne recom-
mande 'adoration en esprit qu’en connexion avec I'ado-
ration en vérité. Cela veut dire que la manifestation iné-
vitable de la religion dans le culte et dans la vie doit
étre absolument conforme aux faits de l'expérience

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. x1v (N9 60, 1926). 12



178 ROBERT WILL

interne. Que cette réalité spirituelle s’exprime par des
formes ou non, voild qui importe peu. La forme sera
légitime si elle est véridique, c’est-a-dire si elle est per-
méable 4 'esprit. Et qui plus est, si la forme non seu-
lement n’empéche pas 'adoration en esprit, mais si elle
la favorise, elle sera méme un devoir auquel il ne nous
sera pas permis de nous soustraire et une mesure utile
pour sauvegarder notre avoir spirituel.

A priori 'absence de symboles, de musique religieuse,
d’art et méme de cérémonies est tout aussi peu un mérite
que la richesse de formes n’est un vice. Au point de vue
de la forme cultuelle, le puritanisme n’a aucune supé-
riorité sur le catholicisme. Je ne conteste pas que le manque
de symboles dans le service divin des Eglises réformées
puisse nous empoigner. A une condition cependant, c’est
que cette pauvreté soit elle-méme un symbole voulu et non
un signe d’'indigence imaginative ou de laisser-aller fleg-
matique. Ce déntment ne sera d’ailleurs jamais complet.
S1 les cloches et les orgues se taisent, s1 on fait fi des
hymnes et de la liturgie, la parole n’en retentira que d’au-
tant plus abondamment, et la parole n’est-elle pas, elle
aussi, un symbole ? — D’autre part, notre antipathie
a I'égard des rites catholiques n’est pas juste, si elle
n’est motivée que par d’anciens abus de 'Eghlse. Il est
évident que I'image et les arts peuvent conduire a 1'ido-
latrie ; le catholicisme populaire n’a pas su éviter cet
écueil. Mais 1l n’est pas dit que la parole soit de prime
abord un moyen plus spirituel d’adoration que I'image.
La battologie est un crime paien tout comme 'idolatrie.
Que nous noyions le sentiment religieux dans un flot
de paroles vides ou que nous 'immolions & une statue
de platre, cela revient au méme. Un sermon ennuyeux
est un phénomeéne aussi impermeéable qu’une messe
incomprise. Les formes cultuelles deviennent fétichis-
tes, s1 on les dévide mécaniquement ou s1 on prétend
exercer par elles une contrainte sur Dieu. L’erreur 1cono-



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 179

claste s’imagine doter l'esprit de ce quelle retranche a
la forme. En réalité un tableau de Rembrandt ou un
prélude de César Franck peuvent éveiller notre émotion
religieuse aussi bien qu'un message de Robertson ou
d’Alexandre Vinet. Si la parole est un admirable instru-
ment de précision quand 1l s’agit d’analyser et de dis-
tinguer, I'tmage, par contre, nous procure une impres-
sion immeédiate et totale du fait invisible (1). Plus encore :
la parole raisonnée ne peut souvent que décrire ce qui
se place sous les rayons de 'intelligence, tandis que I’art,
la musique, la peinture peuvent nous procurer une con-
naissance intuitive du mysteére.

Résumons ce second point: la forme cultuelle est
indispensable ; elle répond a la fois & un besoin psychique
et & un postulat de la révélation. Il faut donc que le culte
protestant, tant par ses formes liturgiques que par son
message, se propose de devenmir 'expression véridique
du sentiment religieux le plus profond et la traduction
fidéle de la révélation la plus haute ; 'apothéose de la
Nature humaine et l'incarnation du Verbe éternel;
alors on pourra lui appliquer ce qui, dans I’Apocalypse,
est dit de la nouvelle Jérusalem: « Voici le tabernacle de
Dieu avec les hommes.»

3. LE CARACTERE SOCIAL DU CULTE.

LLa troisiéme raison d’étre du culte, c’est sa détermi-
nation sociale. La nature du culte exige que la rencontre
religieuse qui en est le fait fondamental, et que la figu-
ration de cette rencontre, qui en est 'accompagnement
nécessaire, aient lieu entre Dieu et un sujet collectif. La
piété mystique elle-méme, qui ne semble s’intéresser
qua la relation de I’dme individuelle avec son Dieu,
recherche parfois des ames sceurs avec lesquelles 1l sera

(1) Cf. Tommy Farror, L’art dans le culte. Le christianisme social, 1920,
No 8-9, p. 460 et suiv.



120 ROBERT WILL

possible d’échanger, en des cultes ésotériques, des expé-
riences 1ntimes et des graces débordantes. Le protes-
tantisme affirme d’une fagon particuliérement nette
ce caractére social du service divin. L’assemblée est le
sujet cultuel et non le prétre ou le liturge. Le temple
ne s’ouvre qu'a elle, tandis que I’Eglise catholique est,
a toute heure, ouverte a toutes les dévotions personnelles.
Une fois que la communauté s’est constituée en assemblée
cultuelle, c’est elle qui agit. Le liturge n’est que son
porte-parole, quand ce n’est pas elle-méme qui, par des
chants, des gestes, des répons, manifeste sa volonte de
rencontrer Dieu. Cette activité ne doit pas, d’ailleurs,
seulement secouer la somnolence des fideles, mais sou-
tenir et accentuer le sentiment de leur cohésion et de
leur solidarité.

Il y a deux raisons pour lesquelles le caractére social
convient au culte évangélique. Premierement, la reli-
giosité individuelle demande a étre étayée, complétée
et couronnée par celle de la communauté. Deuxiemement,
I’Eglhise se forme une conscience religieuse en unis-
sant les puissances individuelles qui se rencontrent au
culte.

Le service divin, en tant que manifestation collective,
est donc d’abord une nécessité vitale pour le sujet indi-
vtduel. Le déntiment spirituel causé par les énervements
d’une vie active et dispersée pousse le chrétien a apaiser
sa soif de I’éternel 14 ou 1l suppose une certaine abondance
religieuse. Il est vrai que ce n’est parfois qu'une sorte
de mollesse qui le pousse a chercher dans I'ordonnance
méthodique d’un service prescrit 'appui et les stimulants
que lui refuse sa spontanéité défaillante. Mais 1l ne s’agit
pas seulement d’appeler a l'aide d’une ame inerte les
virtualités de ’assemblée, 1l faut échanger, en une com-
munion de foi et de priéres, les puissances de vie qui,
selon un mot de Schleiermacher, circulent dans la collec-
tivité religieuse. Le croyant apportera au culte au moins



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 18'1

un minimum de for personnelle, et, en I'offrant & ses
fréres, non seulement 1l se retrouvera avec eux dans les
profondeurs de I’étre, mais par la méme 1l verra ses pro-
pres forces retrempées et vivifiées. — Outre ce senti-
ment foncier d’indigence spirituelle, d’autres besoins
plus spéciaux cherchent leur assouvissement dans le
culte public: le doute ou la faiblesse morale, la tris-
tesse momentanée ou l'allégresse. Alors I’dme en peine
ou le cceur débordant de joie se verront apaisés ou édi-
fiés non seulement par les enscignements du prédicateur,
mais aussi par 'exemple des chrétiens éprouvés qui se
réunissent sous le regard de I'Eternel et par laspect
de cette compagnie qui, dans la priére et le chant, exhale
sa fol commune et son espérance inaltérable. Et pour-
tant, en derniére analyse, ce n’est pas non plus 'assem-
blée elle-méme, du moins en tant qu’association de plu-
steurs unités religieuses, qui accompht le miracle de
Iédification, mais l'assemblée en tant que corps du
Christ, 'inspiration partant du chef et se communiquant
aux membres. En d’autres termes, c’est la grace d’en-
haut, c'est 'action du Saint-Esprit qui, par l'intermé-
diaire de la communauté, apaise, enléve, enthousiasme
et bémit 'ame individuelle. En 'attirant dans la solida-
rité cultuelle, le Saint-Esprit non seulement lui permet
d’y puser ce dont elle a besoin pour elle-méme, mais
I'engage & offrir aux fréres ce qu’il y a en elle de meilleur,
et le fidele quittera le sanctuaire plus riche qu’il n’y était
entré, d’abord parce qu’il a recu des graces, puis parce
qu’il a donné ce qu’il a regu, parce que, par la récep-
tivité de sa foi et par 'inspiration de sa charité, il a
contribué a propager les dons du Saint-Esprit.

Mais 'Eghse aussi, ’Eglise comme unité, ne peut se
passer de l'action sociale du culte. Qu'offre le culte a
la collectivité religieuse, a l'institution ecclésiastique,
a la communauté concrete, 4 la vie paroissiale ? Les
réformistes catholiques font ressortir le role social et



182 ROBERT WILL

paroissial de la liturgie (1). Nous aussi, nous devons 'ap-
précier. Au culte, les apports individuels, effluves de la
foi personnelle ou sacrifices de désirs privés, se confon-
dent en un trésor d’expériences, dont la collectivité ne
peut que tirer profit. Les intuitions de la piété indivi-
duelle s’évanouiraient, les principes confessionnels s’ef-
fondreraient, si le culte ne les unissait en une synthése
de pensée religieuse et de conscience morale. En un mot,
et tout d’abord, le culte crée une confession de for; je ne
parle pas ici d’un acte de foi expressément formulé, ni
méme de certains énoncés adoptés par I'universalité des
chrétiens, tels que le « Notre Pére», mais 1l me semble que
le fait méme de se réunir régulicrement au culte est une
manifestation de la conscience relhigieuse de 'Eglise. —
En second lieu, le culte, en tant que phénomeéne social,
maintient la tradition ecclésiastique en nous transmet-
tant les manifestations d’un passé classique et en appe-
lant les jeunes générations a assurer, par leur partici-
pation & I'école du dimanche ou au culte public, la con-
tinuité de la foi des péres. — La communion cultuelle
fait ensuite naitre un style ecclésiastique. A D'église on
parle autrement qu’a la tribune, on chante autrement
qu’au concert, on se comporte autrement que dans la
rue et on prie méme autrement que dans le lieu secret.
Qu’est-ce a dire sinon que, dans la vie cultuelle, les pré-
dilections personnelles, les contingences d’ordre spatial
ou temporel, lesthéticisme et I'emphase, la préciosité
et la vulgarité s’effacent devant les valeurs supraper-
sonnelles et surnaturelles de la forme religieuse reconnue
par tous; alors toute action liturgique se distinguera
par une attitude uniforme de vénération et par une solen-
nité de bon aloi. — On voit enfin sortir de la communion
cultuelle la solidarité de la vie chrétienne. L’épitre de
Jacques nous montre déja, que la charité doit commencer

(1) Voir en particulier la revue intitulée Liturgie und Seelsorge, qui se
publie actuellement & Bonn.



LES PRINCIPES ESSENTIELS DE LA VIE CULTUELLE 183

au culte méme ; la conscience cultuelle formera une
conscience sociale. Ceux qui se sont rencontrés devant
Dieu n’oublieront plus, dans les conflits de la vie exté-
rieure, leur fraternité chrétienne. Des ceuvres de charité,
une collaboration joyeuse résulteront de la conscience
cultuelle. — En parlant ainsi, nous ne songeons pas
a glorifier une institution, mais nous affirmons qu’on
discernera la signification profonde de la communion
cultuelle en cela que, dans son action synthétique,
de méme que dans ses fonctions distributives, elle
apparait comme ’ceuvre du Saint-Esprit. C'est Iesprit
qui non seulement répand sur le croyant individuel les
bénédictions de la collectivité qui adore, mais qui, en
éveillant dans I’ame le sentiment de la cohésion cul-
tuelle et en insérant la cellule dans 'organisme de vie
religieuse, constitue 'unité de vie profonde dont la com-
munauté et I'Eglise tirent leurs forces spirituelles les
plus actives. :

Nous ouvrons souvent nos services par la formule :
«Au nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit», et nous les
terminons parfois par le chant du salut apostolique :
«La griace de Notre Seigneur..» Ces textes trinitaires
expliquent bien la triple raison d’étre du culte. Clest a
Dieu le créateur et I'inspirateur de toute vie, que revient
I'initiative de la rencontre cultuelle. Cest Christ, qui,
Verbe incarné lui-méme, en consacre la forme. Clest
le Saint-Esprit qui, en créant la communauté sacrée,
est la source des grices dont bénéficient et le sujet indi-
viduel et le sujet collectif. Le besoin permanent du culte
se résume donc dans cette parole apostolique : «C’est de
lui et par lui et pour lui que sont toutes choses. A lul
la gloire dans tous les siécles. »

R. WiLL.



	Les principes essentiels de la vie cultuelle

