
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Questions actuelles : une polémique sur le Sadhou Sundar Singh

Autor: Bonnard, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

UNE POLÉMIQUE SUR LE SADHOU SUNDAR SINGH

Le public de langue française qui ne lit pas les journaux religieux
allemands, est resté jusqu'ici très ignorant des polémiques dont la

personne du Sadhou Sundar Singh est l'objet. Les jugements portés
sur ce débat par MM. G. S. (1) et Fernand Ménégoz (2) sont, en effet,
pour le moins hâtifs. Le premier écrit :

« Le professeur Heiler, qui est lui-même un ancien catholique, a été
saisi par cette personnalité mystique, et a pris vaillamment sa défense

contre les attaques systématiques dont il est maintenant l'objet de la

part des catholiques. Ces derniers désirent, en effet, enlever au
protestantisme un représentant aussi authentique du christianisme apostolique.

»

Et le second :

« Peu importe l'opjiosition que font au Sadhou quelques théologiens
jirotestants ultra-rationalistes, qui se sentent choqués soit par la foi
naïve de Sundar Singh au « miracle », soit par la « crédidité », à leurs

yeux excessive, de son biographe. »

On pourrait sans peine jirouver qu'il n'y a pas d'attaque «systématique

» de la part des catholiques en général, et qu'il n'est pas nécessaire
d'être ultra-rationaliste pour poser quelques points d'interrogation au
long des biographies du Sadhou. Mais nous ne nous y attarderons pas,
préférant rendre compte, aussi impartialement et brièvement que
possible, de ce débat, et tenter de formuler quelques conclusions. Nous
espérons que ceux qui ont, chez nous, entrepris de défendre le Sadhou,
éprouveront, après nous avoir lu, le besoin de connaître aussi l'opinion
des critiques. Audiatur et altera pars!

(1) Semeur vaudois, 6 mars 1926. — (2) Evangile et Liberté, 24 avril 1926.



UNE POLÉMIQUE SUR LE SADHOU 149

La littérature concernant cette polémique est fort abondante (1).
Mais on pourra s'en faire une idée suffisante en lisant les ouvrages de
M. Friedrich Heiler, Apostel oder Betrüger? Dokumente zum Sadhu-
streit (2), et celui de M. Oskar Pfister, Die Legende Sundar Singhs ; eine auf
Enthüllungen protestantischer Augenzeugen in Indien gegründete religions-
psychologische Untersuchung (3),

Le débat ne date pas d'hier. En mars 1919 déjà, une revue missionnaire

paraissant aux Indes, The Harvest Field, avait demandé des
éclaircissements sur l'histoire du jeûne de quarante jours et des télégrammes
annonçant faussement la mort du Sadhou ; en juillet, le même périodique

publia une réponse qui ne parut pas entièrement satisfaisante. En
été 1923, nouvelle annonce télégraphique de la mort de Sundar Singh,
au Thibet, cette fois ; et nouveau démenti. C'est alors qu'un jésuite
belge, jirofesseur aux Indes, le P. Hosten, résolut de se livrer à une
enquête pour vérifier les récits concernant le Sadhou ; il trouva une aide
précieuse auprès de deux protestants, l'anglican Canon Sandys et le
docteur canadien Nugent, qui avaient des raisons de n'accorder qu'une
confiance limitée à l'apôtre hindou. Et il publia les résultats de son
enquête dans The Catholic Herald of India: sa conclusion était: le
Sadhou Sundar Singh est un imposteur.

A la fin de 1924, deux Jésuites allemands, le P. Alfons Väth et le
P. Heinrich Sierp reprirent cette affaire dans Die katholischen Missionen et
les Stimmen der Zeit. Sans aller aussi loin que le P. Hosten, ils concluaient
que le Sadhou était victime de son imagination ou d'une maladie mentale.

M. Heiler intervint alors et, dans une série d'articles publiés par la
Christliche Welt, prit la défense de Sundar Singh, accusant ses critiques
de partialité théologique ou confessionnelle : il reconnaissait cependant
que les biographies écrites par M. Zahir et Mme Parker n'étaient pas
sans erreurs, et il émettait des doutes sur certains récits du Sadhou lui-
même.

M. O. Pfister, dont le nom est bien connu dans le monde des psychana-
listes, avait, en 1922 déjà, dans un article où il comparait Albert

(1) Voir, entre autres ; Stimmen der Zeit [revue jésuite] sept. 1924, janvier
1925, mai 1926 ; Die kathol. Missionen, 1924-25, p. 52 ; Die christliche Welt,
20 nov. 1924, 18 déc. 1924, 22 janv., 5 et 19 févr. 1925 ; Protestantenblatt,
15 et 22 mars, 19 et 26 avril, 3 mai 1925 ; Zeitschrift für Missioiiskundc, 1924,
cahier 4, 1926, cahier 6 ; Etudes, 5 mars 1925 ; Vie catholique, 25 avril 1926 ;

Recherches de science religieuse, avril 1926 ; Kirchenblatt für die reformierte
Schweiz, 29 avril 1926. — En outre, un chapitre du livre Erhard Schlund,
Religion, Kirche, Gegenwart, München, 1925. — (2) Friedrich Reinhardt,
Basel 1925 ; xv et 191 p. — (3) Paul Haupt, Bern und Leipzig, 1926 ; 327 p.



150 MAURICE BONNARD

Schweitzer et Sundar Singh, élevé certaines objections contre les récits
miraculeux de ce dernier : son article intitulé : Friedrich Heilers « Sadhu
Sundar Singh », paru en 1924 (1), formulait de sérieuses critiques
historiques contre cette biographie. Aussi M. Heiler le prenait-il également à

partie dans ses articles de la Christliche Welt, en même temps que les

trois jésuites sus-nommés. M. Pfister riposta dans la Protestantenblatt,
et ce duel revêtit au début un caractère d'âpreté assez jiénible. Ils ont
heureusement conclu depuis lors une trêve loyale, se communiquant
lettres et documents utiles, et l'ouvrage de M. Heiler, Apostel oder

Betrüger comme celui de M. Pfister, Die Legende Sundar Singhs, qui
peuvent être considérés comme les conclusions de l'une et de l'autre
partie, sont sur un ton plus digne.

De quoi s'agit-il
On l'a vu, le point de départ de toute l'affaire fut une enquête menée

par le P. Hosten à la suite de la fausse nouvelle du décès de Sundar
Singh. Le P. Hosten s'était donné pour tâche de contrôler minutieusement

toutes les allégations des biographes du Sadhou, en cherchant à

obtenir des preuves ou des témoignages irréfutables. Son enquête, qui
lui fit accumuler une masse imposante de documents, le convainquit de

l'impossibilité où se trouvaient le Sadhou et ses biographes de jirouver
la vérité historique des miracles racontés et l'exactitude d'un bon
nombre de faits. MM. Heiler et Pfister ont, chacun de leur côté, contrôlé
cette enquête, avec autant de soin que le permet la distance ; il paraît
établi que si le P. Hosten a trop hâtivement conclu à l'inexactitude en
deux ou trois cas, il a cependant, en général, fourni une documentation
précieuse et précise dont il faut tenir compte.

Il nous est impossible, dans l'espace d'un article de revue, de rejiren-
dre tous les points examinés par ces auteurs. Ceux de nos lecteurs que
cela intéresse jiourront s'en référer aux livres de MM. Heiler et Pfister
dont nous avons parlé ; ils seront frappés du soin méticuleux que l'un
et l'autre apportent à l'examen de chaque cas ; l'étude du jeûne de

quarante jours ne remplit pas moins de soixante-douze pages du livre
de M. Pfister Ils constateront également que si M. Heiler joue le rôle
de l'avocat plaidant pour l'indulgence, M. Pfister assume celui d'accusateur

public avec une rigueur parfois excessive ; et les lecteurs,
apjielés à fonctionner comme jury sont souvent fort embarrassés de

conclure.
En essayant de nous dégager de tout parti-pris, nous avons abouti

aux conclusions suivantes, conclusions qui revêtent forcément un carac¬

ul) Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft, 1924, 4. Heft-



UNE POLÉMIQUE SUR LE SADHOU 151

tère provisoire, et que nous reviserons si des preuves nouvelles et plus
convaincantes sont versées au débat.

Tout en étant convaincu que l'on ne peut expliquer l'incontestable
valeur spirituelle du Sadhou par des phénomènes purement psychologiques

et qu'il y faut supposer des interventions divines, — nous trouvons

pour le moins regrettable que ces interventions aient pris aux yeux
du Sadhou cette forme concrète du miracle extérieur, du surnaturel
objectif ; elle engage, en effet, à des vérifications qui se révèlent nettement

à son désavantage. Il faut mettre un gros point d'interrogation à

côté de tous les récits qui ont pour théâtre le Thibet, parce qu'il ne peut
être prouvé que Sundar Singh ait jamais séjourné dans ce pays, dont il
ne semble bien connaître ni la géographie, ni la langue, ni les mœurs
particulières, — et parce que ses récits offrent trop de divergences ; voir
par exemple, l'histoire du puits de Rasar et celle du saint de Kailash.
Il faut réduire à une semaine (Pfister) ou dix à douze jours (Heiler) le
jeûne de quarante jours, et mettre sérieusement en doute l'histoire des
mauvais traitements subis à Ilom (Népal), etc.

D'ailleurs, comment un homme pourrait-il exiger que nous croyions
sur jiarole ses récits miraculeux, lorsqu'il fait preuve d'une conception
de l'exactitude historique bien différente de la nôtre en des récits tout
ordinaires Jugez-en plutôt par un exemple :

Le 5 juillet 1923, Sundar Singh écrivait à M. Coldstream à Kensington

: «Je viens de rentrer du Thibet.» (1) Le 10 juillet, il écrivait à

M. Steiger-Zust, à Saint-Gall : « Mon très cher ami, je viens de rentrer
du Thibet. Vu certaines difficultés, je n'ai pas pu rester plus longtemps
dans ce pays, mais j'ai pris quelques arrangements avec nos amis
chrétiens tibétains pour continuer l'œuvre du Seigneur dans ces régions
obscures ; ils peuvent faire plus que je ne le puis, car je suis un Indien,
et, après tout, je suis un étranger pour eux. » (2)

Or il est établi que le Sadhou a passé le mois de juin à Kotgarh (qui
n'est pas au Thibet), qu'il a quitté cette localité au matin du 1er juillet,
et qu'il faut cinq jours pour atteindre Sabathu (qui n'est pas non plus
au Thibet) d'où il écrivait le 5 juillet. Il est donc tout à fait impossible
que le Sadhou soit allé au Thibet en été 1923.

M. Heiler a voulu en avoir le cœur net ; il a questionné Sundar Singh ;

celui-ci lui répondit, le 3 mars 1925, que le bruit de son assassinat avait
engagé les autorités à le détourner de son projet de passer au Thibet, et
il ajoute : « Je n'ai jamais dit que j'étais allé au Thibet. Mais à cause de

lettres très brèves à mes amis et de ma connaissance insuffisante de

l'anglais, ce n'était pas clair, et quelques-uns de mes amis ont cru que
j'étais revenu du Thibet ; mais ce que je voulais dire, c'est que, étant en

(1) Cité par Pfister, op. cit., p. 205. —¦ (2) Mission aux Indes. Bulletin du
Comité suisse de secours, septembre 1923, p. 72.



152 MAURICE BONNARD

route pour le Thibet, je suis revenu de mon voyage projeté au Thibet,
à cause de certaines difficultés. » (1)

Tout lecteur impartial nous accordera qu'il est impossible d'admettre
une telle explication : les déclarations des lettres du 5 et du 10 juillet
1923, surtout de la seconde, sont troji explicites pour mettre leur erreur
sur le compte de la hâte ou d'une connaissance insuffisante de l'anglais.
On comprend dès lors qu'il puisse se trouver chez des hommes scrupuleux

de vérité historique le besoin de vérifier les allégations du Sadhou.
Ce travail de vérification a conduit M. Pfister à taxer de légendes les

récits miraculeux du Sadhou; M. Heiler, tout en établissant la probabilité
de la plupart d'entre eux, laisse ouverte l'hyjiothèsc d'une formation

légendaire de ces récits ; mais il ne s'en étonne jias : « Le Sadhou, écrit-il,
est justement — Dieu en soit loué — un enfant naïf, et il est un Hindou,
un Oriental et non pas un anémié par la culture européenne. Sa mentalité

est plus proche de celle de l'homme antique que de celle de
l'occidental moderne » (p. 175).

Ce débat est-il important
Les défenseurs du Sadhou ont voulu faire de cette polémique une

question de principe ; ils ont dit (nous l'avons vu) que les adversaires
étaient les catholiques et les ultra-rationalistes, et que les partisans
étaient du côté des « évangéliques ». La jiartialité des uns comme des

autres est trop évidente jiour cju'on jmisse la nier. Il est des catholiques
qui ont été troublés par l'apparition de cet apôtre si semblable aux saints
officiels — s"il est permis de s'exprimer ainsi, en tout respect —, et
pourtant en dehors de l'Eglise romaine ; qu'ils aient tenté de l'y faire
entrer, comme le rédacteur de l'Ordre chrétien (2), ou de lui enlever, au
contraire son auréole, comme le P. Hosten, il ne faut pas s'en étonner.
Je ne sais si M. le pasteur Pfister accepterait le titre d'ultra-rationaliste ;

mais il ne nous en voudra pas si nous le soupçonnons d'avoir vu. à côté
de la vérité à défendre, un beau cas de psychanalyse à exposer, pour
défendre une fois de plus les thèses psychologiques de Freud. D'autre
part, M. Heiler — pour ne parler que de ce défenseur, — est trop le

champion du christianisme œcuménique et mystique pour être capable
de faire abstraction de ses idées qui se réalisent si bien en Sundar
Singh.

Nous nous refusons cependant à suivre les uns et les autres sur ce

terrain, parce que nous estimons qu'il s'agit moins d'un débat
ecclésiastique ou théologique, que d'une question très localisée sur le Sadhou

: Est-il, oui ou non, absolument digne de foi en ses récits Avec ses

(1) Pfister, id., ibid. — (2) Mai 1925.



UNE POLÉMIQUE SUR LE SADHOU 153

critiques et, remarquons-le, avec ses défenseurs les plus zélés (1), nous
répondons : non.

La question serait importante au premier chef si, comme le prétend
M. Pfister (2), le Sadhou se servait de ces histoires pour établir sa popularité

: « Jésus a souvent défendu à ses disciples de parler de ses miracles

; Sundar Singh, par contre, les raconte à tout propos et a grand
soin qu'on en parle dans tout l'univers. » Mais nos souvenirs jiersonnels
nous amènent à souscrire plutôt à l'opinion de M. Heiler, qui fait
remarquer que le Sadhou ne prêche pas ses miracles et qu'il estime
modestement que Dieu les lui a accordés à cause de la faiblesse de sa

foi. (3)
La question qui demeure est la suivante ; Comment se fait-il que le

Sadhou, par ailleurs si avancé dans la vie spirituelle, ait pu faire ces
entorses à la vérité

Nous l'avons dit, certains de ses adversaires l'ont taxé d'imposteur,
de charlatan ; d'autres de jisychopathe : M. Heiler souligne la
différence de mentalité entre un Oriental et un Occidental, et avec raison :

n'oublions pas que l'ajiôtre hindou a été douloureusement frappé de la
pauvreté de notre vie intérieure, et ne nous étonnons pas qu'il y attribue
plus d'importance qu'à la vérité historique. M. Pfister montre avec non
moins de raison que le problème doit être jiosé, non sur le terrain moral,
mais sur le terrain psychologique ; et là, on constate que tous les génies
ont eu leurs anomalies ; celles du Sadhou consistent d'une part en une
dévalorisation de la réalité — les biens terrestres ne sont rien jiour lui —,
et d'autre part en une survalorisation du surnaturel, qui fait que les

postulats religieux, les asjiirations spirituelles deviennent des expériences

religieuses ; parmi ces asjiirations, il y a le, désir de suivre en tout
Jésus, d'avoir une vie comparable à la sienne et des souffrances toutes
semblables. Et M. Pfister conclut : « II n'est ni un psychopathe, ni un
imposteur, mais bien un homme dont les créations légendaires portent
un caractère anormal et névrosique, et qui s'est gardé d'une manière
très heureuse d'une chute dans une grave névrose jiar des sublimations
de haute valeur. » (4"!

Que l'on explique ces défaillances historiques par la piété hindoue ou

par des anomalies psychologiques, le débat reste important à cause de

cette question posée par le Sadhou lui-même au docteur Nugent :

(1) Nous avons vu l'opinion de M. Heiler ; voici encore celle de M. le pasteur
G. Secrétan, écrite à M. Heiler le 12 août 1924 ; je cite la traduction pour plus
d'exactitude : ...» Darum dürfen wir uns nicht darüber wundern, dass vielleicht
diese oder jene Einzelheit nicht genau der Wirklichkeit entspricht... » Heiler,
op. cit., p. 175 et 176. — (2) Op. cit., p. 56. — (3) Op. cit., p. 178 et 179. —
(4) Pfister, op. cit., p. 305.



154 MAURICE BONNARD

« Dieu m'aurait-il accordé de faire l'œuvre que je fais, si j'étais un imposteur

» Ou, si l'on veut, le bon arbre ne se reconnaît-il pas à ses fruits
Les fruits du travail de Sundar Singh n'excluent-ils pas, à eux seuls, la
possibilité d'une méfiance à son égard D'aucuns l'ont pensé, et M. Heiler
lui-même vient apporter le tribut de confiance d'une « nuée de témoins ».

On pourrait, remarquons-le, parfaitement supposer la réussite d'une
vaste imposture ; l'histoire a enregistré des cas semblables. Mais ce

n'est nullement l'opinion des adversaires mêmes du Sadhou — si tant
est qu'on peut appeler M. Pfister un adversaire. Les témoignages sont
quasi unanimes à reconnaître une haute spiritualité chez Sundar Singh ;

et si quelques auteurs, à la suite de M. Pfister, regrettent que sa piété
ait pris un caractère si supraterrestre, si dépréoccupé de tout ce qui
n'est pas le salut, de tout le rôle de levain que l'Evangile doit jouer dans
le monde, ils s'inclinent quand même devant cette foi si puissante.

Nous nous associons à cet hommage, et ne doutons pas de la vie
religieuse du Sadhou. Mais nous ne pouvons pas suivre M. Heiler quand il
tente de fonder la crédibilité de Sundar Singh en matière de miracles sur
ce brevet de haute spiritualité. Il nous paraît possible de concilier cette
propension à l'inexactitude avec la valeur spirituelle du Sadhou.

Remarquons, en effet, que le même chrétien peut à la fois émettre des

doutes sur la valeur historique de certains récits bibliques, et pourtant
attribuer à ces mêmes récits une haute valeur spirituelle. Les miracles
et les événements de la vie du Sadhou ont toujours eu pour lui une valeur
avant tout religieuse ; soit qu'il spiritualise des expériences concrètes,
soit cju'il concrétise des faits ou des aspirations spirituels, il aboutit
toujours à une expérience enrichissante et à une communion plus intime
avec Christ. Donc, même si ces miracles ne sont que des paraboles, ils
ont eu dans la vie du Sadhou une valeur équivalente à des expériences
réelles ; ils n'ont pas diminué sa valeur morale, ils l'ont augmentée ; et
nous admettons que, une fois la part faite au goût excessif du public
pour le miraculeux, ils ont joué leur rôle enrichissant dans l'influence
incontestablement exercée par Sundar Singh.

Mais remarquons surtout que si Dieu voulait attendre, pour utiliser
un homme, que cet homme soit parfait, rien ne se serait encore fait.
Saint François d'Assise écrivait, avec raison :

« Tu veux savoir pourquoi c'est moi que l'on suit Tu veux le savoir
C'est que les yeux du Très-Haut l'ont voulu ainsi : ils regardent sans
cesse les méchants et les bons, et comme ces yeux très saints n'ont
aperçu parmi les pécheurs aucun homme plus petit, ou plus insuffisant
ou plus pécheur que moi, ils m'ont choisi, pour accomplir l'œuvre
merveilleuse que Dieu a entreprise, il m'a choisi parce qu'il n'en a pas trouvé
de plus vil, et qu'il a voulu ainsi confondre la noblesse et la grandeur, la
force, la beauté et la science du monde. »

Et tous ceux qui sont à l'œuvre dans le champ de Dieu pourraient



UNE POLÉMIQUE SUR LE SADHOU ¦ 155

apporter ce même témoignage de leur humiliation et de leur stupeur à

constater que Dieu veut bien les employer, malgré leur indignité. Encore
cette indignité provient-elle souvent de péchés, de faiblesses morales,
de chutes, — alors que nous ne saurions mettre sur le compte des péchés
un manque de sens historique et une propension à prendre pour des

expériences certaines aspirations religieuses. Ces dernières années,
d'ailleurs, le Sadhou a fait de louables efforts jiour cesser de blesser notre
sens de l'exactitude historique.

Quoi qu'il en soit, il nous paraît prudent de nous garder de tout
«emballement» pour le Sadhou Sundar Singh, comme ce fut trop souvent
le cas lors de son passage en Europe. Conservons-lui notre respect, voire
notre admiration ; mais ne le coiffons pas d'une auréole de saint. Il est

un grand évangéliste, certes, et un grand chrétien, mais c'est un homme,
et qui n'est pas encore parvenu à la stature parfaite de Christ.

Maurice Bonnard.


	Questions actuelles : une polémique sur le Sadhou Sundar Singh

