Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Etudes Critiques : deux ouvrages récents de psychologie religieuse
Autor: Piaget, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380115

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

142 JEAN PIAGET

de la doctrine catholique ; mais les documents historiques sur les-
quels on la fait reposer dans une large mesure ont été reconnus apo-
cryphes ; 1l est difficile dans ce cas de lu1 attribuer la valeur d’un dogme
réveéle.

Le catholicisme n’atteint a P'unité doctrinale des vérités révélées
qu’en biaisant le plus souvent avec les données historiques ou scien-
tifiques les mieux établies.

Suivant une autre voie, le protestantisme cherche a atteindre 'umité
spirituelle dans I'union des cceurs et des volontés par la charité et
le respect mutuel des convictions. Il n’est pas forcément pour cela «la
méconnaissance radicale de I'ordre surnaturel » (p. 201), car s1 cela
était, il serait la négation de toute révélation et du christianisme
par conséquent. Seulement 1l estime que cet ordre surnaturel ne
s’est pas installé dans Thistoire de '’humanité suivant les formules
que propose le catholicisme et s’1l est amené a cette conviction ce
n’est point par orgueil, mais par humble soumission a ce qui est, c’est-
a-dire aux faits loyalement examinés.

Ainsi congue la recherche de la vérité ne va pas sans tidtonnements ;
elle court le danger de s’égarer ; prenant pour acquis des résultats
peut-étre encore provisoires elle risque d’abandonner des 1dées vitales,
sinon prouvées, du moins éprouvées par la tradition.

Que l'on se rassure toutefois. Les Eglises protestantes savent ou
trouver le reméde aux dangers qui les menacent. M. Journet s’en ren-
drait certainement compte, s’1l connaissait du dedans et non du dehors
la vie des communautés religieuses et des nombreux groupes actifs que
la piété protestante a suscités en Suisse romande.

ArvorLp REeEvmoxnD.

DEUX OUVRAGES RECENTS DE PSYCHGLGGIE RELIGIEUSE

Parmi les nombreux travaux parus depuis deux ou trois ans dans le
domaine de la psychologie religieuse, deux sont particuliérement
propres a intéresser les lecteurs de cette revue.

Le premier est d a M. Pierre Bovet. Le sentiment religieuz et la
psychologie de U'enfant (1) contient d’ailleurs un certain nombre d’études
parues ici méme, et sur le détail desquelles nous ne reviendrons pas. Il
importe néanmoins de souligner ce que ce livre nous apporte de nou-
veau. La position de M. Bovet a cec1 de remarquable qu’elle conserve
un juste milieu entre les théses génétiques extrémes et les analyses non

1 Delachaux et Niestlé 1925,



PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 143

génétiques du sentiment religieux. On sait en effet que Schreeder, d’une
part, et les psychanalystes, de I’autre, ont cherché a réduire la religion
a une simple dérivation ou & une sublimation de 'instinct sexuel. La
comparaison de 'extase mystique et de 'amour charnel, en particulier,
a fourni ses plus solides arguments a la théorie érotogénique. Contre ces
simplifications excessives, et d’ailleurs contre toute tentative génétique
(y compris celle de Durkheim, de faire dériver le sentiment religieux de
I’exaltation collective), M. Henr1 Delacroix a récemment soutenu, dans
un fort beau livre (La religion et la foi, Paris 1924), que la notion d’évo-
lution est obscure et que les états religieux constituent un ensemble
sut generis, ou toute la personnalité entre en jeu, y compris, et surtout
la raison organisatrice du réel. A la premiére de ces théses, M. Bovet
reproche son étroitesse. La libido explique peut-étre tout, mais a condi-
tion que 'on nous montre, dans chaque cas particulier, pourquol elle
prend telle forme plutot que telle autre. En d’autres termes, M. Bovet
ne craint pas les explications génétiques, mais dans la limite ou elles
respectent 'originalité du fait a expliquer. A la méthode purement des
criptive, M. Bovet reproche, par contre, son caractére statique. Or, s1 du
point de vue statique, la religion parait bien embrasser ’ensemble de la
personnalité, cela n’exclut nullement le fait que, dans sa source, le
sentiment religieux puisse se rattacher & un instinct isolable et bien
défini.

Le complexus instinctif sur lequel M. Bovet finit par arréter son
choix, c’est le sentiment filial. Le caractére spécifique de la religion
étant, comme I'a si bien vu Durkheim, le sentiment du sacré, lequel
dérive lui-méme du sentiment du respect, seul le sentiment filial est
susceptible de rendre compte, selon M. Bovet, de la genése psycholo-
gique de la religion.

Ce n’est pas le lieu de résumer les nombreuses et suggestives observa-
tions de psychologie infantile que M. Bovet nous donne a appui de sa
thése. Les lecteurs de cette Revue les connaissent bien. Bornons-nous
a relever deux des problémes que souléve I'argumentation de I'auteur.

Le premier nous parait aisé a résoudre, quitte naturellement a ce
que, comme le souhaite M. Bovet lui-méme, de nouvelles recherches
viennent lever nos scrupules. On peut se demander si, en son fonds
instinctif, le sentiment filial est identique chez les enfants de tous les
milieux sociaux. On se pose nécessairement la question, en lisant M.
Bovet, de savoir jusqu’a quel point I’enfant préhistorique éprouvait du
respect pour ses parents, ou jusqu’a quel point le petit Arunta déifie son
pére. Durkheim objecterait a coup siir au psychologue que le sentiment
filial, loin d’étre instinctif, est fagconné par la société. Mais, ici, trop de
données acquises & la psychologie nous empéchent de prendre cette
objection au tragique. Il semble bien que, en son fonds, le mélange
d’amour et de crainte qui caractérise 'attitude du petit pour le grand,



144 JEAN PIAGET

soit parmi les résidus psychiques les plus indépendants de la pression
sociale.

Un second probléme que pose M. Bovet nous parait, par contre, plus
difficile a dominer. Selon M. Bovet, ce qui explique le passage de la
religion filiale du petit enfant a la religion qui invoque des dieux véri-
tables, c’est une sorte de crise durant laquelle I'enfant découvre I'im-
perfection des adultes qui I’entourent et reporte alors sur un objet
plus élevé son sentiment f{ilial primitif. C’est donc au nom de sa con-
science morale que 'individu congoit des dieux plus grands que ses
ancétres. Mais, dans d’autres de ses études, M. Bovet a établi que la
conscience de ’obligation résultait elle-méme du respect, autrement dit
que la morale est elle-méme un produit essentiellement filial. Comment
donc se fait-il que — non pas aujourd’hui, mais dans 'histoire et au
moment correspondant a ce qui est chez 'individu la crise du senti-
ment filial — Pindividu soit parvenu a juger des consignes regues, a
distinguer « entre le bon et le mauvais respect » (p. 141), bref 4 consi-
dérer ses parents ou ses ancétres comme inférieurs par rapport a4 un
1déal donné ? Il semble ic1 difficile d’échapper soit a I'apriorisme soit
a la sociologie. Ou bien, en effet, c’est au nom d’un 1déal permanent
de la conscience que l'individu arrive & dominer les traditions qu’i]
recoit de la société ou les consignes qu’il recoit de ses parents, ou bien
c’est a la suite d’une réflexion produite par la diversité et la contradic-
tion des consignes regues. Mais, dans ce dernier cas, (et c’est la
évidemment la solution de M. Bovet), i1l semble bien que l'évo-
lution de la religion dépende non seulement de processus relevant de la
psychologie individuelle, mais de processus proprement sociaux. Ce
n’est, en effet, que dans une société différenciée que I'individu se sent
libre vis-a-vis des consignes et des traditions, et, comme ’a fort bien
vu Durkheim (dans I'ouvrage par lequel il inaugurait la série de ses
travaux et qui est peut-étre le plus solide de ceux qu’il a écrits), la
différenciation d’une société est en fonction de son volume et de sa
condensaticn.

x %

Le probléme des rapports entre la sociologie et la psychologie est
également au centre des questions soulevées par le beau livre de
M. Raoul Allier: La psychologie de la conversion chez les peuples non
civilisés (1). Nous ne pouvons naturellement songer & résumer les
matiéres contenues dans cet ouvrage. Elles sont innombrables. C’est
I’ensemble des documents réunis par les missionnaires protestants que
M. Allier a collationnés, et ’on est confondu de la richesse des faits qu'il
a su ainsi classer et mettre en ceuvre. A cet égard I'ouvrage de M. Allier,

(1) 2 vol. Payot, Paris 1925.



PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 145

paraissant — a la suite de trente-cing ans de travail — & un moment
ou les faits psychologiques relatifs aux peuples non-civilisés sont parti-
culiérement bienvenus, rendra des services inappréciables, méme sil’on
n’accepte pas toutes les interprétations théoriques de 'auteur.

L’exposé de M. Allier nous conduit, pour ainsi dire, de 'extérieur &
I'intérieur du phénomeéne de la conversion des non-civilisés. Aprés une
analyse des premiers obstacles qui séparent le blanc du primitif — miso-
néisme, difficulté des langues, différences de « mentalités », tyrannie des
coutumes, des habitudes —, M. Allier se livre a une étude systématique
des conceptions religieuses des noirs, conceptions qui viennent s’inter-
poser entre 'enseignement du missionnaire et 'esprit du non-civilisé
et qui faussent ainsi fatalement les perspectives. A ce propos, M. Allier
esquisse une théorie de la magie, une théorie du fatalisme spontané, et
étudie les croyances des primitifs relatives au réve, ainsi que les phéno-
meénes de désagrégation morale qui servent de prodrome a la conversion.
Enfin vient I’analyse de la conversion elle-méme, conversion individuelle
d’abord, avec ses manifestations affectives, et réveils collectifs. Au
cours de ces pages, M. Allier fournit une analyse intéressante du role
de I’émotion dans la conversion, et des tendances des noirs a rechercher
et & entretenir ’émotion pour elle-méme. Or, selon M. Allier, ’'émotion
n’est pas essentielle 4 la conversion. I.’assentiment intellectuel ne suffit
d’ailleurs pas non plus a expliquer celle-ci : I’assentiment ne constitue
pas I’essence du phénomeéne, 1l le manifeste simplement. En son fonds,
la conversion est I’élaboration d’un « moi » nouveau.

Mais, répétons-le, seule la lecture des documents amassés et analysés
par M. Allier donne quelque idée de la richesse du livre. Seulement, a
vrai dire, ces documents, par leur richesse méme, plongent le lecteur
dans une certaine perplexité et ne semblent pas témoigner tous avec la
meéme force en faveur des théses de M. Allier. Trois problémes nous
paraissent & cet égard particuliérement troublants.

Le premier est celui de la mentalité primitive. Contre M. Lévy-Bruhl,
qui oppose la mentalité primitive a la notre, M. Allier soutient que les
processus de pensée des non-civilisés sont plus paralogiques que prélo-
giques, ce qul revient & supposer, avec certains anthropologistes
anglais, que les noirs sont des dégénérés plus que des primitifs. Mais, a
franchement parler, la démonstration de M. Allier est, sur ce point, un
peu bréve, comparée a celle de M. Lévy-Bruhl. 1l y a, d’ailleurs, avan-
tage a dissocier 'une de l'autre deux questions. La premiére est de
savoir si la logique des primitifs procéde ou non, par voie de dégrada-
tion, d’un stade antérieur de logique analogue a la ndtre. Sur ce point,
M. Allier ne nous propose aucune preuve, sinon que les joueurs de
Monte-Carlo retournent 4 la magie par abaissement de la réflexion. Mais
si 'on fait rentrer dans la magie les croyances des joueurs, 1l y a incon-
testablement une magie infantile. Est-elle due & un « abaissement de la

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. x1v (~° 59, 1926). 10



146 JEAN PIAGET

réflexion » ou a des procédés de pensée antérieurs a la réflexion ? D’une
maniére générale la comparaison possible des enfants et des primitifs
nous empéche, pour notre part, de nous rallier a la thése de la dégéné-
rescence des non-civilisés.

La seconde question est beaucoup plus obscure : la logique du primitif
obéit-elle & d’autres principes que la notre ou est-elle simplement « para-
logique » ? Il se pourrait, d’ailleurs, que la difficulté de cette question
tint au fait qu’elle est mal posée. On distingue, en effet, par exemple, le
principe de contradiction et la maniére dont on 'applique. M. Lévy
Bruhl nous dit : les primitifs ignorent ce principe. M. Allier nous dit :
ils le possédent, mais 'appliquent mal. En réalité, le principe de contra-
diction n’est pas un principe, sauf dans les traités de logique. C’est une
fornction, au sens biologique du terme, comme la nutrition est une
fonction. Or une fonction peut &tre constante sans que ses organes solent
pour autant invariants. Ainsi, tous les animaux se nourrissent mais de
maniére trés différente. De méme toute pensée cherche la cohérence,
mais ce qui est cohérent pour le primitif est contradictoire pour nous.
Est-ce prélogique ou paralogique ? La question, ainsi posée, se raméne
a la précédente : la réflexion du non-civilisé est-elle abatardie ou primi-
tive et originale ? Sauf quelques cas possibles de dégénérescence locale,
la réponse ne nous parait faire aucun doute, étant donné, de nouveau,
que I'enfant comme le primitif se satisfait d’une cohérence toute diffé-
rente de la notre.

Le second probléme que souléve M. Allier est celui de la magie. La
solution de M. Allier est que la magie est due & une sorte de raisonne-
ment embryonnaire provoqué lui-méme par une association d’émotions.
Mais on ne peut s’empécher de trouver cette explication un peu facile.
L’étonnante généralité des procédés magiques dans toutes les sociétés
connues, ’'étonnante résistance qu'oppose la fol enla magie aux démentis
constants de l'expérience, la représentation du monde cque suppose
Pefficace a distance sont autant de faits a expliquer, et le transfert
d’émotions semble une notion bien floue pour supporter le poids de
cette explication. On s’étonne, en particulier, que M. Allier ait si peu
recours aux données de la sociologie durkheimienne pour rendre compte
de la foi en la magie, et qu’il songe si peu a la psychologie de 'enfant
pour expliquer I’action a distance. Certes, I’association d’émotions que
décrit M. Allier, est fort bien notée. Mais elle se produit sans cesse chez
nous, en particulier chez ’artiste. Pourquoi n’engendre-t-elle pas la
magie ? On saisit 1c1 sur le vif le défaut d’une thése qui nie toute oppo-
sition de nature entre la logique primitive et la notre. Il v a bien I'exem-
ple des joueurs de Monaco, mais c¢’est que, précisément, le milieu social
ou se plonge le joueur (et ou il a de plus en plus 'impression d’étre dans
un monde étranger au monde habituel) est chargé de traditions, de
« superstitions ». Pour étre logique, 'exemple de M. Allier devrait porter



PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 147

sur des individus isolés, soustraits & toute influence sociale contagieuse.
Or nous ne trouvons ces conditions que chez I’enfant, mais chez I’enfant,
la magie est solidaire d’une mentalité prélogique et prélogique, juste-
ment, parce qu’égocentrique. Le transfert d’émotion ne produit la
magie, chez I’enfant, que lorsqu’il s’accompagne de confusions entre le
moi et le monde, entre le signe et la chose signifiée. En outre, chez
Ienfant, la croyance magique est éphémeére et fragile. Pour donner lieu
a une fo1 véritable, la magie suppose un conformisme social.

En bref, ou bien le transfert d’émotions se produit chez des étres non
socialisés, comme l'enfant, et alors il ne donne naissance a la magie que
grice a d’autres conditions, comme la logique égocentrique en général,
ou bien 1l se produit chez des &tres socialisés, et alors il donne ou non
naissance a4 la magie, suivant le niveau des représentations collectives
régnantes.

Ces remarques nous conduisent 4 un troisiéme probléme, celui du
role de la société dans la conversion religieuse. A lire le second tome de
I’ouvrage de M. Allier, le psychologue reste un peu désemparé devant le
caractére tout individualiste de la description du phénoméne de la
conversion. Que le sentiment religieux soit de nature filiale, comme le
veut M. Bovet ou qu’il soit d au sentiment de la force sociale, comme
le veut Durkheim, dans les deux cas il implique I'action des individus
les uns sur les autres, c¢’est-a-dire un élément social au sens large du
terme. Or les faits mémes collationnés par M. Allier (les faits de miso-
néisme en particulier) tendent & nous montrer que cet élément est bien
plus puissant encore chez le primitif que chez nous. Jusqu’a quel point,
dés lors, a-t-on le droit de décrire la conversion comme s’il s’agissait
d’un rapport tout intime entre le « moi» et un ensemble de croyances,
et cela abstraction faite du double respect que le « moi » accorde soit a
ses parents paiens soit au missionnaire ? Il y a dans toute conversion
une lutte de prestiges, de respects. Les croyances en jeu ne sont pas
appréhendées par l'esprit a I'état pur pour ainsi dire, mais a travers
I'image de celui qui les représente. En ce sens, il est difficile de faire
aujourd’hui la psychologie de la conversion a la maniére classique,
comme si le « moi» était un systéme clos. Le probléeme des rapports
entre le social et I'individuel s’impose au psychologue, et s’imposera
longtemps encore, car il ne semble guére que la solution en soit proche.

Jes~ Piacer.



	Études Critiques : deux ouvrages récents de psychologie religieuse

