
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Études Critiques : philosophie scolastique et problèmes actuels

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE ET PROBLÈMES ACTUELS

Dans le dernier numéro de cette Revue (p. 49-75), M. Pierre Jaccard
a retracé les phases récentes de la mêlée thomiste ; nous voudrions
aujourd'hui envisager de plus près quelques-unes des publications
auxquelles il a fait allusion et qui, déposées au bureau de la rédaction, n'ont
pu être analysées jusqu'à maintenant.

Il y a tout d'abord les deux ouvrages que M. Jacques Maritain a publiés
coup sur coup et qui précisent les attaques dirigées contre le
protestantisme et la jihilosophie moderne. Le plus récent porte le titre
significatif : Trois réformateurs.

Sans en méconnaître la très grande importance, nous le laissons

cependant de côté. M. Bridel en effet a signalé ici même (p. 31-32) tout
ce qu'il y a d'injuste et de tendancieux dans les critiques que M. Mari-
tain adresse à Luther et notre Revue publiera cette armée encore
une étude de M. Karl Roll sur cette question.

Quant à Descartes nous avons indiqué ailleurs (1) à quel jioint l'accusation

d'angélisme qui lui est faite est équivoque. L'évidence
cartésienne ne signifie pas autre chose que la constatation d'un fait intellectuel.

Que la matière soit étendue et que la pensée ne le soit pas, ce sont
là des données irréductibles qui s'imposent à mon esprit sans que je
sache pourquoi il ne pourrait en être autrement. Il y a donc loin de cette
simple acceptation d'un fait à une connaissance angélique qui discerne
la raison créatrice des essences telle qu'elle se trouve en Dieu. Pour le
dire en passant remarquons qu'au xvne siècle l'abbé Fleury, lorsqu'il
compare Descartes et la philosophie scolastique, prend une position
exactement inverse à celle de M. Maritain. Après avoir reproché aux
philosophes du moyen âge leur aridité de forme il ajoute que ceux-ci

(1) Cahiers de jeunesse, octobre 1925.



126 ARNOLD REYMOND

« semblent n'avoir considéré que les vérités en elles-mêmes comme si

ceux à qui ils devaient les faire connaître eussent été des anges ». Il loue
au contraire Descartes d'avoir inauguré une méthode de recherche qui
soumet la vérité à une analyse serrée.

L'accusation d'angélisme est donc une arme à double tranchant qu'il
faut manier avec prudence. Du reste, comme nous l'avons fait remarquer,

l'innéisme cartésien qui inspire la doctrine de l'évidence se rattache
étroitement au grand courant augustinien du moyen âge et, si angélisme
il y a, c'est à saint Augustin et à Platon qu'il faut s'en prendre bien plus
qu'à Descartes.

Si les Trois réformateurs attaquent plus spécialement l'inspiration
religieuse du protestantisme, les Réflexions sur l'intelligence constituent
un réquisitoire violent contre la science et la jihilosophie modernes. Il
ne s'agit jias là du reste d'un traité didactique, mais d'études portant
sur divers sujets, l'unité de l'ouvrage se manifestant surtout dans
l'intransigeance de la doctrine thomiste et dans l'ardeur de la polémique.
M. Maritain ne risque pas de tomber dans le travers qu'il reproche à

certaines tentatives thomistes contemporaines dont, nous dit-il, «l'effort
de sympathie pour la doctrine adverse excède peut-être l'ordre de la
charité et les bornes de la prudence » (p. 40).

En ce qui concerne la science moderne, il cherche à montrer comment
la physico-mathématique, issue de Descartes, aboutit à une impasse,

parce qu'elle a de plus en plus dépouillé la réalité de ses qualités sensibles.

Elle a été de ce fait conduite à un algorithme dont l'interprétation

contredit aux notions les mieux établies du sens commun. Et à

ce propos M. Maritain consacre une longue étude à la physique de la

relativité.
Entre autres choses il dénonce avec beaucoup de raison l'erreur que

commettent certains relativistes en identifiant la mesure du temps et de

l'espace avec le temps et l'espace comme tels : sur ce point nous nous
associons pleinement à sa critique.

Pour nous aussi la notion de simultanéité, par exemple, est autre
chose que la mesure d'une simultanéité entre deux événements physiques

distincts, à condition, bien entendu, de considérer ces derniers
comme ayant une existence objective et indépendante des états de

conscience qu'ils peuvent éveiller chez le physicien.
En effet, la notion de simultanéité doit être posée comme irréductible

et indéfinissable, car elle est donnée dans l'acte même de la pensée
consciente. Elle intervient, sitôt que je porte un jugement simple.
Quand je dis : ceci est ou n'est pas cela, je pose simultanément dans

ma pensée le sujet et l'attribut ; sans une synthèse instantanée de ce

genre, il n'y aurait pas de jugement possible.



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 127

Cela étant c'est une tout autre question de savoir si un événement
physique est mesuré par rapport à un autre comme lui étant antérieur,
simultané ou postérieur.

Etant donné l'interdépendance foncière des phénomènes, il se peut
qu'en passant d'un système de référence à un autre, d'une région de

l'univers à une autre, les étalons choisis pour mesurer séparément le

temps et l'espace subissent par la force des choses des variations que
l'on ne puisse empêcher. Dans ce cas impossible de trouver un phénomène

dont la périodicité partout identique à elle-même servirait d'horloge

universelle et permettrait de mesurer l'écoulement uniforme du

temps. De même en ce qui concerne la longueur spatiale. La seule
donnée constante sera alors une quantité, fonction du temps et de

l'espace tout à la fois.
Supposons maintenant que des observateurs soient placés sur trois

systèmes de référence animés les uns par rajiport aux autres de vitesse
différente et que deux étoiles nouvelles apparaissent dans le ciel. Le
premier observateur constate une apparition simultanée ; le deuxième
note que l'une des étoiles est apparue après l'autre ; le troisième qu'elle
est apparue avant (1).

Dans les trois observations l'invariant spatio-temporel est le même ;

seules les mesures du temps et de l'espace ne sont pas les mêmes.
Lesquelles sont vraies alors Du point de vue strictement expérimental
qui est celui du physicien, la question est dénuée de sens et il faut
déclarer ces mesures du temps et de l'espace également vraies.

Mais si les événements physiques existent objectivement et
indépendamment des sensations éprouvées par les observateurs, l'une des étoiles
s'est embrasée par rapport à l'autre ou simultanément, ou antérieurement

ou postérieurement, à moins que le fait d'exister pour un phénomène

physique n'entraîne pas le fait d'exister dans le temps, ce que le

physicien ne saurait admettre.
Ou bien l'on s'interdit de poser une réalité objective qui existe pour

elle-même en dehors des sensations éprouvées à chaque instant par le

physicien et dans ce cas il ne peut y avoir que des temps et des espaces
individuels coordonnant ces sensations, et l'objet de la physique s'identifie

avec le monde des représentations subjectives.
Ou bien l'on suppose un réel existant en dehors des sensations que

chaque physicien peut éprouver et il se produit dans ce réel des événements

qui soutiennent entre eux et jiour eux-mêmes des relations
temporelles et spatiales en dehors des mesures que nous pouvons en faire.

Ce n'est pas à dire toutefois que le jugement porté par M. Maritain
sur l'ensemble de la physique relativiste soit fondé. Il considère cette
dernière comme une fiction qui réussit (p. 247). Nous accepterions vo-

(1) Voir nos réflexions à ce sujet dans l'Enseignement mathématique, 1920.



128 ARNOLD REYMOND

lontiers cette manière de voir si le terme de fiction était pris dans le
sens d'une hypothèse qui se vérifie ; mais ce n'est pas de cette manière
que M. Maritain l'interprète : « pour qu'il y ait coïncidence entre le
donné physique et les conclusions algébriques, il n'est nullement nécessaire

que les princijies de la théorie soient vrais ; comme l'enseigne en
effet la logique formelle, si du vrai ne peut jamais suivre le faux, du
faux par contre peut suivre le vrai. En sorte que toute théorie
physicomathématique comporte un résidu inadmissible de gratuité, et qu'il
serait vain de vouloir prouver qu'elle est nécessitée en raison par
rapport au réel. Dans le cas de la théorie d'Einstein. — toujours à supposer
que l'expérience en vérifie réellement toutes les conclusions, — on aurait
affaire à un jeu d'erreurs compensatrices qu'on est en droit de croire
assez fréquent dans la mathématique du sensible, mais qui se produirait
ici sur une très vaste échelle » (p. 242).

Raisonner ainsi, c'est se méprendre sur la signification physique de
la théorie de la relativité. Celle-ci n'a pas d'autre portée que la suivante :

Les étalons par lesquels nous mesurons et l'espace et le temps ne peuvent
de par la nature des faits observés rester identiques à eux-mêmes lorsque
l'on passe de certains sytèmes de référence à d'autres ; mais les mesures
obtenues sont aussi vraies dans un système que dans l'autre, car elles

sont toujours conformes à l'observation; elles jiermettent en outre de

conserver, ce qui est l'essentiel, un invariant qui est fonction de ces

mesures spatiales et temporelles. Sans doute pour que cet invariant
subsiste, il faut bien que si l'une des quantités mesurées, espace ou

temps, diminue, l'autre augmente en proportion. Il y a donc bien là
une compensation, mais nun une erreur, puisque la variation est donnée

dans l'expérience même.
On pourrait, il est vrai, reprocher à la théorie de la relativité son

caractère artificiel, puisqu'elle utilise un système de quatre coordonnées

dont l'une est un axe imaginaire. Mais ainsi formulé le reproche
est sans valeur. Dans le donné physique un événement a toujours lieu à

la fois dans le temps et dans l'espaee et par conséquent il est légitime de

le représenter au moyen de quatre coordonnées, si même cette
représentation heurte nos habitudes de perception sensible.

Le fait qu'une théorie est artificielle ne suffit jias à la condamner.
Toute la question est de savoir si elle est utilisable techniquement et peut
provoquer de nouvelles découvertes. Rien de plus artificiel en un sens

que la théorie newtonienne de l'attraction instantanée. Comment un
corps qui ne peut modifier son propre mouvement peut-il agir instantanément

et à distance sur un autre corps Malgré cette difficulté la
théorie de l'attraction s'est pendant longtemps imposée, parce qu'elle
comportait une unité intrinsèque de mesure. Il en va tout autrement
de l'invariant spatio-temporel relativiste. Celui-ci est envisagé comme
la seule donnée sensible immédiate et cependant il ne comporte pas



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 129

d'unité de mesure immédiatement donnée. Pour obtenir le « ds » il faut
toujours passer par la décomposition préalable du réel physique en

espace et en temps, alors même que ceux-ci sont considérés comme
dérivés par rapport à la donnée spatio-temporelle.

C'est cette difficulté surtout qui nous semble rendre la théorie de la
relativité artificielle, c'est-à-dire techniquement peu maniable.

Quoiqu'il en soit, par delà Einstein, M. Maritain attaque Descartes
et ce n'est que justice si, comme M. Meyerson l'a excellemment montré,
la déduction relativiste est issue de la physique cartésienne. Mais l'on
serait en droit de demander à M. Maritain comment il serait possible
en s'appuyant sur le thomisme de résoudre théoriquement et
techniquement les formidables problèmes auxquels se heurte la physique
contemporaine. L'entreprise serait difficile pour ne rien dire de plus ; la
physique d'Aristote et de l'Aquinate implique en effet la croyance en
la fixité des notions qui, tirées du monde sensible, permettent de classer
définitivement certains phénomènes et leurs propriétés. Oubliant que
nos notions se modifient constamment les unes les autres, elle laisse

échapper le côté fonctionnel de la réalité qui paraît seul se prêter à une
investigation scientifique précise.

La philosophie moderne est prise à partie par M. Maritain avec autant
de vigueur que la physique mathématique.

Par sa conception angélique de la connaissance Descartes pousse le

philosophe à se replier sur lui-même et à mépriser le témoignage des

sens qui est indispensable à connaître l'objet.
Avec Kant l'intelligence achève de s'affranchir et prétend par ses

propres lois construire l'objet même de la connaissance. Elle devient
ainsi la mesure du connaissable, puisque celui-ci est son œuvre.

Sous la double influence de Kant et de Descartes l'idéalisme moderne
en est arrivé à faire du moi pensant le dernier point d'appui de toute
vérité et de toute existence. L'intelligence humaine est devenue Dieu ;

elle n'a besoin de rien d'autre que de soi ; seulement elle n'a plus aucune
prise sur les choses ; elle n'atteint que l'apparence de l'être et non plus
l'être pour lequel elle est cependant faite.

Et s'il en est ainsi, c'est que « les modernes qui se font gloire présomp-
tueusement d'avoir inventé la critique de la connaissance font consister
cette fameuse critique à ne pas connaître la connaissance » (p. 48). « La
grande faiblesse du fondateur du criticisme, c'est de n'être pas assez

critique. Il manque du courage critique (le courage du juge). » (p. 9)
« C'était un naïf harcelé par le scrupule intellectuel : combien plus naïf
que Pascal Combien moins hardi que Thomas d'Aquin Il croit
naïvement à la valeur éternelle de la physique newtonienne. » (p. 10)

Ce dernier reproche est pour le moins étrange. En prenant pour base

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIV (x° 59, 1826). 9



130 ARNOLD REYMOND

de ses spéculations la physique newtonienne, Kant n'a pas agi plus
pauvrement que saint Thomas ne l'a fait en s'inspirant de la physique
d'Aristote.

De même ce n'est pas dire grand^hose que de déclarer ceci : « le

système de Kant comme tous les grands systèmes modernes n'a vécu

que le temps d'une génération humaine (si autem in potenlibus octo-

ginta anni...) » (p. 302).
Le thomisme dès la fin du xive siècle a subi, lui aussi, une forte éclipse

et il n'est pas impossible que sa brillante résurrection ne soit que passagère.

Du reste la popularité dont jouit une philosophie à un moment
donné ne prouve rien pour ou contre sa valeur définitive.

Mais laissons de côté ces questions de détail et essayons d'aborder la
question centrale qui est le problème de la connaissance.

On sait dans les grandes lignes comment saint Thomas y répond. Il
reprend les distinctions aristotéliciennes des formes (idées) et de la
matière, de la puissance et de l'acte ; mais il admet en outre que les

essences (ce par quoi un être est défini) peuvent exister indépendamment
de la matière qu'elles informent.

Cela étant, la connaissance est un acte. L'intelligence humaine est

par nature disposée à recevoir les essences ; mais elle n'en possède

aucune à l'état inné ; car alors elle ne serait plus un intellect en
puissance, mais un intellect en acte, comme l'intelligence des anges.

Le contact avec le monde sensible est donc indispensable à l'esprit
humain pour acquérir n'importe quel genre de connaissance. Dans le
inonde sensible en effet les essences se trouvent actualisées et notre
esprit les en dégage par abstraction.

Mais si la connaissance vise à l'être, ne va-t-elle pas laisser échapper
ce dernier dans sa réalité concrète et individuelle, puisqu'elle est
contrainte à un travail d'abstraction

M. Maritain s'efforce de montrer qu'il n'en est pas ainsi. Il analyse
avec beaucoup de soin le processus de l'activité intellectuelle qui
partant de la sensation au travers du jugement et du raisonnement aboutit
à la connaissance de l'objet. Il rejette l'opinion qu'il y a identité entre
la pensée et l'être ; mais il rejette aussi les opinions selon lesquelles l'idée
serait une sorte de copie de l'objet ou bien encore lui serait radicalement
hétérogène.

Selon M. Maritain la connaissance atteint vraimentl'être de son objet.
Le sujet connaissant, tout en restant lui-même, se rencontre avec l'objet
sans imposer à ce dernier aucune déformation. Il le connaît pleinement,
mais en tant qu'il est autre que lui-même.

Si nous comprenons bien M. Maritain, dans la sensation l'intelligible
ou être de tendance qui est dans l'objet se communique à notre intelligence

et celle-ci par son activité construit un intelligible qui vient se

fondre avec le premier.



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 131

« Connaître, pour saint Thomas, ne consiste ni à recevoir une empreinte
ni à produire une image, c'est quelque chose de bien plus intime et de

bien plus profond. Connaître, c'est devenir, devenir le non-moi » (p. 322).
Mais ce n'est pas pour autant perdre son être, s'absorber dans la

chose. Il y a là une union d'une nature spéciale ; elle est plus intime que
celle de la forme et de la matière ; mais elle laisse aux deux termes qui
la composent leur être propre « car je reste ce que je suis et la chose

reste ce qu'elle est tandis que je la connais, c'est dire qu'il s'agit là
d'un devenir immatériel, d'une identification immatérielle et que la
connaissance est fonction de l'immatérialité. Connaître consiste donc à

devenir immatériellement l'autre » (p. 322).
Il y a ainsi dépendance absolue à l'égard de l'objet, c'est-à-dire de

ce qui est et l'on évite le subjectivisme kantien. Il y a cependant maintien

de l'activité de l'esprit, ce qui écarte l'empirisme sensualiste.
De cette façon F « adaequatio rei et intellectus » se trouve réalisée et

du même coup légitimée « car la chose est la même dans le réel et dans
le concept, s'il s'agit de son essence (de ce qu'elle est), et de son intime
constitution intelligible. Mais elle existe d'une manière toute différente
dans le réel et dans le concept : ici d'une existence matérielle, singulière
et concrète, là d'une existence spirituelle (intentionnelle), abstraite et
universelle, qui lui permet d'être brassée, divisée, inspectée sous tous
ses aspects par l'intelligence, sans toutefois que ce qu'elle est se trouve
par là altéré ou contaminé en rien » (p. 327).

La solution proposée par M. Maritain à la suite de Thomas d'Aquin
est-elle satisfaisante Si même l'on admet le réalisme ontologique et la
formule que connaître, c'est connaître l'autre en tant qu'autre, une
question subsiste. A quels signes certains saurons-nous que nous
connaissons l'autre en tant qu'autre Si l'activité de l'intelligence est
vraiment telle et n'est pas passivement déterminée, quand saurons-
nous que les concepts construits par elle rejoignent les concepts constituant

l'essence de l'objet Le problème critique, loin d'être résolu,
subsiste donc entièrement.

On peut se demander du reste si les postulats posés par Thomas
d'Aquin se justifient. C'est ce que M. Louis Rougier a fait récemment
dans un ouvrage magistral intitulé : La scolastique et le thomisme. Nous
retrouvons dans cet ouvrage la prodigieuse érudition, la clarté et la
maîtrise dialectiques auxquelles l'auteur des Paralogismes de la raison
nous avait accoutumé.

M. Rougier ne se contente pas d'une étude superficielle. Dans un
livre premier il prend le problème scolastique à sa source, d'abord chez
les Pères de l'Eglise grecs et latins, puis chez les penseurs du moyen



132 ARNOLD lìl.VMOND

âge jusqu'au xie siècle, et il en arrive à la solution jiroposée par saint
Thomas ; dans un deuxième livre il montre comment cette solution
s'est préparée au cours des âges et il fait voir qu'elle consiste avant tout
à transformer en distinction réelle la distinction purement logique faite
par Aristote entre l'essence et l'existence. Ce point établi il aborde les

dogmes révélés et démontre comment saint Thomas par la distinction
réelle de l'essence et de l'existence est à même de les justifier. Enfin
dans un troisième et dernier livre il passe en revue les écoles anti-thomistes

et conclut à l'échec inévitable et définitif de la scolastique.
Ainsi compris le livre de M. Rougier intéresse non seulement les

philosophes, mais aussi les théologiens. Il éclaire plus d'un jiroblème
délicat concernant l'évolution des dogmes dans ses rapports avec la
philosojihie grecque. Nous citerons seulement tout ce qui concerne
l'Incarnation et la Trinité (p. 398-457 et 537-563). La variété des auteurs
cités et l'abondance des textes, la mise en lumière des problèmes essentiels

jointe à une connaissance approfondie des théories. anciennes et
modernes, la clarté et l'originalité des critiques adressées à la scolastique,

tout contribue à faire du livre de M. Rougier un guide aussi
instructif que suggestif.

Nous ne pouvons songer à le suivre sur tous les points de son argumentation

serrée ; nous tenterons seulement d'en reproduire la ligne
maîtresse en ce qui concerne la mentalité réaliste et le problème de la raison.

La mentalité réaliste consiste, d'après M. Rougier, à affirmer l'identité

foncière entre ce qui est pensé et ce qui est réel. L'être vrai (et non
apparent) sera donc celui qui est exempt de toute contradiction. Mais
alors on aboutit à l'être de Parmenide, un, immobile, identique à lui-
même et finalement on ne peut dépasser l'affirmation : l'être est.

Pour élargir cette affirmation, si pauvre de tout contenu qualitatif,
il faut restreindre le réalisme. C'est ce qu'Aristote a fait au moyen de
trois théories qui sont : la théorie des catégories, celle des transcendan-
taux ou de l'analogicité de l'être, jiuis la théorie concernant la
distinction de l'existence en acte et de l'existence en jiuissance.

« Tout ce que l'on peut dénommer se subsume, non sous un genre
unique (1), mais sous dix chefs fondamentaux irréductibles qui sont
les dix catégories ; tout être peut exister selon deux modes, en puissance
ou en acte : enfin, il est des notions, telles que l'être ou l'un, qui ne sont
pas des genres suprêmes, ni se subsument sous aucune catégorie, mais
qui s'attribuent analogiquement à toutes les catégories et se disent
analogiquement de tous modes d'existence, à des titres divers ; c'est
ainsi que l'être n'est pas un genre suprême qui serait diversifié par des
différences extrinsèques (2). car rien n'est extrinsèque à l'être ; c'est un

(1) Comme le croyait Parmenide.
(2) Comme par exemple le genre animal qui comprend plusieurs espèces :

protozoaires, etc. se différenciant par des caractères extrinsèques.



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 133

analogue, un attribut transcendantal qui se dit différemment de la
substance qui existe en soi, et de l'accident toujours inhérent à un sujet,
de l'être en puissance et de l'être en acte » (p. 133).

Thomas d'Aquin reprend ces distinctions : mais il apporte au réalisme
de nouvelles restrictions qui loin de prolonger celles d'Aristote les contredisent.

« Le Stagirite avait rivé les couples de concepts matière et
puissance, forme et acte : toute substance, pour autant qu'elle comporte de

la puissance, emporte de la matière en proportion. L'Aquinate brise cet
accouplement de concepts ; pour lui une substance peut être composée
de puissance, sans l'être de matière... Le Stagirite avait déclaré que
l'essence et l'individu, que la nature et son suppôt sont une seule et
même réalité : l'Aquinate, pour justifier les dogmes de la Trinité et de

l'Incarnation, rejette cette identité et proclame leur différence objective

» (p. xxix).
De toutes les nouvelles restrictions ainsi apportées par Thomas

d'Aquin, la plus importante est sans contredit la distinction
ontologique faite entre l'essence et l'existence.

Pour Aristote une définition n'implique jamais l'existence (logique
ou empirique) du défini. On peut définir un phénix sans qu'il en découle

par là-même l'existence de cet animal fabuleux.
Le thomisme ne s'en tient pas à la distinction purement formelle de

l'essence et de l'existence ; il lui confère une portée ontologique et
déclare que si l'essence d'une chose n'implique pas logiquement son
existence, c'est que cette chose n'existe pas par elle-même, en vertu de

son essence (a se), mais par autrui (ab alio), c'est-à-dire par abaliété
et non par aséité.

Dans ces conditions l'existence de la chose est contingente. Elle se

compose en effet au point de vue ontologique de deux principes
distincts, son essence qui est simple capacité ou puissance d'exister et son
existence même qui lui est conférée par un acte créateur. Dans ce composé

d'essence et d'existence qui constitue un être concret, l'essence se

comporte comme un facteur limitatif déterminant l'acte d'exister à tel
genre et à telle espèce.

Dieu est le seul être en qui l'essence entraîne nécessairement l'existence.

Par suite tout ce qui est créé est contingent et le panthéisme est
évité et le dogme de la création assuré.

Le dogme de l'Incarnation se justifie également par la distinction
réelle entre l'essence et l'existence. En effet, appliquée à un individu
raisonnable, cette distinction se ramène à celle de la nature et de la

personne. Par conséquent la nature humaine du Christ n'implique pas
nécessairement le fait pour elle d'exister ; elle peut donc être assumée

par la personne divine du Verbe qui lui communique sa propre
existence.

On voit comment en complétant et au besoin en déformant le réa-



134 ARNOLD REYMOND

lisme d'Aristote, saint Thomas est parvenu à l'adapter aux exigences
de la pensée chrétienne.

Mais quelle est la valeur du réalisme ainsi compris M. Rougier
résume sa pensée sur ce point dans un chapitre consacré à la raison.

Les scolastiques affirment tout d'abord que la raison dans ses principes

constitutifs est la même chez tout homme ; or, selon M. Rougier,
ce n'est pas le cas. U y a divers types de mentalité (animiste, symbolique,

etc.). « La croyance en l'unité de la raison considérée comme donnée

tout d'un coup, invariable dans le temps, universelle dans l'espace, est

un dogme métaphysique et religieux : ce n'est nullement une notion
positive, confirmée par les faits » (p. 775).

Quant au mécanisme de cette raison universelle, les scolastiques le

conçoivent sur le type de la logique d'Aristote. Or cette logique repose
sur une substructure métaphysique qui s'est révélée au cours des âges

comme erronée (division de l'être en substances et en accidents, en
formes et matière, etc.). Elle considère que les principes d'identité, de

contradiction et de tiers exclu règlent non seulement la pensée, mais
les choses. Elle s'attache aux invariants statiques de la réalité, compris
du reste d'une façon erronée. Elle laisse échapper les éléments fonctionnels

de l'être.
La raison une fois examinée dans son mécanisme, il reste à voir quel

est son contenu. Ce contenu selon les scolastiques est formé de divers

apports.
Le premier de ces apports est constitué par les évidences sensibles ;

mais la science moderne a montré ce qu'il fallait penser de certaines
représentations du monde sensible tenues pour évidentes (l'immobilité
de la terre, par exemple). De ces évidences sensibles il n'en est pas une
qui à un moment donné ne puisse être ébranlée, pour faire place à une
autre.

Viennent ensuite les évidences rationnelles qui se ramènent pour les

scolastiques à des propositions predicatives dont les termes et leur
rapport sont évidents par eux-mêmes. Telle la proposition : le tout est

plus grand que la partie. Mais l'évidence n'est ici que conditionnelle.
Elle tient à des hypothèses déjà faites, à des définitions ou à des conventions.

Par exemple l'affirmation que le tout est plus grand que la partie
est vraie des ensembles finis ; elle ne l'est plus des ensembles infinis.

Le troisième apjiort ou donné « révélé » ne fait pas partie du contenu
naturel de la raison est en ce sens que celle-ci livrée à ses propres forces

peut le pressentir mais non le découvrir. Le dogme doit donc être
accepté tel que l'Eglise l'a formulé; tout ce que la raison peut faire,
c'est de montrer qu'il n'est pas contradictoire en soi.

Une fois posés les divers genres de données premières, la raison est
capable de construire une philosophie chrétienne ; mais elle doit pour
cela adopter les principes restrictifs du réalisme établis par Aristote



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 135

et les principes accommodateurs de Thomas d'Aquin. Or selon M. Rougier

il n'est aucun de ces principes qui ne soit arbitraire ou trop extensif.
Prenons celui des transcendantaux, qui est l'analogicité de l'être.

D'après Aristote qui désire éviter la position extrême prise par
Parmenide, la notion d'être n'est ni une catégorie, ni un genre suprême ;

elle est un attribut transcendant qui convient analogiquement à tout
ce qui est. Cette conception toutefois est arbitraire. Sans doute Dieu et
la créature, la substance et l'accident existent différemment ; mais ils
ont en commun l'exister. Rien n'empêche donc d'abstraire cet élément
commun et de former la notion abstraite d'être, genre suprême sous
lequel ils se subsument nécessairement. « Des notions analogues deviennent

ainsi univoques à un degré plus poussé d'abstraction et ne sont
analogues que dans la mesure où l'on peut abstraire univoquement leur
élément d'identité» (p. 187).

L'exposé précédent ne donne qu'une idée imparfaite de la discussion
serrée à laquelle M. Rougier soumet l'ensemble de la philosophie
thomiste. Après cette discussion il ne reste pas pierre sur pierre de la magnifique

cathédrale élevée avec tant de soin et de diligence par l'Aquinate.
Sur les rapports du thomisme avec les sciences modernes les

réflexions de M. Rougier sont en somme parfaitement justifiées. L'aristotélisme

par ses postulats est en désaccord avec les résultats les mieux
établis de ces sciences. Il contredit en mécanique au principe d'inertie ;

en astronomie il conduit à l'erreur géocentrique ; il impose à la physique
les qualités et les forces occultes et à la biologie la fixité des espèces.

D'une façon plus générale les attaques de M. Rougier tiennent en
échec le réalisme thomiste, car elles montrent avec précision que les
évidences sensibles, les évidences rationnelles et le donné révélé ne
constituent pas le bloc intangible sur lequel ce réalisme pourrait édifier

la connaissance vraie.
Est-ce à dire cependant que cette critique soit elle-même entièrement

fondée et à l'abri de tout reproche Nous ne le pensons pas et voici
pourquoi.

En ce qui concerne l'unité de la raison nous avons déjà montré à

plusieurs reprises que toute pensée humaine, sitôt qu'elle est consciente,
obéit à la juridiction formelle des principes d'identité, de contradiction
et du tiers exclu.

La mentalité animiste se conforme à cette loi aussi bien que les

mentalités symbolique ou scientifique. Sans doute le sauvage, en vertu
de sa croyance aux participations mystiques, identifie des animaux que
la science sépare nettement ; mais il déclare d'autre part que ces

animaux sont incompatibles avec les êtres dont les propriétés mystiques



136 ARNOLD REYMOND

sont différentes. Il y a donc pour lui comme pour le savant des parentés
et des oppositions ; seulement celles-ci sont placées sur un autre plan
que celui des classifications scientifiques.

Le jugement le plus rudimentaire, sitôt qu'il est conscient, se précise
forcément sous la forme de : « ceci est ou n'est pas cela » ; il implique
par conséquent les principes de contradiction, d'identité et de tiers
exclu.

S'il en est ainsi, on ne saurait souscrire à l'opinion de M. Rougier.
D'après lui « ces principes sont, pour un logicien actuel, dépourvus de

tout mystère. Ils ont la portée de conventions qui fondent la possibilité
du discours : celle de prendre le même mot, dans le même sens, au cours
d'une discussion, ou encore de stabiliser les propriétés des objets sur
lesquels on raisonne.., » (p. 145).

Raisonner ainsi, c'est, nous semble-t-il, jouer sur les mots ou
commettre une pétition de principes. En effet adopter par convention tel
mode de penser plutôt que tel autre suppose une délibération préalable
à la suite de laquelle un choix peut être fait. Mais comment délibérer,
c'est-à-dire réfléchir, sans penser et formuler un jugement implicite ou
explicite et comment juger sans faire usage des principes mêmes que
l'on prétend ensuite avoir été adoptés par convention Cette pétition
de principes est si manifeste qu'il est étrange de voir des logiciens
comme M. Rougier et M. Goblot la commettre.

Le contenu de la pensée peut sans doute varier et à cet égard il est
loisible de distinguer divers types de mentalité ; mais en ce qui concerne
l'activité même de la pensée, sitôt qu'elle est consciente, elle obéit
forcément aux principes régulateurs sans lesquels elle serait
incompréhensible.

On sait assez que la dialectique de Hegel ne saurait se dérober à cette
obligation. Thèse et antithèse n'aboutiraient jamais à une synthèse si,

comme M. Meyerson entre autres l'a montré, la pensée de jiar sa constitution

n'aspirait à l'identité.
On le voit. Formellement tout au moins la mentalité humaine est la

même dans tous les endroits et en tout temps. En tout homme les

mouvements du corps ont pour condition première l'existence d'un squelette
auquel s'attachent les muscles et ce n'est point par convention que
l'organisme a adopté ce squelette ; de même chez tout homme les

mouvements de la pensée consciente sont conditionnés par les principes
normatifs sans lesquels le plus rudimentaire des jugements ne se concevrait

pas.
Mais on peut aller plus loin et se demander si un certain réalisme

n'est pas impliqué dans toute démarche de la pensée aussi bien scientifique

que métaphysique.
M. Rougier déclare à maintes reprises que dans un système hypothé-

tico-déductif une convention préside au choix des propositions premières



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 137

qui servent de point de départ à ce système. Nous le voulons bien ;

mais la question subsiste de savoir si ce choix est ou n'est pas fait d'une
façon purement arbitraire. Si oui, il relève du hasard et on ne voit pas
comment il pourrait contribuer à l'élaboration d'une science fondée en
réalité, c'est-à-dire capable de prévoir l'enchaînement des phénomènes.
Si le choix n'est pas livré à l'arbitraire, il faut bien admettre alors qu'il
y a du réalisme impliqué dans les démarches de la pensée scientifique.
Il y a une certaine adaequatio rei et intellectus en ce sens que tel groupe
de concepts figurant dans les propositions premières choisies est jilus
en harmonie avec les données de l'expérience que tel autre groupe de

concepts.
Selon M. Rougier le réalisme conduit forcément à la formule de

Parmenide, à la fois universelle et vide : l'être est, le non-être n'est pas.
Pour éviter cette impasse il suffit de recourir au conceptualisme. « Le
réaliste jirend comme donné l'universel pour en déduire le singulier,
l'abstrait pour en déduire le concret ; le conceptualiste suit la marche
inverse. Le premier rencontre forcément le problème métaphysique de

la multiplicité des êtres et de leur individuation ; pour le second ces

problèmes sont mal posés, il n'y a jias lieu de déduire ontologiquement
le concret de l'abstrait, le singulier de l'universel, mais le concret et le

singulier étant le donné immédiat, il suffit d'expliquer comment on peut
en extraire, conceptuellement, l'abstrait et l'universel» (p. 188). Tout
en définitive se ramène « au problème psychologique très simple de

l'abstraction » (p. xxxv). Ici encore la question est loin d'être résolue.
Nous voulons bien que par abstraction nous construisions les systèmes
d'invariants statiques et fonctionnels qui composent la science moderne.
Mais ici encore le système choisi, de préférence à tout autre, sera celui
qui cadrera le mieux avec l'explication du plus grand nombre possible
de faits ; c'est dire qu'il est plus qu'un autre lesté de réalité. Un certain
réalisme est donc impliqué dans le choix de ce système.

De plus le conceptualisme grâce auquel d'après M. Rougier la science

moderne se construirait tend au même but que le réalisme aristotélicien.
Il vise lui aussi à poser des lois de plus en plus universelles et capables
cependant d'expliquer des phénomènes singuliers en aussi grand nombre

que possible. Il n'y a de différence que dans les éléments choisis par
l'abstraction.

Le réalisme scientifique, pourrait-on dire, s'est orienté vers les aspects
fonctionnels de la réalité en tant qu'ils sont mathématiquement mesurables

et dépourvus de finalité.
Le réalisme aristotélicien, et thomiste par conséquent, s'est attaché à

découper dans le réel des éléments statiques et qualitatifs, tenus pour
invariables, dont les positions réciproques relèvent d'une finalité
inhérente à l'Univers.

Dans l'un et l'autre cas il s'agit d'expliquer le singulier, là au moyen



1 38 ARNOLD REYMOND

de lois de plus en plus universelles qui s'impliquent mutuellement, ici
grâce à des concepts universels qui subsument les concepts particuliers.

Le premier type d'explication s'est révélé infiniment plus fécond que
le second. Comme le dit très bien M. Rougier « le contenu de nos concepts
pour autant qu'ils se réfèrent à des réalités objectives, n'est pas fixé
une fois pour toutes par définition : il est en état de perpétuel remaniement,

à mesure que se poursuit la lente adaptation de l'esprit à la
nature».

Est-ce à dire cependant que le deuxième type d'explication puisse
être entièrement rejeté. Il ne le semble pas. La science moderne à côté
des invariants fonctionnels doit maintenir des invariants statiques
(telle la notion d'atome) et les envisager qualitativement (caractères
positif et négatif des électrons) ; en outre, d'après M. Rignano, la biologie
ne peut se passer de considérations finalistes ou tout au moins de leur
substitut. (1)

Quoi qu'il en soit, un problème métaphysique subsiste en tout cas.
La raison est douée d'un mécanisme formel irréductible \ elle s'efforce
d'autre part d'assimiler la réalité et elle y réussit pour une large part.
Comment exjiliquer cette irréductibilité et cette assimilation

Les analyses de M. Rougier décrivent avec beaucoup de finesse et de

profondeur les aspects logiques et psychologiques de la pensée ; mais
elles laissent intact le problème métaphysique concernant l'existence
de la raison au sein d'un univers matériel incapable, semble-t-il, de la
faire jaillir de son sein.

Des remarques analogues s'appliquent à la position prise par M. Rougier

vis-à-vis de la vérité religieuse. Sans doute le donné révélé n'est pas
un bloc intangible ; la formule d'un dogme ne peut jamais être tenue
pour définitive, car elle est toujours fonction de l'ensemble des connaissances

qui existaient au moment où elle a été élaborée. A cet égard les

critiques que M. Rougier adresse aux dogmes catholiques sont parfaitement

justifiées ; elles s'inspirent du reste dans leur ensemble des

travaux des théologiens protestants.
Ce n'est pas à dire que le christianisme doive être purement et simplement

rejeté pour cela.
M. Rougier insiste, il est vrai, sur l'incompatibilité qui existerait entre

la philosophie antique et la soi-disante vérité chrétienne et il a précisé
•ses vues sur ce point dans un récent ouvrage : Celse ou le conflit de la
civilisation antique et du christianisme primitif (2).

Les croyances chrétiennes, dit-il, sont absurdes en regard des doctrines
professées par les philosophes grecs. Aussi, pour s'imposer, font-elles
appel à un trouble sentimentalisme formé d'extase mystique et de la peur

(1) Scientia, 1925 et 1926.
(2) Voir les réflexions de M. P. Jaccard sur ce livre.



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 139

de l'enfer. Elles bouleversent les cadres sociaux, les hiérarchies qu'avait
construits à grand'peine la sagesse antique. Par là elles désaxent la
pensée européenne de sa ligne normale et sont la cause des troubles qui
nous agitent encore. Ces diverses thèses sont prouvées par des citations
nombreuses tirées des premiers Pères de l'Eglise et de leurs adversaires.

M. Rougier reconnaît toutefois et loyalement que «l'honneur
impérissable du christianisme c'est d'avoir montré le côté relatif de tout
progrès humain, la distance qui sépare nos aspirations les plus hautes
de nos réussites les plus rares ; c'est d'avoir élevé une solennelle protestation

contre la singularité du sort qui est fait à des êtres qui conçoivent
le parfait et ne peuvent y atteindre ; c'est d'avoir dénoncé le scandale
des apparences sensibles où le bien est sans cesse aux prises avec le mal,
l'erreur aux aguets de la vérité, où la sottise bafoue la sagesse, où la
prospérité flatte l'insolence et l'iniquité» (p, xxix).

Mais si tel est l'idéal chrétien, un pareil idéal ne va pas sans un principe

de vie nouvelle qui devait forcément bouleverser le monde antique.
Dans ces conditions, et pour le juger équitablement, on ne saurait s'en
tenir aux essais d'interprétation qui en ont été donnés par les premiers
pères apologistes. C'est comme si l'on voulait apprécier la science

moderne d'après les travaux de l'arithmétique pythagoricienne, tout
imprégnée encore de propriétés occultes.

Dans la mesure où le christianisme renouvelait de fond en comble la
vie intérieure de l'homme et ses certitudes d'espérance éternelle, il ne

pouvait être d'emblée compris dans sa profonde signification et c'est

pourquoi les arguments invoqués aux débuts pour le défendre furent
souvent maladroits et peu fondés.

S'ensuit-il qu'une appréciation plus juste des valeurs chrétiennes
nous oblige à opter pour ou contre la civilisation antique, à nous reconnaître

« Nazaréen ou Hellène, croisé du Golgotha ou adorant de l'Acropole

» (p. xxxin)
Nous n'acceptons pas un tel dilemme qui consiste à rejeter en bloc la

civilisation antique parce que notre inspiration religieuse serait de

source chrétienne. Nous estimons qu'il s'agit ici non d'un choix, mais
d'un triage. Ce triage en l'espèce consiste aussi bien à laisser tomber les

manifestations caduques du christianisme qu'à retenir les leçons
souvent admirables de la sagesse antique.

Notre Suisse romande n'est en général pas gâtée sous le rapport de

l'intérêt que la France, notre grande voisine, prête à ses travaux
philosophiques ou théologiques. M. Parodi, par exemple, estime que le

problème central du xixe siècle a été au point de vue philosophique
celui de la liberté ; il n'en passe pas moins complètement sous silence



140 ARNOLD REYMOND

les noms de Ch. Secrétan et d'Ernest Naville dans l'histoire détaillée
qu'il consacre à La philosophie française contemporaine.

C'est dire que le livre publié en 1925 par M. Charles Journet dans la
collection philosophique de M. Maritain et intitulé : L'esprit du
protestantisme en Suisse, nous a vivement intéressé, car non seulement il
témoigne d'une ardente conviction et d'une science avertie, mais sauf
une première partie concernant Zwingli. il est consacré tout entier « aux
tendances contemporaines du protestantisme en Suisse romande».

Nous ne nous plaindrons pas des critiques sévères que ce livre juge
bon d'adresser à ceux qui représentent les tendances en question.
Ces critiques, certes, ne sont pas exemptes de parti pris, si justes qu'aient
pu être les intentions de M. Journet à cet égard ; elles n'en restent pas
moins salutaires, puisqu'elles nous obligent à refaire un examen de

conscience intellectuelle, à marquer plus nettement notre point de

vue et les divergences qui nous séparent du catholicisme.
Ces divergences se marquent dès le titre que M. Journet a choisi

pour son ouvrage, car en réalité ce qu'il a étudié, ce n'est pas «l'esprit»
de notre protestantisme romand, mais bien plutôt certains courants
de pensée qui le caractérisent. Et encore ces courants de pensée sont-
ils envisagés bien plus sous leur aspect critique et négatif que dans leur
tendance positive. Tels qu'ils sont présentés, ils sont donc loin d'être
le reflet de la piété vécue des Eglises. Pour manifester cette dernière
des articles ou ouvrages tels que ceux de MM. Philippe Bridel ou Aloys
Berthoud, pour ne citer que ceux-là, eussent été plus significatifs. (1)

Il y a donc lieu selon nous de distinguer entre l'esprit qui anime la
foi et la pensée qui exprime cette dernière et c'est pourquoi en lisant
le livre de M. Journet nous nous sentons à la fois très près et très loin
de lui. Pour justifier ce double sentiment il faudrait reprendre l'une
après l'autre les affirmations théologiques que M. Journet oppose à

la pensée protestante, ce qui dépasserait les limites d'un simple compte
rendu.

Essayons cependant de préciser en quelques mots notre pensée
sur ce point.

Pour le catholicisme il ne saurait y avoir divorce entre la piété et
l'épanouissement théologique qu'elle comporte ; le protestantisme au
contraire estime que l'on peut s'abreuver à la même source de vie,
sans donner de l'eau de cette source la même analyse chimique.

Cela étant, par delà les dogmes de la théologie catholique que M.
Journet expose avec tant de clarté et de profondeur, nous découvrons
exprimés avec chaleur et émotion les espoirs éternels et les certitudes

(1) Disons cependant que M. Journet dans la Revue des Jeunes, de

juin 1925 a réparé cet oubli en consacrant à M. Bridel une importante
étude.



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 141

vécues auxquelles nous-mêmes nous aspirons et sur ce terrain nous
réalisons être en accord avec lui.

Quant aux divergences elles ne nous paraissent pas porter sur ce

que l'on peut appeler la matérialisation du dogme. En effet, nous
n'estimons pas devoir critiquer en principe le catholicisme sur
l'importance qu'il donne aux sacrements, par exemple, envisagés comme
les véhicules matériels de grâces spirituelles.

L'homme est corps et esprit tout à la fois et il y a entre l'un et l'autre

des rapports si étroits que l'effort vers l'idéal, vers la spiritualisation,

a besoin, pour se maintenir, de gestes, d'attitudes et de
manifestations extérieures. La messe, quelle qu'en soit l'interprétation
théologique, peut revêtir pour les fidèles une signification hautement
spirituelle que l'on ne saurait contester. On peut, il est vrai, lui attribuer

une valeur magique, tout comme en matérialisant l'inspiration
scripturaire il arrive à certains protestants, pour régler leur conduite,
de tirer au sort les passages de la Bible.

C'est ailleurs que porte pour nous le débat. « Les dogmes, nous dit
M. Journet, sont la formulation divinement révélée de mystères
surnaturels » (p. 55). Cette déclaration est précisée dans Nova et Vêlera
(P- 8).

Sans doute, comme Malebranche le faisait déjà remarquer, il semble

plus simple et plus naturel que Dieu ait donné une fois pour toutes
et définitivement à l'Eglise les formules mêmes de la vérité révélée.

Mais en fait les choses se sont-elles jiassées ainsi L'histoire des

dogmes montre que ce n'est pas le cas, malgré tout le désir que nous
pourrions avoir qu'il en fût autrement. En effet, on l'oublie trop
souvent, ce n'est pas par frivolité et de gaîté de cœur que les théologiens
protestants ont dû renoncer aux formules dogmatiques du passé.
Mais il a fallu se rendre à l'évidence.

En effet et ici nous faisons nôtres les énergiques paroles de M. Jour-
net : «Nous avons en aversion l'opportunisme, les déguisements, les
atténuations de ce que nous tenons de toute notre intelligence pour
la vérité, pour ce qui est » (p. 11).

Eh bien C'est au nom même de ce respect de la vérité que la théologie

protestante a dû abandonner nombre des affirmations que maintient

encore le catholicisme.
Quoique l'on dise, il faut distinguer entre la vie religieuse et les

formules cjui en sont l'expression à un moment donné de l'histoire. Ces
formules se moulent forcément dans un ensemble d'idées scientifiques

et philosophiques que l'extension progressive des connaissances
amène à rejeter, en partie tout au moins. Elles ne sauraient donc avoir
un caractère définitif et constituer des dogmes immuables.

L'infaillibilité papale, par exemple, a été jugée tout d'abord simplement

désirable ; elle s'est peu à peu imposée pour sauvegarder l'unité



142 JEAN PIAGET

de la doctrine catholique ; mais les documents historiques sur
lesquels on la fait reposer dans une large mesure ont été reconnus
apocryphes ; il est difficile dans ce cas de lui attribuer la valeur d'un dogme
révélé.

Le catholicisme n'atteint à l'unité doctrinale des vérités révélées

qu'en biaisant le plus souvent avec les données historiques ou
scientifiques les mieux établies.

Suivant une autre voie, le protestantisme cherche à atteindre l'unité
spirituelle dans l'union des cœurs et des volontés par la charité et
le respect mutuel des convictions. Il n'est pas forcément pour cela « la
méconnaissance radicale de l'ordre surnaturel » (p. 201), car si cela

était, il serait la négation de toute révélation et du christianisme

par conséquent. Seulement il estime que cet ordre surnaturel ne
s'est pas installé dans l'histoire de l'humanité suivant les formules

que propose le catholicisme et s'il est amené à cette conviction ce
n'est point par orgueil, mais par humble soumission à ce qui est, c'est-
à-dire aux faits loyalement examinés.

Ainsi conçue la recherche de la vérité ne va pas sans tâtonnements ;

elle court le danger de s'égarer ; prenant pour acquis des résultats
peut-être encore provisoires elle risque d'abandonner des idées vitales,
sinon prouvées, du moins éprouvées par la tradition.

Que l'on se rassure toutefois. Les Eglises protestantes savent où

trouver le remède aux dangers qui les menacent. M. Journet s'en
rendrait certainement compte, s'il connaissait du dedans et non du dehors
la vie des communautés religieuses et des nombreux groupes actifs que
la piété protestante a suscités en Suisse romande.

Arnold Reymond.

DEUX OUVRAGES RECENTS DE PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE

Parmi les nombreux travaux parus depuis deux ou trois ans dans le

domaine de la psychologie religieuse, deux sont particulièrement
propres à intéresser les lecteurs de cette revue.

Le premier est dû à M. Pierre Bovet. Le sentiment religieux et la
psychologie de l'enfant (1) contient d'ailleurs un certain nombre d'études

parues ici même, et sur le détail desquelles nous ne reviendrons pas. Il
importe néanmoins de souligner ce que ce livre nous apporte de

nouveau. La position de M. Bovet a ceci de remarquable qu'elle conserve
un juste milieu entre les thèses génétiques extrêmes et les analyses non

1 Delachaux et Niestlé 1925.


	Études Critiques : philosophie scolastique et problèmes actuels

