Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Etudes Critiques : philosophie scolastique et problémes actuels
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE ET PROBLEMES ACTUELS

Dans le dernier numéro de cette Revue (p. 40-75), M. Pierre Jaccard
a retracé les phases récentes de la mélée thomiste ; nous voudrions
aujourd’hui envisager de plus prés quelques-unes des publications aux-
quelles 1l a fait allusion et qui, déposées au bureau de la rédaction, n’ont
pu étre analysées jusqu’a maintenant.

Il y a tout d’abord les deux ouvrages que M. Jacques Maritain a publiés
coup sur coup et qui précisent les attaques dirigées contre le protes-
tantisme et la philosophie moderne. Le plus récent porte le titre signi-
ficataf : Trois réformateurs.

Sans en méconnaitre la trés grande importance, nous le laissons
cependant de ¢dté. M. Bridel en effet a signalé ict méme (p. 31-32) tout
ce quil v a d’injuste et de tendancieux dans les critiques que M. Mari-
tain adresse 4 Luther et notre Revue publiera cette année encore
une étude de M. Karl Holl sur cette question.

Quant & Descartes nous avons indiqué ailleurs (1) & quel point 'accu-
sation d’angélisme qui lui est faite est équivoque. L’évidence carté-
sienne ne signifie pas autre chose que la constatation d’un fait intellec-
tuel. Que la matiére soit étendue et que la pensée ne le soit pas, ce sont
la des données irréductibles qui s’imposent & mon esprit sans que je
sache pourquot1 il ne pourrait en étre autrement. Il y a donc loin de cette
simple acceptation d’un fait & une connaissance angélique qui discerne
la raison créatrice des essences telle qu’elle se trouve en Dieu. Pour le
dire en passant remarquons qu’au xvir® siécle I’abbé Fleury, lorsqu’il
compare Descartes et la philosophie scolastique, prend une position
exactement inverse a celle de M. Maritain. Aprés avoir reproché aux
philosophes du moyen 4ge leur aridité de forme il ajoute que ceux-ci

(1) Cahiers de jeunesse, octobre 1925.



126 ARNOLD REYMOND

« semblent n’avoir considéré que les vérités en elles-mémes comme si
ceux a qui ils devaient les faire connaitre eussent été des anges ». Il loue
au contraire Descartes d’avoir inauguré une méthode de recherche qui
soumet la vérité a une analyse serrée.

L’accusation d’angélisme est donc une arme a double tranchant qu’il
faut manier avec prudence. Du reste, comme nous ’avons fait remar-
quer, I'innéisme cartésien qui inspire la doctrine de ’évidence se rattache
étroitement au grand courant augustinien du moyen age et, st angélisme
il v a, c’est & saint Augustin et & Platon qu’il faut s’en prendre bien plus
qu’'a Descartes.

St les Trois réformateurs attaquent plus spécialement I'inspiration
religieuse du protestantisme, les Réflexions sur Uintelligence constituent
un réquisitoire violent contre la science et la philosophie modernes. 1l
ne s’agit pas la du reste d’un traité didactique, mais d’études portant
sur divers sujets, 'unité de 'ouvrage se manifestant surtoul dans I'in-
transigeance de la doctrine thomiste et dans 'ardeur de la polémique.
M. Maritain ne risque pas de tomber dans le travers quil reproche a
certaines tentatives thomistes contemporaines dont, nous dit-1l, «'effort
de sympathie pour la doctrine adverse excéde peut-étre 'ordre de la
charité et les bornes de la prudence » (p. 40).

En ce qui concerne la science moderne, 1l cherche a montrer comment
la physico-mathématique, issue de Descartes, aboutit a une 1mpasse,
parce qu’elle a de plus en plus dépouillé la réalité de ses qualités sensi-
bles. Elle a été de ce fait conduite & un algorithme dont 'interpré-
tation contredit aux notions les mieux établies du sens commun. Et a
ce propos M. Maritain consacre une longue étude a la physique de la
relativité.

Entre autres choses il dénonce avec beaucoup de raison erreur que
commettent certains relativistes en identifiant la mesure du temps et de
I’espace avec le temps et 'espace comme tels: sur ce point nons nous
associons pleinement a sa critique.

Pour nous aussi la notion de simultanéité, par exemple, est autre
chose que la mesure d’une simultanéité entre deux événements physi-
ques distinets, 4 condition, bien entendu, de considérer ces derniers
comme ayant une existence objective .et indépendante des états de
conscience qu’ils peuvent éveiller chez le physicien.

En effet, la notion de simultanéité doit étre posée comme irréductible
et indéfinissable, car elle est donnée dans ’acte méme de la pensée
consciente. Elle intervient, sitdt que je porte un jugement simple.
Quand je dis : cecl est ou n’est pas cela, je pose simultanément dans
ma pensée le sujet et I'attribut : sans une synthése instantanée de ce
genre, 11 n’y aurait pas de jugement possible.



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 127

Cela étant c’est une tout autre question de savoir si un événement
physique est mesuré par rapport a un autre comme lui étant antérieur,
simultané ou postérieur.

Etant donné I'interdépendance fonciére des phénomeénes, il se peut
gu’en passant d’'un systéme de référence a un autre, d’une région de
Punivers a une autre, les étalons choisis pour mesurer séparément le
temps et I'espace subissent par la force des choses des variations que
Pon ne puisse empécher. Dans ce cas impossible de trouver un phéno-
meéne dont la périodicité partout identique a elle-méme servirait d’hor-
loge universelle et permettrait de mesurer 1'écoulement uniforme du
temps. De méme en ce qui concerne la longueur spatiale. La seule
donnée constante sera alors une quantité, fonction du temps et de
I’espace tout a la fois.

Supposons maintenant que des observateurs soient placés sur trois
systémes de référence animés les uns par rapport aux autres de vitesse
différente et que deux étoiles nouvelles apparaissent dans le ciel. Le
premier observateur constate une apparition simultanée ; le deuxiéme
note que 'une des étoiles est apparue aprés 'autre ; le troisieme qu’elle
est apparue avant (1).

Dans les trois observations I'invariant spatio-temporel est le méme ;
seules les mesures du temps et de I’espace ne sont pas les mémes. Les-
quelles sont vraies alors ? Du point de vue strictement expérimental
qui est celul du physicien, la question est dénuée de sens et il faut
déclarer ces mesures du temps et de 'espace également vraies.

Mais s1 les événements physiques existent objectivement et indépen-
damment des sensations éprouvées par les observateurs, 'une des étoiles
s’est embrasée par rapport a l’autre ou simultanément, ou antérieure-
ment ou postérieurement, a moins que le fait d’exister pour un phéno-
meéne physique n’entraine pas le fait d’exister dans le temps, ce que le
physicien ne saurait admettre.

Ou bien l'on s’interdit de poser une réalité objective qui existe pour
elle-méme en dehors des sensations éprouvées a chaque instant par le
physicien et dans ce cas il ne peut y avoir que des temps et des espaces
mdividuels coordonnant ces sensations, et 'objet de la physique s’iden-
tifie avec le monde des représentations subjectives.

Ou bien 'on suppose un réel existant en dehors des sensations que
chaque physicien peut éprouver et il se produit dans ce réel des événe-
ments qui soutiennent entre eux et pour eux-mémes des relations tem-
porelles et spatiales en dehors des mesures que nous pouvons en faire.

Ce n’est pas a dire toutefois que le jugement porté par M. Maritain
sur 'ensemble de la physique relativiste soit fondé. II considére cette
derniére comme une fiction qui réussit (p. 247). Nous accepterions vo-

(1) Voir nos réflexions a ce sujet dans I’Enseignement mathématique, 1920.



128 ARNOLD REYMOND

lontiers cette mamére de voir si le terme de fiction était pris dans le
sens d’une hypothése qui se vérifie ; mais ce n’est pas de cette maniére
que M. Maritain 'interpréte : « pour qu’il y ait coincidence entre le
donné physique et les conclusions algébriques, il n’est nullement néces-
saire que les principes de la théorie solent vrais ; comme 'enseigne en
effet la logique formelle, s1 du vrai ne peut jamais suivre le faux, du
faux par contre peut suivre le vrai. En sorte que toute théorie physico-
mathématique comporte un résidu inadmissible de gratuité, et qu’il
serait vain de vouloir prouver qu’elle est nécessitée en raison par rap-
port au réel. Dans le cas de la théorie d’Einstein, — toujours & supposer
que l'expérience en vérifie réellement toutes les conclusions, — on aurait
affaire 4 un jeu d’erreurs compensatrices qu'on est en droit de croire
assez fréquent dans la mathématique du sensible, mais qui se produirait
1cl sur une trés vaste échelle » (p. 242).

Raisonner ainsi, c’est se méprendre sur la signification physique de
la théorie de la relativité. Celle-c1 n’a pas d’autre portée que la suivante :
Les étalons par lesquels nous mesurons et 'espace et le temps ne peuvent
de par la nature des faits observés rester identiques a eux-mémes lorsque
I’on passe de certains sytémes de reférence a d’autres ; mais les mesures
obtenues sont aussi vraies dans un systéme que dans I'autre, car elles
sont toujours conformes a 'observation; elles permettent en outre de
conserver, ce qui est 'essentiel, un invariant qui est fonction de ces
mesures spatiales et temporelles. Sans doute pour que cet invariant
subsiste, 1l faut bien que si1 l'une des quantités mesurées, espace ou
temps, diminue, l'autre augmente en proportion. Il y a donc bien la
une compensation, mais non une erreur, puisque la variation est don-
née dans 'expérience méme.

On pourrait, 1l est vrai, reprocher a la théorie de la relativité son
caractére artificiel, puisqu’elle utilise un systéme de quatre coordon-
nées dont 'une est un axe imaginaire. Mais ainsi formulé le reproche
est sans valeur. Dans le donné physique un événement a toujours lieu a
la fois dans le temps et dans espace et par conséquent 1l est légitime de
le représenter au moyen de quatre coordonnées, st méme cette repré-
sentation heurte nos habitudes de perception sensible.

Le fait qu’'une théorie est artificielle ne suflit pas a la condamner.
Toute la question est de savoir si elle est utilisable techniquement et peut
provoquer de nouvelles découvertes. Rien de plus artificiel en un sens
que la théorie newtonienne de l'attraction instantanée. Comment un
corps qui ne peut modifier son propre mouvement peut-il agir instanta-
nément et a distance sur un autre corps ? Malgré cette difliculté la
théorie de I'attraction s’est pendant longtemps imposée, parce qu’elle
comportait une unité intrinséque de mesure. Il en va tout autrement
de I'invariant spatio-temporel relativiste. Celui-c1 est envisagé comme
la seule donnée sensible immédiate et cependant il ne comporte pas



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 129

d’unité de mesure immédiatement donnée. Pour obtenir le « ds » 1l faut
toujours passer par la décomposition préalable du réel physique en
espace et en temps, alors méme que ceux-ci sont considérés comme
dérivés par rapport a la donnée spatio-temporelle.

C’est cette difficulté surtout qui nous semble rendre la théorie de la
relativité artificielle, ¢’est-a-dire techniquement peu maniable.

Quoiqu’il en soit, par dela Einstein, M. Maritain attaque Descartes
et ce n’est que justice si, comme M. Meyerson I’a excellemment montré,
la déduction relativiste est issue de la physique cartésienne. Mais ’on
serait en droit de demander a M. Maritain comment il serait possible
en s’appuyant sur le thomisme de résoudre théoriquement et techni-
quement les formidables problémes auxquels se heurte la physique
contemporaine. L’entreprise serait diflicile pour ne rien dire de plus ; la
physique d’Aristote et de I’Aquinate implique en effet la croyance en
la fixité des notions qui, tirées du monde sensible, permettent de classer
définitivement certains phénomeénes et leurs propriétés. Oubliant que
nos notions se modifient constamment les unes les autres, elle laisse
¢chapper le coté fonctionnel de la réalité qui parait seul se préter a4 une
investigation scientifique précise.

» x

La philosophie moderne est prise a partie par M. Maritain avec autant
de vigueur que la physique mathématique.

Par sa conception angélique de la connaissance Descartes pousse le
philosophe a se replier sur lui-méme et & mépriser le témoignage des
sens qui est indispensable a connaitre 'objet.

Avec Kant I'intelligence achéve de s’affranchir et prétend par ses
propres lois construire I’objet méme de la connaissance. Elle devient
ainsi la mesure du connaissable, puisque celui-ci est son ceuvre.

Sous la double influence de Kant et de Descartes I'idéalisme moderne
en est arrivé a faire du moi pensant le dernier point d’appui de toute
vérité et de toute existence. L’intelligence humaine est devenue Dieu j
elle n’a besoin de rien d’autre que de soi ; seulement elle n’a plus aucune
prise sur les choses ; elle n’atteint que ’apparence de I’étre et non plus
I'étre pour lequel elle est cependant faite. -

Et s’il en est ainsi, c¢’est que « les modernes qui se font gloire présomp-
tueusement d’avoir inventé la critique de la connaissance font consister
cette fameuse critique a4 ne pas connaitre la connaissance » (p. 48). « La
grande faiblesse du fondateur du criticisme, c’est de n’étre pas assez
critique. Il manque du courage critique (le courage du juge).» (p. 9)
« C’était un naif harcelé par le scrupule intellectuel ; combien plus naif
que Pascal ! Combien moins hardi que Thomas d’Aquin! Il croit
naivement & la valeur éternelle de la physique newtonienne. » (p. 10)

Ce dernier reproche est pour le moins étrange. En prenant pour base

REYV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N. §., t. X1v (n° 59, 1826). 9



130 ARNOLD REYMOND

de ses spéculations la physique newtonienne, Kant n’a pas agi plus
pauvrement que saint Thomas ne I’a fait en s’inspirant de la physique
d’Aristote.

De méme ce n’est pas dire grand chose que de déclarer ceci: «le
systéme de Kant comme tous les grands systémes modernes n’a vécu
que le temps d’une génération humaine (si autem in potentibus octo-
ginta anni...) » (p. 302).

Le thomisme dés la fin du x1ve siécle a subi, lui aussi, une forte éclipse
et il n’est pas impossible que sa brillante résurrection ne soit que passa-
gére. Du reste la popularité dont jouit une philosophie 4 un moment
donné ne prouve rien pour ou contre sa valeur définitive.

Mais laissons de coté ces questions de détail et essayons d’aborder la
question centrale qui est le probléme de la connaissance.

On sait dans les grandes hignes comment saint Thomas y répond. Il
reprend les distinctions aristotéliciennes des formes (idées) et de la
matiére, de la puissance et de l'acte ; mais 1l admet en outre que les
essences (ce par quoi un étre est défini) peuvent exister indépendamment
de la matiére qu’elles informent.

Cela étant, la connaissance est un acte. L’intelligence humaine est
par nature disposée a recevoir les essences; mais elle n’en posséde
aucune a l'état inné ; car alors elle ne serait plus un intellect en puis-
sance, mais un intellect en acte, comme I'intelligence des anges.

Le contact avec le monde sensible est donc indispensable a I'esprit
humain pour acquérir n'importe quel genre de connaissance. Dans le
monde sensible en effet les essences se trouvent actualisées et notre
esprit les en dégage par abstraction.

Mais si la connaissance vise a I’8tre, ne va-t-elle pas laisser échapper
ce dernier dans sa réalité concréte et individuelle, puisqu’elle est con-
trainte & un travail d’abstraction ?

M. Maritain s’efforce de montrer qu’il n’en est pas ainsi. Il analyse
avec beaucoup de somn le processus de Pactivité intellectuelle qui par-
tant de la sensation au travers du jugement et du raiscnnement aboutit
a la connaissance de 'objet. Il rejette 'opinion qu’il y a identité entre
la pensée et I’étre ; mais il rejette aussi les opinions selon lesquelles I'idée
serait une sorte de copie de I'objet ou bien encore lui serait radicalement
hétérogéne.

Selon M. Maritain la connaissance atteint vraiment1’étre de son objet.
Le sujet connaissant, tout en restant lui-méme, se rencontre avec objet
sans imposer a ce dernier aucune déformation. Il le connait pleinement,
mais en tant qu’il est autre que lui-méme.

S1 nous comprenons bien M. Maritain, dans la sensation I'intelligible
ou étre de tendance qui est dans 'objet se communique a notre intelli-
gence et celle-c1 par son activité construit un intelligible qui vient se
fondre avec le premier.



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 131

« Connaitre, pour saint Thomas, ne consiste ni a recevoir une empreinte
ni 4 produire une image, c’est quelque chose de bien plus intime et de
bien plus profond. Connaitre, c’est devenir, devenir le non-mo1» (p. 322),

Mais ce n’est pas pour autant perdre son étre, s’absorber dans la
chose. 1l y a 14 une union d’une nature spéciale ; elle est plus intime que
celle de la forme et de la matiére ; mais elle laisse aux deux termes qu
la composent leur &tre propre « car je reste ce que je suis et la chose
reste ce qu’elle est tandis que je la connais, c’est dire qu’il s’agit la
d’'un devenir immatériel, d’une 1dentification immatérielle et que la
connaissance est fonction de 'immatérialité. Connaitre consiste donc a
devenir immatériellement 'autre » (p. 322).

Il v a ainsi dépendance absolue a I’égard de I’objet, c’est-a-dire de
ce qui est et I'on évite le subjectivisme kantien. Il y a cependant main-
tien de I'activité de 'esprit, ce qui écarte 'empirisme sensualiste.

De cette facon I’ « adaequatio rei et intellectus » se trouve réalisée et
du méme coup légitimée « car la chose est la méme dans le réel et dans
le concept, §’il s’agit de son essence (de ce qu’elle est), et de son intime
constitution intelligible. Mais elle existe d’'une maniére toute différente
dans le réel et dans le concept : ici d’une existence matérielle, singuliére
et concréte, la d’une existence spirituelle (intentionnelle), abstraite et
universelle, qui lui permet d’étre brassée, divisée, inspectée sous tous
ses aspects par 'intelligence, sans toutefois que ce qu’elle est se trouve
par la altéré ou contaminé en rien» (p. 327).

La solution proposée par M. Maritain & la suite de Thomas d’Aquin
est-elle satisfaisante ? Si méme 1’on admet le réalisme ontologique et la
formule que connaitre, c’est connaitre ’autre en tant qu’autre, une
question subsiste. A quels signes certains saurons-nous que nous con-
naissons l'autre en tant qu’autre ? Si I'activité de I'intelligence est
vraiment telle et n’est pas passivement déterminée, quand saurons-
nous que les concepts construits par elle rejoignent les concepts consti-
tuant Pessence de 'objet ? Le probléme critique, loin d’étre résolu,
subsiste donc entiérement,

On peut se demander du reste si les postulats posés par Thomas
d’Aquin se justifient. C’est ce que M. Louis Rougier a fait récemment
dans un ouvrage magistral intitulé : La scolastique et le thomisme. Nous
retrouvons dans cet ouvrage la prodigieuse érudition, la clarté et la
maitrise dialectiques auxquelles 'auteur des Paralogismes de la raison
nous avait accoutumeé.

M. Rougier ne se contente pas d’une étude superficielle. Dans un
livre premier il prend le probléme scolastique & sa source, d’abord chez
les Péres de I'Eglise grecs et latins, puis chez les penseurs du moyen



132 ARNOLD REYMOND

dge jusqu’au x1° siécle, et il en arrive a la solution proposée par saint
Thomas ; dans un deuxiéme livre il montre comment cette solution
s’est préparée au cours des dges et 1l fait voir qu’elle consiste avant tout
a transformer en distinction réelle la distinction purement logique faite
par Aristote entre 'essence et 'existence. Ce point établi il aborde les
dogmes révélés et démontre comment saint Thomas par la distinction
réelle de I'essence et de I'existence est a méme de les justifier. Enfin
dans un troisiéme et dernier livre il passe en revue les écoles anti-tho-
mistes et conclut & I’échec inévitable et définitif de la scolastique.

Ainsi compris le livre de M. Rougier intéresse non seulement les
philosophes, mais aussi les théologiens. 1l éclaire plus d’un probléme
délicat concernant I’évolution des dogmes dans ses rapports avec la
philosophie grecque. Nous citerons seulement tout ce qui concerne
I'Incarnation et la Trinité (p. 398-457 et 537-563). La variété des auteurs
cités et 'abondance des textes, la mise en lumiére des probléemes essen-
tiels jointe & une connaissance approfondie des théories.anciennes et
modernes, la clarté et 'originalité des critiques adressées a la scolasti-
que, tout contribue a faire du livre de M. Rougier un guide aussi
instructif que suggestif.

Nous ne pouvons songer a le suivre sur tous les points de son argumen-
tation serrée ; nous tenterons seulement d’en reproduire la ligne mai-
tresse en ce qui concerne la mentalité réaliste et le probléme de la raison.

La mentalité réaliste consiste, d’aprés M. Rougiler, a aflirmer I'iden-
tité fonciére entre ce qui est pensé et ce qui est réel. L’8tre vrai (et non
apparent) sera donc celuit qui est exempt de toute contradiction. Mais
alors on aboutit a I’étre de Parménide, un, immobile, identique a lui-
méme et finalement on ne peut dépasser 'aflirmation : I’étre est.

Pour élargir cette allirmation, s1 pauvre de tout contenu qualitatif,
il faut restreindre le réalisme. C'est ce qu’Aristote a fait au moyen de
trois théories qui sont : la théorie des catégories, celle des transcendan-
taux ou de l'analogicité de I'&tre, puis la théorie concernant la dis-
tinetion de Pexistence en acte et de l'existence en puissance.

« Tout ce que 'on peut dénommer se subsume, non sous un genre
unique (1), mais sous dix chefs fondamentaux irréductibles qui sont
les dix catégories ; tout &tre peut exister selon deux modes, en puissance
ou en acte ; enfin, 1l est des notions, telles que I’étre ou I'un, qui ne sont
pas des genres suprémes, ni se subsument sous aucune catégorie, mais
qui s’attribuent analogiquement & toutes les catégories et se disent
analogiquement de tous modes d’existence, a des titres divers; cest
ainsi que ['étre n’est pas un genre supréme qui serait diversifié par des
différences extrinséques (2), car rien n’est extrinséque a 1’étre ; ¢’est un

(1) Comme le croyait Parménide.
(2) Comme par exemple le genre animal qui comprend plusieurs espéces:
protozoaires, etc. se différenciant par des caractéres extrinséques.



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 133

analogue, un attribut transcendantal qui se dit différemment de la
substance qui existe en so1, et de ’accident toujours inhérent a un sujet,
de I'étre en puissance et de I’étre en acte » (p. 133).

Thomas d’Aquin reprend ces distinctions ; mais il apporte au réalisme
de nouvelles restrictions qui loin de prolonger celles d’ Aristote les contre-
disent. « Le Stagirite avait rivé les couples de concepts matiére et puis-
sance, forme et acte : toute substance, pour autant qu’elle comporte de
la puissance, emporte de la matiére en proportion. L’Aquinate brise cet
accouplement de concepts ; pour lul une substance peut étre composée
de puissance, sans I'étre de matiére... Le Stagirite avait déclaré que
I’essence et I'individu, que la nature et son suppdt sont une seule et
méme réalité : I’Aquinate, pour justifier les dogmes de la Trinité et de
I’Incarnation, rejette cette identité et proclame leur différence objec-
tive » (p. XXI1xX).

De toutes les nouvelles restrictions ainsi apportées par Thomas
d’Aquin, la plus importante est sans contredit la distinction onto-
logique faite entre I'essence et 'existence.

Pour Aristote une définition n’implique jamais I'existence (logique
ou empirique) du défini. On peut définir un phénix sans qu’il en découle
par la-méme I'existence de cet animal fabuleux.

Le thomisme ne s’en tient pas a la distinction purement formelle de
I’essence et de l'existence ; il lui confére une portée ontologique et
déclare que si I’essence d’une chose n’implique pas logiquement son
existence, c’est que cette chose n’existe pas par elle-méme, en vertu de
son essence (@ se), mais par autrui (ab alio), c’est-a-dire par abaliété
et non par aséité.

Dans ces conditions I’existence de la chose est contingente. Elle se
compose en effet au point de vue ontologique de deux principes dis-
tincts, son essence qui est simple capacité ou puissance d’exister et son
existence méme qui lui est conférée par un acte créateur. Dans ce com-
posé d’essence et d’existence qui constitue un étre concret, ’essence se
comporte comme un facteur limitatif déterminant 'acte d’exister a tel
genre et a telle espéce.

Dieu est le seul étre en qui 'essence entraine nécessairement l'exis-
tence. Par suite tout ce qui est créé est contingent et le panthéisme est
évité et le dogme de la création assuré.

Le dogme de I’Incarnation se justifie également par la distinction
réelle entre I'essence et I’existence. En effet, appliquée & un individu
raisonnable, cette distinction se raméne a celle de la nature et de la
personne. Par conséquent la nature humaine du Christ n’implique pas
nécessairement le fait pour elle d’exister; elle peut donc étre assu-
mée par la personne divine du Verbe qui lui communique sa propre
existence.

On voit comment en complétant et au besoin en déformant le réa-



134 ARNOLD REYMOND

lisme d’Aristote, saint Thomas est parvenu a I'adapter aux exigences
de la pensée chrétienne.

Mais quelle est la valeur du réalisme ainsi compris ? M. Rougier
résume sa pensée sur ce point dans un chapitre consacré a la raison.

Les scolastiques affirment tout d’abord que la raison dans ses prin-
cipes constitutifs est la méme chez tout homme ; or, selon M. Rougier,
ce n’est pas le cas. Il y a divers types de mentalité (animiste, symboli-
que, etc.). « La croyance en I'unité de la raison considérée comme donnée
tout d’un coup, invariable dans le temps, universelle dans I’espace, est
un dogme métaphysique et religieux : ce n’est nullement une notion
positive, confirmée par les faits » (p. 775).

Quant au mécanisme de cette raison universelle, les scolastiques le
congoivent sur le type de la logique d’Aristote. Or cette logique repose
sur une substructure métaphysique qui s’est révélée au cours des ages
comme erronée (division de '8tre en substances et en accidents, en
formes et matiére, etc.). Elle considére que les principes d’identité, de
contradiction et de tiers exclu réglent non seulement la pensée, mais
les choses. Elle s’attache aux invariants statiques de la réalité, compris
du reste d'une fagon erronée. Eile laisse échapper les éléments fonction-
nels de 'étre.

La raison une fois examinée dans son mécanisme, 1l reste a voir quel
est son contenu. Ce contenu selon les scolastiques est formé de divers
apports,

Le premier de ces apports est constitué par les évidences sensibles ;
mais la science moderne a montré ce qu’il fallait penser de certaines
représentations du monde sensible tenues pour évidentes (I'immobilité
de la terre, par exemple). De ces évidences sensibles 1l n’en est pas une
qui 4 un moment donné ne puisse étre ébranlée, pour faire place a une
autre.

Viennent ensuite les évidences rationnelles qui se raménent pour les
scolastiques 4 des propositions prédicatives dont les termes et leur
rapport sont évidents par eux-mémes. Telle la proposition : le tout est
plus grand que la partie. Mais 'évidence n’est ict que conditionnelle.
Elle tient a des hypothéses déja faites, a des définitions ou a des conven-
tions. Par exemple I'aflirmation que le tout est plus grand que la partie
est vraie des ensembles finis ; elle ne I’est plus des ensembles infinis,

Le troisiéme apport ou donné « révélé » ne fait pas partie du contenu
naturel de la raison est en ce sens que celle-ci livrée a ses propres forces
peut le pressentir mais non le découvrir. Le dogme doit donc étre
accepté tel que ’Eglise I’a formulé; tout ce que la raison peut faire,
c’est de montrer qu’il n’est pas contradictoire en sol.
~ Une fois posés les divers genres de données premiéres, la raison est

_capable de construire une philosophie chrétienne ; mais elle doit pour
cela adopter les principes restrictifs du réalisme établis par Aristote



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 135

et les principes accommodateurs de Thomas d’Aquin. Or selon M. Rou-
gier il n’est aucun de ces principes qui ne soit arbitraire ou trop extensif.
Prenons celui des transcendantaux, qui est 'analogicité de 1’étre.

D’aprés Aristote qui désire éviter la position extréme prise par
Parménide, la notion d’étre n’est ni une catégorie, ni un genre supréme ;
elle est un attribut transcendant qui convient analogiquement a tout
ce qui est. Cette conception toutefois est arbitraire. Sans doute Dieu et
la créature, la substance et 'accident existent différemment ; mais ils
ont en commun ’exister. Rien n’empéche donc d’abstraire cet élément
commun et de former la notion abstraite d’étre, genre supréme sous
lequel ils se subsument nécessairement. « Des notions analogues devien-
nent ainst univoques a un degré plus poussé d'abstraction et ne sont
analogues que dans la mesure ot ’on peut abstraire univoquement leur
élément d’identité» (p. 187).

L’exposé précédent ne donne qu’une idée imparfaite de la discussion
serrée a laquelle M. Rougier soumet ’ensemble de la philosophie tho-
miste. Aprés cette discussion il ne reste pas pierre sur pierre de la magni-
fique cathédrale élevée avec tant de soin et de diligence par I’Aquinate.

Sur les rapports du thomisme avec les sciences modernes les ré-
flexions de M. Rougier sont en somme parfaitement justifiées. L’aristoté-
lisme par ses postulats est en désaccord avec les résultats les mieux
établis de ces sciences. Il contredit en mécanique au principe d’inertie ;
en astronomie il conduit a 'erreur géocentrique ; il impose a la physique
les qualités et les forces occultes et a la biologie la fixité des espéces.

D’une fagon plus générale les attaques de M. Rougier tiennent en
échec le réalisme thomiste, car elles montrent avec précision que les
évidences sensibles, les évidences rationnelles et le donné révélé ne
constituent pas le bloc mntangible sur lequel ce réalisme pourrait édi-
fier la connaissance vraie.

Est-ce a dire cependant que cette critique soit elle-méme entiérement
fondée et a ’abri de tout reproche ? Nous ne le pensons pas et voici
pourquoi.

En ce qui concerne 'unité de la raison nous avons déja montré a
plusieurs reprises que toute pensée humaine, sitdt qu’elle est consciente,
obéit a la juridiction formelle des principes d’identité, de contradiction
et du tiers exclu.

La mentalité animiste se conforme & cette loi ausst bien que les
mentalités symbolique ou scientifique. Sans doute le sauvage, en vertu
de sa croyance aux participations mystiques, identifie des animaux que
la science sépare nettement ; mais il déclare d’autre part que ces ani-
maux sont incompatibles avec les étres dont les propriétés mystiques



136 ARNOLD REYMOND

sont différentes. Il y a donc pour lui comme pour le savant des parentés
et des oppositions ; seulement celles-c1 sont placées sur un autre plan
que celul des classifications scientifiques.

Le jugement le plus rudimentaire, sitét qu’il est conscient, se précise
forcément sous la forme de : « ceci est ou n’est pas cela» ; il implique
par conséquent les principes de contradiction, d’identité et de tiers
exclu.

S’il en est ainsl, on ne saurait souscrire a 'opinion de M. Rougier.
D’apres lui « ces principes sont, pour un logicien actuel, dépourvus de
tout mystére. Ils ont la portée de conventions qui fondent la possibilité
du discours : celle de prendre le méme mot, dans le méme sens, au cours
d’une discussion, ou encore de stabiliser les propriétés des objets sur
lesquels on raisonne... » (p. 145).

Raisonner ainsi, c’est, nous semble-t-il, jouer sur les mots ou com-
mettre une pétition de principes. Iin effet adopter par convention tel
mode de penser plut6t que tel autre suppose une délibération préalable
a la suite de laquelle un choix peut étre fait. Mais comment délibérer,
c¢’est-a-dire réfléchir, sans penser et formuler un jugement implicite ou
explicite et comment juger sans faire usage des principes mémes que
I’on prétend ensuite avoir été adoptés par convention ? Cette pétition
de principes est s1 mamfeste qu’il est étrange de voir des logiciens
comme M. Rougier et M. Goblot la commettre.

Le contenu de la pensée peut sans doute varier et a cet égard il est
loisible de distinguer divers tyvpes de mentalité ; mais en ce qui concerne
Pactivité méme de la pensée, sitot qu’elle est consciente, elle obéit
forcément aux principes régulateurs sans lesquels elle serait incom-
préhensible.

On sait assez que la dialectique de Hegel ne saurait se dérober a cette
obligation. These et antithése n’aboutiraient jamais & une synthése si,
comme M. Meyerson entre autres I’a montré, la pensée de par sa consti-
tution n’aspirait a 'identité.

On le voit. Formellement tout au moins la mentalité humaine cst la
méme dans tous les endroits et en tout temps. En tout homme les mou-
vements du corps ont pour condition premiére 'existence d’un squelette
auquel s’attachent les muscles et ce n’est point par convention que
I’organisme a adopté ce squelette; de méme chez tout homme les
mouvements de la pensée consciente sont conditionnés par les principes
normatifs sans lesquels le plus rudimentaire des jugements ne se conce-
vrait pas.

Mais on peut aller plus loin et se demander si un certain réalisme
n’est pas impliqué dans toute démarche de la pensée aussi bien scienti-
fique que métaphysique.

M. Rougier déclare & maintes reprises que dans un systéme hypothé-
tico-déductif une convention préside au choix des propositions premiéres



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 137

qui servent de point de départ 4 ce systéme. Nous le voulons bien;
mais la question subsiste de savoir si ce choix est ou n’est pas fait d’une
facon purement arbitraire. 51 oui, 1l reléve du hasard et on ne voit pas
comment 1l pourrait contribuer & I’élaboration d’une science fondée en
réalité, c’est-a-dire capable de prévoir I’enchainement des phénomeénes.
Si le choix n’est pas livré a I'arbitraire, 1l faut bien admettre alors qu’il
y a du réalisme impliqué dans les démarches de la pensée scientifique.
Il y a une certaine adaequatio ret et intellectus en ce sens que tel groupe
de concepts figurant dans les propositions premiéres choisies est plus
en harmonie avec les données de I'expérience que tel autre groupe de
concepts.

Selon M. Rougier le réalisme conduit forcément a la formule de
Parménide, a la fois universelle et vide : I'étre est, le non-étre n’est pas.
Pour éviter cette impasse il sullit de recourir au conceptualisme. « Le
réaliste prend comme donné I'universel pour en déduire le singulier,
I’abstrait pour en déduire le concret ; le conceptualiste suit la marche
inverse. Le premier rencontre forcément le probléme métaphysique de
la multiplicité des &étres et de leur individuation ; pour le second ces
problémes sont mal posés, il n'y a pas lieu de déduire ontologiquement
le concret de I’abstrait, le singulier de l'universel, mais le concret et le
singulier étant le donné immédiat, 1l suflit d’expliquer comment on peut
en extraire, conceptuellement, I’abstrait et P'universel » (p. 188). Tout
en définitive se raméne «au probléme psychologique trés simple de
I'abstraction » (p. xxxv). Iel encore la question est loin d’étre résolue.
Nous voulons bien que par abstraction nous construisions les systemes
d’invariants statiques et fonctionnels qui composent la science moderne.
Mais ici encore le systéme choisi, de préférence a tout autre, sera celui
qui cadrera le mieux avec l’explication du plus grand nombre possible
de faits ; c’est dire qu’il est plus qu’un autre lesté de réalité. Un certain
réalisme est donc impliqué dans le choix de ce systéme.

De plus le conceptualisme grace auquel d’aprés M. Rougier la science
moderne se construirait tend au méme but que le réalisme aristotélicien.
Il vise lui aussi & poser des lois de plus en plus universelles et capables
cependant d’expliquer des phénomeénes singuliers en aussi grand nombre
que possible. Il n’y a de différence que dans les éléments choisis par
I'abstraction.

Le réalisme scientifique, pourrait-on dire, s’est orienté vers les aspects
fonctionnels de la réalité en tant qu’ils sont mathématiquement mesu-
rables et dépourvus de finalité.

Le réalisme aristotélicien, et thomiste par conséquent, s’est attaché a
découper dans le réel des éléments statiques et qualitatifs, tenus pour
invariables, dont les positions réciproques relévent d’une finalité inhé-
rente a I’Univers.

Dans I'un et 'autre cas 1l s’agit d’expliquer le singulier, l1a au moyen



138 ARNOLD REYMOND

de lois de plus en plus universelles qui s’impliquent mutuellement, ici
grice a des concepts universels qui subsument les concepts particuliers,

Le premier type d’explication s’est révélé infiniment plus fécond que
le second. Comme le dit trés bien M. Rougier « le contenu de nos concepts
pour autant qu’ils se référent a des réalités objectives, n’est pas fixé
une fois pour toutes par définition : il est en état de perpétuel remanie-
ment, & mesure que se poursuit la lente adaptation de Uesprit a la
naturey,

Est-ce a dire cependant que le deuxiéme type d’explication puisse
étre entiérement rejeté. Il ne le semble pas. La science moderne & coté
des invariants fonctionnels doit maintenir des invariants statiques
(telle la notion d’atome) et les envisager qualitativement (caractéres
positif et négatif des électrons) ; en outre, d’aprés M. Rignano, la biologie
ne peut se passer de considérations finalistes ou tout au moins de leur
substitut. (1)

Quo1 qu’il en soit, un probléme métaphysique subsiste en tout cas.
La raison est douée d’un mécanisme formel irréductible ; elle s’efforce
d’autre part d’assimiler la réalité et elle y réussit pour une large part.
Comment expliquer cette wrréductibilité et cette assimilation ?

Les analyses de M. Rougier décrivent avec beaucoup de finesse et de
profondeur les aspects logiques et psychologiques de la pensée ; mais
elles laissent intact le probléme métaphysique concernant 'existence
de la raison au sein d’un univers matériel incapable, semble-t-il, de la
faire jaillir de son sein.

Des remarques analogues s’appliquent a la position prise par M. Rou-
gier vis-a-vis de la vérité religieuse. Sans doute le donné révélé n’est pas
un bloc intangible ; la formule d'un dogme ne peut jamais étre tenue
pour définitive, car elle est toujours fonction de I’ensemble des connais-
sances qui existaient au moment ot elle a été élaborée. A cet égard les
critiques que M. Rougier adresse aux dogmes catholiques sont parfaite-
ment justifiées ; elles s’inspirent du reste dans leur ensemble des tra-
vaux des théologiens protestants.

Ce n’est pas a dire que le christianisme doive étre purement et simple-
ment rejeté pour cela,

M. Rougier insiste, 1l est vrai, sur 'incompatibilité qui existerait entre
la philosophie antique et la soi-disante vérité chrétienne et il a précisé
ses vues sur ce point dans un récent ouvrage : Celse ou le conflit de la
cwilisation antique et du christianisme primitif (2).

Les croyances chrétiennes, dit-il, sont absurdes en regard des doctrines
professées par les philosophes grees. Aussi, pour s’'imposer, font-elles
appel & un trouble sentimentalisme formé d’extase mystique et de la peur

(1) Scientia, 1925 et 1926.
(2) Voir les réflexions de M. P. Jaccard sur ce livre.



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 139

de I'enfer. Elles bouleversent les cadres sociaux, les hiérarchies qu’avait
construits a grand’peine la sagesse antique. Par la elles désaxent la
pensée européenne de sa ligne normale et sont la cause des troubles qui
nous agitent encore. Ces diverses théses sont prouvées par des citations
nombreuses tirées des premiers Péres de I’Eglise et de leurs adversaires.

M. Rougier reconnait toutefois et loyalement que «’honneur impé-
rissable du christianisme c¢’est d’avoir montré le cdté relatif de tout
progrés humain, la distance qui sépare nos aspirations les plus hautes
de nos réussites les plus rares ; ¢’est d’avoir élevé une solennelle protes-
tation contre la singularité du sort qui est fait a des étres qui congoivent
le parfait et ne peuvent y atteindre ; ¢’est d’avoir dénoncé le scandale
des apparences sensibles ou le bien est sans cesse aux prises avec le mal,
Perreur aux aguets de la vérité, ou la sottise bafoue la sagesse, ou la
prospérité flatte 'insolence et P'iniquité » (p. xx1x).

Mais si tel est I'idéal chrétien, un pareil idéal ne va pas sans un prin-
cipe de vie nouvelle qui devait forcément bouleverser le monde antique.
Dans ces conditions, et pour le juger équitablement, on ne saurait s’en
tenir aux essais d’interprétation qui en ont été donnés par les premiers
peres apologistes. C’est comme si 'on voulait apprécier la science
moderne d’aprés les travaux de l'arithmétique pythagoricienne, tout
imprégnée encore de propriétés occultes.

Dans la mesure ot le christianisme renouvelait de fond en comble la
vie intérieure de I’homme et ses certitudes d’espérance éternelle, il ne
pouvait étre d’emblée compris dans sa profonde signification et cest
pourquoi les arguments invoqués aux débuts pour le défendre furent
souvent maladroits et peu fondés.

S’ensuit-il qu'une appréciation plus juste des valeurs chrétiennes
nous oblige a opter pour ou contre la civilisation antique, & nous recon-
naitre « Nazaréen ou Helléne, croisé du Golgotha ou adorant de ’Acro-
pole » ? (p. xxx111)

Nous n’acceptons pas un tel dilemme qui consiste a rejeter en bloc la
civilisation antique parce que notre inspiration religieuse serait de
source chrétienne. Nous estimons qu'il s’agit ici non d’un choix, mais
d’un triage. Ce triage en l'espéce consiste aussi bien a laisser tomber les
manifestations caduques du christianisme qu’a retenir les lecons sou-
vent admirables de la sagesse antique.

Notre Suisse romande n’est en général pas gitée sous le rapport de
I'intérét que la France, notre grande voisine, préte a ses travaux phi-
losophiques ou théologiques. M. Parodi, par exemple, estime que le
probléme central du xix® siécle a été au point de vue philosophique
celui de la liberté ; il n’en passe pas moins complétement sous silence



140 ARNOLD REYMOND

les noms de Ch. Secrétan et d’Ernest Naville dans 'histoire détaillée
qu’il consacre A La philosophie frangaise contemporaine.

C’est dire que le livre publié en 1925 par M. Charles Journet dans la
collection philosophique de M. Maritain et intitulé: L'esprit du pro-
testantisme en Suisse, nous a vivement intéressé, car non seulement il
témoigne @’une ardente conviction et d’une science avertie, mais sauf
une premiére partie concernant Zwingli, il est consacré tout entier « aux
tendances contemporaines du protestantisme en Suisse romande».

Nous ne nous plaindrons pas des critiques sévéres que ce livre juge
bon d’adresser a ceux qui représentent les tendances en question.
Ces critiques, certes, ne sont pas exemptes de parti pris, st justes qu’aient
pu étre les intentions de M. Journet a cet égard ; elles n’en restent pas
moins salutaires, puisqu’elles nous obligent a refaire un examen de
conscience intellectuelle, & marquer plus nettement notre point de
vue et les divergences qui nous séparent du catholicisme.

Ces divergences se marquent deés le titre que M. Journet a choisi
pour son ouvrage, car en réalité ce qu’il a étudié, ce n’est pas «’esprit»
de notre protestantisme romand, mais bien plutdt certains courants
de pensée qui le caractérisent. it encore ces courants de pensée sont-
ils envisagés bien plus sous leur aspect critique et négatif que dans leur
tendance positive. Tels qu’ils sont présentés, ils sont donec loin d’étre
le reflet de la piété vécue des Eglises. Pour manifester cette derniére
des articles ou ouvrages tels que ceux de MM. Philippe Bridel ou Aloys
Berthoud, pour ne citer que ceux-la, eussent été plus significatifs. (1)

11 y a donec lieu selon nous de distinguer entre 'esprit qui anime la
fol et la pensée qui exprime cette derniére et c’est pourquoi en lisant
le livre de M. Journet nous nous sentons a la fois trés prés et trés loin
de lui. Pour justifier ce double sentiment il faudrait reprendre I'une
aprés l'autre les aflirmations théologiques que M. Journet oppose a
la pensée protestante, ce qui dépasserait les limites d’un simple compte
rendu.

Essayons cependant de préciser en quelques mots notre pensée
sur ce point.

Pour le catholicisme il ne saurait y avoir divorce entre la piété et
I’épanouissement théologique qu’elle comporte ; le protestantisme au
contraire estime que l'on peut s’abreuver & la méme source de vie,
sans donner de ’eau de cette source la méme analyse chimique.

Cela étant, par dela les dogmes de la théologie catholique que M.
Journet expose avec tant de clarté et de profondeur, nous découvrons
exprimés avec chaleur et émotion les espoirs éternels et les certitudes

(1) Disons cependant que M. Journet dans la Revue des Jeunes, de

juin 1925 a réparé cet oubli en consacrant & M. Bridel une importante
étude,



PHILOSOPHIE SCOLASTIQUE 141

vécues auxquelles nous-mémes nous aspirons et sur ce terrain nous
réalisons étre en accord avec lul.

Quant aux divergences elles ne nous paraissent pas porter sur ce
que 'on peut appeler la matérialisation du dogme. En effet, nous
n’estimons pas devoir critiquer en principe le catholicisme sur I'im-
portance qu’il donne aux sacrements, par exemple, envisagés comme
les véhicules matériels de graces spirituelles.

L’homme est corps et esprit tout a la fois et il y a entre 'un et l'au-
tre des rapports si étroits que 'effort vers I'idéal, vers la spirituali-
sation, a besoin, pour se maintenir, de gestes, d’attitudes et de mani-
festations extérieures. La messe, quelle qu’en soit l'interprétation
théologique, peut revétir pour les fidéles une signification hautement
spirituelle que I'on ne saurait contester. On peut, 1l est vrai, lui attri-
buer une valeur magique, tout comme en matérialisant I'inspiration
scripturaire 1l arrive a certains protestants, pour régler leur conduite,
de tirer au sort les passages de la Bible.

(C’est ailleurs que porte pour nous le débat. « Les dogmes, nous dit
M. Journet, sont la formulation divinement révélée de mystéres sur-
naturels » (p. 55). Cette déclaration est précisée dans Nova et Vetera
(p. 8).

Sans doute, comme Malebranche le faisait déja remarquer, il sem-
ble plus simple et plus naturel que Dieu ait donné une fois pour toutes
et définitivement a I’Eglise les formules mémes de la vérité révélée.

Mais en fait les choses se sont-elles passées ainst ? L’histoire des
dogmes montre que ce n’est pas le cas, malgré tout le désir que nous
pourrions avoir qu’il en fit autrement. En effet, on 1'oublie trop sou-
vent, ce n’est pas par frivolité et de gaité de cceur que les théologiens
protestants ont di renoncer aux formules dogmatiques du passé.
Mais 1l a fallu se rendre & I'évidence.

En effet et 1c1 nous faisons notres les énergiques paroles de M. Jour-
net: «Nous avons en aversion I'opportunisme, les déguisements, les
atténuations de ce que nous tenons de toute notre intelligence pour
la vérité, pour ce qui est» (p. 11).

Eh bien ! C’est au nom méme de ce respect de la vérité que la théo-
logie protestante a di abandonner nombre des affirmations que main-
tient encore le catholicisme.

Quoique l'on dise, il faut distinguer entre la vie religicuse et les for-
mules qui en sont I'expression & un moment donné de ’histoire. Ces
formules se moulent forcément dans un ensemble d’idées scientifi-
ques et philosophiques que I'extension progressive des connaissances
amene a rejeter, en partie tout au moins. Elles ne sauraient donc avoir
un caractére définitif et constituer des dogmes immuables.

L’infaillibilité papale, par exemple, a été jugée tout d’abord simple-
ment désirable ; elle s’est peu a4 peu imposée pour sauvegarder 1'unité



142 JEAN PIAGET

de la doctrine catholique ; mais les documents historiques sur les-
quels on la fait reposer dans une large mesure ont été reconnus apo-
cryphes ; 1l est difficile dans ce cas de lu1 attribuer la valeur d’un dogme
réveéle.

Le catholicisme n’atteint a P'unité doctrinale des vérités révélées
qu’en biaisant le plus souvent avec les données historiques ou scien-
tifiques les mieux établies.

Suivant une autre voie, le protestantisme cherche a atteindre 'umité
spirituelle dans I'union des cceurs et des volontés par la charité et
le respect mutuel des convictions. Il n’est pas forcément pour cela «la
méconnaissance radicale de I'ordre surnaturel » (p. 201), car s1 cela
était, il serait la négation de toute révélation et du christianisme
par conséquent. Seulement 1l estime que cet ordre surnaturel ne
s’est pas installé dans Thistoire de '’humanité suivant les formules
que propose le catholicisme et s’1l est amené a cette conviction ce
n’est point par orgueil, mais par humble soumission a ce qui est, c’est-
a-dire aux faits loyalement examinés.

Ainsi congue la recherche de la vérité ne va pas sans tidtonnements ;
elle court le danger de s’égarer ; prenant pour acquis des résultats
peut-étre encore provisoires elle risque d’abandonner des 1dées vitales,
sinon prouvées, du moins éprouvées par la tradition.

Que l'on se rassure toutefois. Les Eglises protestantes savent ou
trouver le reméde aux dangers qui les menacent. M. Journet s’en ren-
drait certainement compte, s’1l connaissait du dedans et non du dehors
la vie des communautés religieuses et des nombreux groupes actifs que
la piété protestante a suscités en Suisse romande.

ArvorLp REeEvmoxnD.

DEUX OUVRAGES RECENTS DE PSYCHGLGGIE RELIGIEUSE

Parmi les nombreux travaux parus depuis deux ou trois ans dans le
domaine de la psychologie religieuse, deux sont particuliérement
propres a intéresser les lecteurs de cette revue.

Le premier est d a M. Pierre Bovet. Le sentiment religieuz et la
psychologie de U'enfant (1) contient d’ailleurs un certain nombre d’études
parues ici méme, et sur le détail desquelles nous ne reviendrons pas. Il
importe néanmoins de souligner ce que ce livre nous apporte de nou-
veau. La position de M. Bovet a cec1 de remarquable qu’elle conserve
un juste milieu entre les théses génétiques extrémes et les analyses non

1 Delachaux et Niestlé 1925,



	Études Critiques : philosophie scolastique et problèmes actuels

