Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: La logique d'Aristote et le principe du tiers exclu
Autor: Larguier des Bancels, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA LOGIQUE D’ARISTOTE
ET LE PRINCIPE DU TIERS EXCLU

1. — M. W. Rivier vient, dans un récent article (1), de rappeler
aux lecteurs de la Recue les discussions dont la régle du tiers exclu
est de nos jours l'objet. La logique traditionnelle reconnait a
cette régle une valeur absolue. Certains mathématiciens — qu’on
a pris coutume de nommer empiristes — soutiennent au contraire
que la portée en est restreinte. M. L. E. J. Brouwer enseigne,
notamment, que la logique repose en définitive sur la mathéma-
tique, que sa juridiction est limitée aux collections finies, et que
le principe du tiers exclu, en particulier, ne saurait étre appliqué
tel quel dans le domaine des ensembles infims. Nous reprendrons,
pour faire entendre ces conclusions, exemple méme dont M.
Rivier s’était servi.

2. — Soit le développement décimal du nombre 7 ; se trouve-
t-il, oul ou non, dans ce développement une série de dix chiffres 3
consécutifs ? A cette question, on pourrait étre tenté de répondre
comme suit : ou bien cette série existe, et on la rencontrera en
poussant le calcul assez loin, ou bien elle n’existe pas. Mais que
signifie proprement ici le mot exister ? De fait, si on n'a pas
rencontré la série en question, on n’a pas démontré non plus que
I'apparition en soit & jamais impossible. Dans ces conditions, et

(1) W. Rivier, A propos du principe du tiers exclu. Cette Revue, septem-
bre-novembre 1925, p. 215.



LA LOGIQUE D ARISTOTE 121

tant qu’il subsistera une incertitude a cet égard, il demeurera
interdit d’affirmer que le développement décimal de = comprend
ou ne comprend pas la série des dix clhuffres 3. Tel est du moins
I'avis des mathématiciens auxquels nous avons fait allusion.
Le principe du tiers exclu semble bien, 11 est vrai, autoriser en
de semblables cas un jugement d’existence. Il le pourrait & coup
str, répliquent les empiristes, s’il s’agissait d’une collection fime
comme la population d’un pays déterminé, par exemple, dont 1l
est évidemment permis de dire qu’elle renferme ou qu’elle ne
renferme pas dix centenaires. Il perd toute sigmfication en pré-
sence d’un ensemble comme les chiffres d’un développement
infini. Aussi longtemps, observe & ce propos un autre commen-
tateur de M. Brouwer, qu’il n’aura pas été démontré que 'appa-
rition de telle série particuliére est chose impossible, I'éventualité
de cette apparition restera tout i fait incertaine, et la question en
litige ne pourra étre tranchée que par « construction», c’est-a-dire
par la découverte eflective de la série, au moyen d’un nombre fini
d’opérations. (A. Fraenkel, Scientia, oct. 1925).

3. — La logique traditionnelle n’est pas uniquement la logique
d’Aristote, et 'on ne saurait sans injustice imputer au grand phi-
losophe les erreurs, réelles ou prétendues, de ceux qui sont venus
apres lui. M. Brouwer déclare que, prise absolument, la régle du
tiers exclu est «fausse». Le maitre de ceuz qui savent'elt certaine-
ment accordé. Il tenait sans doute cette régle pour un principe
fondamental, mais il en a marqué d’emblée les limites, et il a
signalé lui-méme un cas ou elle est sans application valable.

4. — Leibniz, dans sa Théodicée, reprend Epicure en ces termes :
« I parait qu'Epicure, pour conserver la liberté et pour éviter
une nécessité absolue, a soutenu, aprés Aristote, que les futurs
contingents n’étaient point capables d’une vérité déterminée.
Car, s1l était vrai hier que j’écrirais aujourd’hui, 1l ne pouvait
donc point manquer d’arriver ; il était déja nécessaire, et, par la
méme raison, 1l I’était de toute éternité. Ainsi tout ce qui arrive
est nécessaire, et il est impossible qu’il en puisse aller autrement.
Mais cela n’étant point, il s’ensuivrait, selon lui, que les futurs
contingents n’ont point de vérité déterminée. Pour soutenir ce
sentiment, Epicure se laissa aller & nter le premier et le plus grand
principe des vérités de raison ; il niait que toute énonciation fit
ou vraie ou fausse. Car voici comment on le poussait a bout : Vous



192 JEAN LARGUIER DES BANCELS

niez qu’il fat vrai hier que j’écrirais aujourd’hui, il était donc
faux. Le bonhomme, ne pouvant admettre cette conclusion, fut
obligé de dire qu’il n’était ni vrai ni faux. Apres cela, il n’a point
besoin d’étre réfuté... » (L. c., 169).

5. — « Aprés Aristote », remarque Leibniz en passant. — La
thése qu’'Epicure a défendue appartient en effet au Stagirite. 1l
I'a développée tout au long dans le De interpretatione (9), et elle se
résume tout entiére dans une courte formule que nous traduisons
littéralement. « Il n’est pas nécessaire, dit Aristote, que de toute
affirmation et de toute négation opposées I'une soit vraie et ’autre
fausse ; car 1l n’en est pas pour les choses qui ne sont point, mais
qui peuvent éire ou ne pas étre, comme pour les choses qui sont. »
Par « choses qui sont », le philosophe entend les choses présentes et
les choses passées. Lorsque deux propositions contradictoires por-
tent sur ce qui est ou sur ce qui a été, elles ne sauraient étre m
vraies 4 la fois ni fausses en méme temps, et la régle du tiers
exclu prescrit que 'on choisisse entre elles. Tout change, lorsque
ces propositions portent sur ce qui sera, quand du moins ce qui
sera représente une de ces « choses qui peuvent &tre ou ne pas
étre », bref, un simple possible. Il n’est ni vrai mi faux quil y
aura demain combat sur mer, dit encore Aristote. L’éventualité
d’un combat procéde finalement d’une détermination volontaire,
et cette détermination échappe, si elle est libre, & toute prévision
assureée.

6. — On voit comment le probleme s’est posé pour Aristote et
par quels liens étroits il se rattache & celul de la liberté. Ou bien,
tout est donné par avance. L’avenir est en germe dans le présent
comme le fruit dans la fleur, et ils sont unis 'un & 'autre par un
enchalnement de causes nécessitantes. Dans ce cas, le principe
du tiers exclu est valable sans réserves. Ou bien, il y a dans I'uni-
vers une part d’indétermination réelle. Certains futurs ne se réa-
liseront qu’au prix d’une décision véritablement libre. Ils sont
contingents au sens propre du terme. Rien ne permet alors d’affir-
mer qu’ils seront ; rien non plus, qu’ils ne seront pas.

7. — « Apres cela, il n’a point besoin d’&tre réfuté», ajoute
Leibniz. — Le dédain n’est pas un argument philosophique, et
I'auteur de la Théodicée aurait dit se souvenir que la téte du créa-
teur de la logique valait aprés tout celle de Leibniz lui-méme.
Le fait est qu’Aristote est irréfutable, si I'on entend la contin-



LA LOGIQUE D ARISTOTE 123

gence 4 sa maniére et si, & son exemple, on prend au sérieux la
liberté. Mais sa thése demande & étre précisée. Renouvier et
Pillon se sont appliqués successivement & la bien définir.

8. — « Ce quu sera, écrit Renouvier, n’apporte point & 'esprit une
idée claire, 2 moins qu’on n’envisage un fondement actuel de ce
qui sera... Nous exigerions donc que la proposition A sera fit
mise sous une forme actuelle, telle que A est devant étre... Ceci
posé, nous prendrions le probléme d’Aristote. On demande si
des deux propositions A sera, A ne sera pas, soit maintenant A
est devant étre, A n’est pas devant étre, 'une est vraie, I’autre fausse,
comme quand 1l s’agit des propositions contradictoires ordinaires.
Nous répondrions : sans soute, si A est un événement de telle
nature que dés & présent nous devions supposer réunies des condi-
tions qui impliquent ou l'existence ou la non-existence de A
pour une certaine époque future. Ainsi les futurs déterminés sui-
vent en logique la loi des présents. 51, au contraire, celui qui nous
pose la question nous dit qu’il entend par le terme A un événement
dépendant d’une condition qui elle-méme n’est pas actuellement
déterminée, savoir d’une volonté qui, le moment venu, peut égale-
ment étre ou ne pas étre, la solution est toute différente. En vertu
de la définition de 'événement A, la proposition A est devant étre
est fausse. Il n’est pas vrai que A soit devant é&tre, puisqu’on
nous le présente actuellement comme ambigu et indéterminé a
étre ou a n’étre pas. Et la proposition contradictoire, dans le
méme cas, que devient-elle ? Elle est vraie, car 1l est vrai, selon
nos propres explications, que A r’est pas maintenant devant étre.
A est seulement possible. Ainsi les propositions contradictoires
portant sur 'existence des futurs ambigus, ne suivent pas la méme
loi que les propositions d’existence actuelle. Celles qui affirment
sont toujours fausses, celles qui nient sont toujours vraies.»
(L’année philosophique, 1868, p. 25).

9. — Pillon rectifie sur un point 'analyse de son maitre. —
A nlest pas devant étre représente évidemment la contradictoire de
A est devant étre. Mais A n’est pas devant étre n’a pas tout a fait le
méme sens que A ne sera pas. « La négative A ne sera pas, remarque
en effet le disciple de Renouvier, n’est pas simplement contra-
dictoire, elle est contraire & I'affirmative A sera. Elle ne se borne
pas & nier comme future l'existence de A ; elle affirme comme
future sa non-existence, laquelle est indéterminée, dépendante



124 JEAN LARGUIER DES BANCELS

du libre arbitre comme son existence, et ne saurait donc, pas plus
que son existence, étre connue et affirmée, si A est supposé un
fait contingent... » Mise sous la forme actuelle, elle devient A est
ne devant pas étre et elle a pour contradictoire A r’est pas ne
devant pas éire. « St le futur 4 est un fait contingent et libre,
continue Pillon, les proposition affirmatives et négatives qu s’y
apphquent sont également fausses; car il n’est pas vrai, 1l n’est
pas certain que A sera, et 1l n’est pas vrai, il n’est pas certain que
A ne sera pas. Et leurs contradictoires sont également fausses ;
car 1] est possible, par hypothése, que A soit, et possible quil ne
soit pas ; or s’1l est possible qu’il soit, 1l n’est pas certain qu’il ne
sera pas, et, s’il est possible qu’il ne soit pas, 1l n’est pas certain
qu’il sera. » (L’année philosophique, 1897, p. 140).

10. — 1l ne se trouve plus guére en philosophie de problémes
enticrement neufs. (Parménide, le grand, le terrible Parménide,
avait tout dit et pour toujours.) Les textes précédents montrent
du moins a I’évidence que la question débattue aujourd’hui par
les mathématiciens n’est pas demeurée étrangére, dans ce qu’elle
a de fondamental, aux penseurs de I'antiquité. Comment con-
naitre ce qui proprement n’est pas ? Comment affirmer ou nier un
futur dont on ne sait rien sinon qu'il est possible ? Voila ce que
Aristote s’est demandé. Comment raisonner sur des suites dont
on ne sait rien sinon que les termes successifs peuvent en étre
calculés ? Voila en somme ce que les empiristes se demandent a
leur tour. L’éventualité des cas ou il devient également faux de
nier et faux d’affirmer, tient, selon eux, &4 la nature des choses.
(C’est de méme & la nature des choses que tient l'incertitude des
futurs contingents : nulle intelligence, si vaste qu’on 'imagine,
n’est en état de les prévoir. — Jamblique réservait aux dieux le
privilege de connaitre 'indéterminé d’une maniére déterminée,
aopiatoy wogpivws. Contentons-nous d’étre des hommes, et n’ou-
blions pas que, pour ’homme, I'indéterminable restera toujours
indéterminé,

J. LArGguier pEs BancEeLs.



	La logique d'Aristote et le principe du tiers exclu

