
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: La logique d'Aristote et le principe du tiers exclu

Autor: Larguier des Bancels, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA LOGIQUE D'ARISTOTE

ET LE PRINCIPE DU TIERS EXCLU

1. — M. W. Rivier vient, dans un récent article (1), de rappeler
aux lecteurs de la Revue les discussions dont la règle du tiers exclu
est de nos jours l'objet. La logique traditionnelle reconnaît à

cette règle une valeur absolue. Certains mathématiciens — qu'on
a pris coutume de nommer empiristes — soutiennent au contraire

que la portée en est restreinte. M. L. E. J. Brouwer enseigne,

notamment, que la logique repose en définitive sur la mathématique,

que sa juridiction est limitée aux collections finies, et que
le princijie du tiers exclu, en particulier, ne saurait être appliqué
tel quel dans le domaine des ensembles infinis. Nous reprendrons,

pour faire entendre ces conclusions, l'exemple même dont M.

Rivier s'était servi.
2. — Soit le développement décimal du nombre n ; se trouve-

t-il, oui ou non, dans ce développement une série de dix chiffres 3

consécutifs A cette question, on pourrait être tenté de répondre
comme suit : ou bien cette série existe, et on la rencontrera en

poussant le calcul assez loin, ou bien elle n'existe pas. Mais que
signifie proprement ici le mot exister De fait, si on n'a pas
rencontré la série en question, on n'a pas démontré non plus que
l'apparition en soit à jamais impossible. Dans ces conditions, et

(1) W. Rivier, A propos du principe du tiers exclu. Cette Revue,
septembre-novembre 1925, p. 215.



LA LOGIQUE d'aRISTOTE 121

tant qu'il subsistera une incertitude à cet égard, il demeurera
interdit d'affirmer que le développement décimal de tt comprend
ou ne comprend pas la série des dix chiffres 3. Tel est du moins
l'avis des mathématiciens auxquels nous avons fait allusion.
Le principe du tiers exclu semble bien, il est vrai, autoriser en
de semblables cas un jugement d'existence. Il le pourrait à coup
sûr, répliquent les empiristes, s'il s'agissait d'une collection finie

comme la population d'un pays déterminé, par exemple, dont il
est évidemment permis de dire qu'elle renferme ou qu'elle ne
renferme pas dix centenaires. Il perd toute signification en
présence d'un ensemble comme les chiffres d'un développement
infini. Aussi longtemps, observe à ce propos un autre commentateur

de M. Brouwer, qu'il n'aura pas été démontré que l'apparition

de telle série particulière est chose impossible, l'éventualité
de cette apparition restera tout à fait incertaine, et la question en

litige ne pourra être tranchée que par «construction», c'est-à-dire

par la découverte effective de la série, au moyen d'un nombre fini
d'opérations. (A. Fraenkel, Scientia, oct. 1925).

3. — La logique traditionnelle n'est pas uniquement la logique
d'Aristote, et l'on ne saurait sans injustice imputer au grand
philosophe les erreurs, réelles ou prétendues, de ceux qui sont venus
après lui. M. Brouwer déclare que, prise absolument, la règle du
tiers exclu est «fausse». Le maître de ceux qui savent l'eût certainement

accordé. Il tenait sans doute cette règle pour un principe
fondamental, mais il en a marqué d'emblée les limites, et il a

signalé lui-même un cas où elle est sans application valable.
4. — Leibniz, dans sa Théodicée, reprend Epicure en ces termes :

« Il paraît qu'Epicure, pour conserver la liberté et pour éviter
une nécessité absolue, a soutenu, après Aristote, que les futurs
contingents n'étaient point capables d'une vérité déterminée.
Car, s'il était vrai hier que j'écrirais aujourd'hui, il ne pouvait
donc point manquer d'arriver ; il était déjà nécessaire, et, par la
même raison, il l'était de toute éternité. Ainsi tout ce qui arrive
est nécessaire, et il est impossible qu'il en puisse aller autrement.
Mais cela n'étant point, il s'ensuivrait, selon lui, que les futurs
contingents n'ont point de vérité déterminée. Pour soutenir ce

sentiment, Epicure se laissa aller à nier le premier et le plus grand
principe des vérités de raison ; il niait que toute énonciation fût
ou vraie ou fausse. Car voici comment on le poussait à bout : Vous



122 JEAN LARGUIER DES BANCELS

niez qu'il fût vrai hier que j'écrirais aujourd'hui, il était donc
faux. Le bonhomme, ne pouvant admettre cette conclusion, fut
obligé de dire qu'il n'était ni vrai ni faux. Après cela, il n'a point
besoin d'être réfuté... » (l. c, 169).

5. — « Après Aristote », remarque Leibniz en passant. — La
thèse qu'Epicure a défendue appartient en effet au Stagirite. Il
l'a développée tout au long dans le De interprétations (9), et elle se

résume tout entière dans une courte formule que nous traduisons
littéralement. « Il n'est pas nécessaire, dit Aristote, que de toute
affirmation et de toute négation opposées l'une soit vraie et l'autre
fausse ; car il n'en est pas pour les choses qui ne sont point, mais

qui peuvent être ou ne pas être, comme pour les choses qui sont. »

Par « choses qui sont », le philosophe entend les choses présentes et
les choses passées. Lorsque deux propositions contradictoires portent

sur ce qui est ou sur ce qui a été, elles ne sauraient être ni
vraies à la fois ni fausses en même temps, et la règle du tiers
exclu prescrit que l'on choisisse entre elles. Tout change, lorsque
ces propositions portent sur ce qui sera, quand du moins ce qui
sera représente une de ces « choses qui peuvent être ou ne pas
être », bref, un simple possible. Il n'est ni vrai ni faux qu'il y
aura demain combat sur mer, dit encore Aristote. L'éventualité
d'un combat procède finalement d'une détermination volontaire,
et cette détermination échappe, si elle est libre, à toute prévision
assurée.

6. — On voit comment le problème s'est posé pour Aristote et

par quels liens étroits il se rattache à celui de la liberté. Ou bien,
tout est donné par avance. L'avenir est en germe dans le présent
comme le fruit dans la fleur, et ils sont unis l'un à l'autre par un
enchaînement de causes nécessitantes. Dans ce cas, le principe
du tiers exclu est valable sans réserves. Ou bien, il y a dans l'univers

une part d'indétermination réelle. Certains futurs ne se

réaliseront qu'au prix d'une décision véritablement libre. Ils sont

contingents au sens propre du terme. Rien ne permet alors d'affirmer

qu'ils seront ; rien non plus, qu'ils ne seront pas.
7. — « Après cela, il n'a point besoin d'être réfuté », ajoute

Leibniz. — Le dédain n'est pas un argument philosophique, et
l'auteur de la Théodicée aurait dû se souvenir que la tête du créateur

de la logique valait après tout celle de Leibniz lui-même.
Le fait est qu'Aristote est irréfutable, si l'on entend la contin-



LA LOGIQUE D'ARISTOTE 123

gence à sa manière et si, à son exemple, on jirend au sérieux la
liberté. Mais sa thèse demande à être précisée. Renouvier et
Pillon se sont appliqués successivement à la bien définir.

8. — « Ce qui sera, écrit Renouvier, n'apporte point à l'esprit une
idée claire, à moins qu'on n'envisage un fondement actuel de ce

qui sera... Nous exigerions donc que la proposition A sera fût
mise sous une forme actuelle, telle que A est devant être... Ceci

posé, nous prendrions le problème d'Aristote. On demande si

des deux jiropositions A sera, A ne sera pas, soit maintenant A
est devant être, A n'est pas devant être, l'une est vraie, l'autre fausse,

comme quand il s'agit des propositions contradictoires ordinaires.
Nous répondrions : sans soute, si Â est un événement de telle
nature que dès à présent nous devions supposer réunies des conditions

qui impliquent ou l'existence ou la non-existence de A
pour une certaine époque future. Ainsi les futurs déterminés
suivent en logique la loi des présents. Si, au contraire, celui qui nous

pose la question nous dit qu'il entend par le terme A un événement
déjiendant d'une condition qui elle-même n'est pas actuellement
déterminée, savoir d'une volonté qui, le moment venu, peut également

être ou ne pas être, la solution est toute différente. En vertu
de la définition de l'événement A, la proposition A est devant être

est fausse. Il n'est pas vrai que A soit devant être, puisqu'on
nous le présente actuellement comme ambigu et indéterminé à

être ou à n'être pas. Et la proposition contradictoire, dans le

même cas, que devient-elle Elle est vraie, car il est vrai, selon

nos propres exrilications, que A nest pas maintenant devant être.

A est seulement possible. Ainsi les propositions contradictoires

portant sur l'existence des futurs ambigus, ne suivent pas la même
loi que les propositions d'existence actuelle. Celles qui affirment
sont toujours fausses, celles qui nient sont toujours vraies. »

(L'année philosophique, 1868, p. 25).
9. —• Pillon rectifie sur un point l'analyse de son maître. —

A n'est pas devant être représente évidemment la contradictoire de

A est devant être. Mais A n'est pas devant être n'a pas tout à fait le

même sens que A ne sera pas. « La négative A ne sera pas, remarque
en effet le disciple de Renouvier, n'est pas simplement
contradictoire, elle est contraire à l'affirmative A sera. Elle ne se borne

pas à nier comme future l'existence de A ; elle affirme comme
future sa non-existence, laquelle est indéterminée, dépendante



124 JEAN LARGUIER DES BANCELS

du libre arbitre comme son existence, et ne saurait donc, pas plus

que son existence, être connue et affirmée, si A est supposé un
fait contingent... » Mise sous la forme actuelle, elle devient A est

ne devant pas être et elle a pour contradictoire A nest pas ne
devant pas être. « Si le futur A est un fait contingent et libre,
continue Pillon, les proposition affirmatives et négatives qui s'y
appliquent sont également fausses ; car il n'est pas vrai, il n'est

pas certain que A sera, et il n'est pas vrai, il n'est pas certain que
A ne sera pas. Et leurs contradictoires sont également fausses ;

car il est possible, par hypothèse, que A soit, et possible qu'il ne
soit pas ; or s'il est possible qu'il soit, il n'est pas certain qu'il ne

sera pas, et, s'il est possible qu'il ne soit pas, il n'est pas certain
qu'il sera. » (L'année philosophique, 1897, p. 140).

10. — Il ne se trouve plus guère en philosophie de problèmes
entièrement neufs. (Parmenide, le grand, le terrible Parmenide,
avait tout dit et pour toujours.) Les textes précédents montrent
du moins à l'évidence que la question débattue aujourd'hui par
les mathématiciens n'est pas demeurée étrangère, dans ce qu'elle
a de fondamental, aux penseurs de l'antiquité. Comment
connaître ce qui proprement n'est pas Comment affirmer ou nier un
futur dont on ne sait rien sinon qu'il est possible Voilà ce que
Aristote s'est demandé. Comment raisonner sur des suites dont
on ne sait rien sinon que les termes successifs peuvent en être
calculés Voilà en somme ce que les empiristes se demandent à

leur tour. L'éventualité des cas où il devient également faux de

nier et faux d'affirmer, tient, selon eux, à la nature des choses.

C'est de même à la nature des choses que tient l'incertitude des

futurs contingents : nulle intelligence, si vaste qu'on l'imagine,
n'est en état de les prévoir. — Jamblique réservait aux dieux le

privilège de connaître l'indéterminé d'une manière déterminée,
ààpiaxov ùioiay-Éviuç. Contentons-nous d'être des hommes, et
n'oublions pas que, pour l'homme, l'indéterminable restera toujours
indéterminé.

J. Larguier des Bancels.


	La logique d'Aristote et le principe du tiers exclu

