
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: L'esprit du protestantisme

Autor: Bridel, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ESPRIT DU PROTESTANTISME

Par le mot de « protestantisme » — terme dont l'origine

est tout accidentelle (1) et qui est fort inexactement
expressif — on désigne une certaine orientation générale
de l'esprit qui, partout où elle s'est fait sentir, a manifesté

ses conséquences dans tous les domaines de la vie,
tant individuelle que collective, et s'est épanouie en une
multitude d'effets, assez divers suivant les lieux et les

circonstances.
Cette variété de production pourrait être invoquée

comme preuve de la richesse et de la souplesse du principe

; elle ne saurait en tous cas servir à en contester
l'existence. En vain plusieurs auteurs catholiques,
partant du préjugé qu'en dehors du gouvernement à la
romaine il ne peut exister d'unité, ont prétendu que
« la révolte » du xvie siècle, comme ils disent, s'est,
ainsi qu'il convient à tout mouvement négatif, réduite
en incohérente poussière. Nos adversaires se réfutent
eux-mêmes sur ce point par la persévérante indignation
avec laquelle ils ne cessent de dénoncer l'influence néfaste

* Conférence donnée sous les auspices des Amis de la pensée protestante.
(1) Il provient de la protestation formulée, en 1529, par un groupe de

princes allemands contre les décrets de la Diète de Spire, qui prétendait interdire

d'entreprendre la réforme de l'Eglise partout où elle n'était point encore
effectuée, et d'y rien modifier désormais là où elle était commencée.



PHILIPPE BRIDEL

de l'esprit protestant, s'exerçant de toutes parts. C'est

avouer qu'il existe un esprit protestant, qui se maintient
et se propage depuis quatre siècles — et qui, remarquons-
le, n'a point tué les nations chez lesquelles il s'est le plus
largement exercé. Il ne s'agit donc pas là de pure anarchie
destructrice, mais d'une force positive et subsistante.

Si, maintenant, nous nous demandons quelle fut la
source première de ce vaste déploiement de force, si

nous cherchons à caractériser le protestantisme à sa
naissance même, voici ce dont témoigne l'histoire. Quelque
influence, secondaire et du reste assez variable selon les

pays, qu'aient pu exercer dans le déclanchement de la
Réformation du xvie siècle, soit certaine évolution d'ordre
intellectuel, soit certaines poussées de nature politique
et sociale, cette réformation fut essentiellement une affaire
de piété, une œuvre de foi religieuse. Ni les intérêts,
assez confus, des princes et des foules, ni le dilettantisme
des érudits n'eussent jamais engendré la somme d'audace
confiante et de persévérant courage que réclamait cette
formidable entreprise : il n'y fallut rien de moins qu'une
de ces irrésistibles convictions qui prennent les hommes
au cœur et qui peuvent en faire des héros.

Cela dit, voici comment je conçois ici ma tâche :

rappeler ce que fut la foi des réformateurs du xvie siècle,
en relever les éléments essentiels, et marquer par quel
jeu de conséquences ont résulté de ces sentiments
religieux les multiples tendances dont l'ensemble constitue
le protestantisme, tel qu'il s'est manifesté au cours de

l'histoire. C'est ainsi que je me propose de caractériser
« l'esprit du protestantisme » : non pas au moyen de

quelque définition abstraite — procédé qui me paraît
inappliquable quand il s'agit d'une chose vivante et de

nature spirituelle, — mais par une description analytique,

au cours de laquelle j'aurai soin d'indiquer les

liens rattachant au principe central ses applications
diverses.



L ESPRIT DU PROTESTANTISME

Le sujet m'effraie par son étendue et par sa délicate
complexité ; il y faudrait pouvoir consacrer un cours et
non pas une conférence. Qu'on veuille bien pardonner,
non seulement les inévitables lacunes dont souffrira cet
exposé, mais — ce qui est beaucoup plus grave à mes

yeux — le caractère abrupt et péremptoire que,.dans un
tel raccourci, vont revêtir des jugements qu'il faudrait
avoir le temps de motiver toujours et bien souvent de

nuancer.

r

Du sein de la chrétienté souffrante, bien des protestations

déjà s'étaient fait entendre contre les erreurs de la

théologie et les abus du clergé, et plus d'une fois la réforme
de l'Eglise avait été proposée, sans qu'il en fût rien
résulté de satisfaisant. Il y avait manqué un mot d'ordre,
assez net pour être compris de tous, assez radical pour
aller vibrer au fond des âmes, assez fécond pour entraîner
une transformation générale de l'esprit public et des
institutions. Mais dès qu'il eut été prononcé, ce mot d'ordre, il
trouva partout de l'écho ; et la première moitié du xvie
siècle vit éclater le mouvement réformateur, non pas
seulement en Allemagne et dans les pays du Nord, en

Angleterre et en Ecosse, mais en France et aux Pays-
Bas comme en Suisse, en Italie aussi, en Espagne et

jusqu'en Pologne.
Entre les groupes d'hommes engagés dans ce travail

la diversité des circonstances est très grande ; plus d'une
divergence d'opinion les sépare et parfois les oppose les

uns aux autres ; mais sur un point essentiel ils sont
d'accord ; ils ont en commun le mot d'ordre auquel je
viens de faire allusion, la doctrine que leurs meilleurs
théologiens formulent en ces termes, empruntés au
langage de l'apôtre Paul : « la justification par la foi. »

De quoi s'agissait-il
A l'époque en question, un souci tourmentait beaucoup



PHILIPPE BRIDEL

d'âmes pieuses, non pas seulement parmi les clercs
instruits, comme Lefèvre d'Etaples, ou comme Luther, mais
aussi parmi les gens du peuple, comme ci-devant les pauvres

de Lyon, les \raudois du Piémont, ou bientôt ces
ouvriers cardeurs et drapiers de Meaux qu'on vit se

dévouer jusqu'à la mort, aux débuts de la Réforme
française.

Ce grand souci, relatif à la situation du pécheur devant
Dieu, ou (comme on dit en langage chrétien) au salut,
ce grand souci avait sa source dans l'incertitude profonde
que, par ses enseignements comme par ses pratiques,
l'Eglise entretenait chez ses fidèles. L'Eglise s'offrait à eux
comme la dispensatrice de toutes les grâces divines :

Hors de moi, disait-elle, hors de moi pas de salut. Mais ces

grâces, elle les distribue dans des conditions telles qu'une
âme sérieuse ne se sent jamais assurée de rien. Après
confession de vos fautes l'Eglise vous accorde l'absolution,
en vous avertissant, toutefois, que cette absolution n'est
valable que si votre confession a été complète, au moins
on ce qui concerne les péchés mortels, et si elle a été

accompagnée d'une repentance véritable ; or puis-je être
certain d'avoir bien fait comprendre à mon confesseur
ma culpabilité tout entière et de m'être suffisamment
repenti On m'indique, en outre, des bonnes œuvres à

accomplir, d'utiles pratiques à exercer, voire des
pénitences à subir en compensation de mes manquements ;

mais, si j'ai le sentiment de l'offense que constitue à

l'égard du Créateur n'importe quelle rébellion dont j'ai
pu me rendre coupable envers sa volonté sainte, pourrai-je
jamais me convaincre d'en avoir ainsi fourni pleinement
la contre-partie Enfin, la mort m'attend ; Dieu veuille
qu'elle me laisse la possibilité de faire venir un prêtre et
de recevoir de sa main les derniers sacrements ce seront
là les plus heureuses circonstances qu'un fidèle puisse
espérer. Mais serai-je alors sûr d'avoir atteint le port
Hélas à moins d'être un « saint », — et il n'est guère pro-



L ESPRIT DU PROTESTANTISME

bable que je le sois, — où je vais, c'est au purgatoire,
pour y achever l'expiation de mes fautes. Combien de

temps resterai-je en ce lieu terrible nul ne le sait ;

puissé-je avoir de bons amis qui, sans m'oublier ni se

lasser, s'occupent d'adoucir et d'abréger pour moi ce

douloureux séjour, en faisant dire des messes pour le

repos de mon âme et en acquérant des indulgences à mon
profit

En opposition avec cette atmosphère d'incertitude où

l'Eglise romaine tient toujours ses fidèles, et veut les

tenir, convaincue qu'il serait dangereux qu'ils pussent
à aucun moment se croire sûrs de leur salut, quelle
allégresse chez qui vient à s'aviser que, selon Jésus et ses

apôtres, il ne s'agit point pour nous de tâcher ainsi de

mériter peu à peu le pardon du Seigneur, mais d'accepter
dès aujourd'hui ce pardon, pleinement et généreusement
offert par sa grâce ; qu'il ne s'agit pas pour nous de
travailler à nous concilier le plus possible la faveur de Dieu,
mais de croire à son éternel et immense amour.

Ah voilà vraiment la « bonne nouvelle », l'Evangile,
dégagé de tous les funestes distinguo, de toutes les « cavil-
lations » comme dit Calvin, dont les scolastiques l'ont de

plus en plus encombré, de toutes les conditions
arbitraires sous lesquelles l'Eglise l'a graduellement étouffé.
Aussi le vrai nom des protestants, celui que dès les
origines ils se donnèrent à eux-mêmes, en Allemagne comme
en France, c'est celui d'« évangéliques. »

Certes, — et nous le constatons avec joie, — Rome est
loin d'avoir rejeté l'Evangile ; souvent il perce çà et là
dans ses enseignements et dans son culte. Ne l'entend-on
pas qui s'exprime au milieu même des orages du Dies
irae :

Qui latronem exaudisti
Qui salvandos salvas gratis

O toi qui as exaucé le brigand même,...
O toi qui sauves gratuitement ceux qui doivent être sauvés



10 PHILIPPE BRIDEL

Oui, l'Evangile est toujours là, dans l'Eglise romaine,
qui grâce à lui reste chrétienne ; c'est lui que, tant bien

que mal, recueillent les âmes altérées de salut, lui qui
leur permet de vivre, et souvent de vivre admirablement.
Il y est, l'Evangile, sous toutes les broussailles d'une
théologie bâtarde, sous toutes les complications de la

discipline, sous tout l'encombrement des symboles rituels ;

il y est, comme le soleil est là dans les jours où le brouillard

le dérobe à nos regards directs, et où néanmoins
il nous éclaire assez pour assurer notre marche. Mais quelle
différence quand, les brumes se dissipant, les rayons du

jour viennent à nous verser à flots la chaleur, la santé, la

joie
Ce fut une explosion de joie que la restauration de

1 Evangile au xvie siècle. C'est un cri de joie que pousse
Luther quand il nous déclare comment, découvrant enfin
le vrai sens de l'épître aux Romains, trouvant dans le

salut gratuit offert à notre foi la clé de toute la
révélation biblique, il sentit comme s'ouvrir devant lui les

portes du paradis. C'est un cri de joie aussi que ce chant
des psaumes qui partout éclata chez les huguenots français.

Et c'est ce cri de joie que Jean Crespin met sur les

lèvres du Marchand converti, dans la moralité évangélique

qui porte ce titre :

O Dieu, ò Dieu, que je suis mis
Maintenant hors de dure peine
Ma pauvre âme était toute pleine
D'ordure et de méchanceté :

Mais en un moment j'ai été
Lavé par la divine grâce.
Vienne Satan plein de fallace,
Et apporte, s'il veut, son livre :

Point ne le crains, je suis délivre
De mes péchés par mon Sauveur.

[Oui,] maintenant vienne le diable,
Vienne le monde variable,
Vienne le hérault de la Mort :



L'ESPRIT DU PROTESTANTISME 11

Puisque mon Dieu est mon support
Je ne crains rien, j'ai assurance
D'avoir entière délivrance
En Jésus-Christ, qui me convie
Par grâce à l'immortelle vie. (1)

Hélas elle fut trop tôt mêlée de larmes et de sang, la
joie évangélique ; bien vite surgirent les guerres de

religion et tout ce qui en devait résulter. C'est ce triste et
long lendemain de fête que rappelle le « mur des

Réformateurs », à Genève. Je n'en dis pas de mal : il symbolise
admirablement l'énergie qu'il fallut à cette héroïque cité

pour tenir contre les adversaires de la bonne cause, la
rude énergie qu'il fallut à tout le protestantisme pour
s'affirmer dans le monde et s'y maintenir. Mais ce n'est
pas le symbole de la Réforme évangélique elle-même ;

son symbole, c'est le soleil qui joyeusement reparaît
après une éclipse : Post tenebras lux.

II

Ces bases posées, disons ce qui dérive de l'essentielle
doctrine évangélique : « Vous êtes sauvés par grâce, au

moyen de la foi. »

Ne voyez-vous pas, d'abord, que les rapports de

l'homme avec Dieu se trouvent arrachés ainsi au domaine
juridique, pour être transportés sur le haut et pur terrain
de l'affection réciproque En parlant de la sorte je n'oublie

pas combien, dans la théologie luthérienne ou réformée,

subsisteront, longtemps, de concepts et de raisonnements

empruntés à la langue du droit. Ils ont, du reste,
des points d'attache dans certains textes bibliques, textes
sur la vraie portée desquels il s'agissait de s'éclairer : et ce

(1) «Le marchant converti; tragédie excellente, en laquelle la vraie et la
fausse religion, au parangon l'une de l'autre, sont au vif représentées, etc. ».

Seconde édition. Par Jean Crespin. mdlxi ; page 106.
Cette pièce est traduite du Mercator (1540) de Th. Naogeorgos, soit le

pasteur Thomas Kirchmeyer.



12 PHILIPPE BRIDEL

n'est pas d'un seul coup qu'une théologie se régénère et

prend pleine conscience des trésors religieux qu'elle a

pour mission d'exprimer. Mais, en dépit de cette réserve,
j'affirme que la tendance profonde du protestantisme
c'est la rupture avec la façon romaine — oui, trop «

romaine » — de faire de la religion une chose de code, de

tribunal, de sentences judiciaires, de peines décrétées, de

dommages-intérêts exigés et de compensations acceptées.
Toute cette procédure, qui fait descendre la vie religieuse
dans le domaine du relatif et du contentieux, suppose
manifestement que le fidèle n'est, de fait, placé qu'en
présence de l'autorité ecclésiastique et non devant Dieu
même, avec qui nulle discussion n'est concevable.

Que tout cela exprime fort mal les relations du Père

suprême avec ses enfants, — révoltés ou convertis, —
c'est ce dont Luther marque bien qu'il a conscience,
quand il expose comment le Seigneur se borne à réclamer
notre « foi », c'est-à-dire notre confiance en son amour
purificateur, parce que cette confiance est de toutes
choses celle qui peut le plus véritablement rendre
hommage à Dieu, celle aussi qui contient, comme ne le saurait
faire nulle autre, la garantie de notre entière consécration
à son service. Et Calvin ne l'entend pas autrement quand
il écrit : c Celui qui répute quel père nous est Dieu, il a

suffisante raison, voire encore qu'il n'y eût nul enfer,
d'avoir plus grande horreur de l'offenser que de mourir (1).»

Quelle distance entre un tel point de vue et celui
auquel se trouvait placé Brunetière lorsqu'il voulait nous
faire admirer, il y a quelques années, la surnaturelle
comptabilité en vertu de laquelle une jeune carmélite,
passant ses nuits en prière sur les dalles froides du
couvent, rachète devant Dieu les orgies de son frère Cette
banque prétendument religieuse, ces comptes par doit et
avoir, ces versements au crédit d'autrui effectués par des

(1) Institution chrétienne, III, ii, 26 et 27, édition française, de 1541,

p. 198. (Cité d'après E. Doumergue, Calvin, tome iv, p. 273.)



L'ESPRIT DU PROTESTANTISME 13

gens qu'on suppose avoir accompli pour Dieu plus que
leur devoir (comme si personne pouvait donner au
Seigneur plus qu'il ne nous réclame équitablement, c'est-à-
dire tout notre être — ce sont là, pour nous autres
évangéliques, de très misérables images et, s'il faut les

prendre au pied de la lettre, de fort dangereuses chimères :

sources de ces marchandages impies où sont allés
s'empêtrer les casuites qu'a résumés Escobar et dont Pascal
a fait voir à quel point leurs opinions sont peu
chrétiennes.

De deux doctrines comme la scolastique et la protestante,

— dont la première tend à présenter la vie comme
une série d'actions distinctes, portant chacune sa note
spéciale d'excellence ou de démérite, tandis que la seconde

enseigne que la personnalité humaine est un tout
organique dont les divers membres participent à sa santé
générale, en sorte que l'essentiel c'est de mettre en bon
ordre le foyer central, — il est impossible qu'il ne découle

pas deux esprits assez différents : subtiles influences qui
pénétreront plus ou moins la vie de famille, l'école, la
société tout entière, et dont la trace restera sensible

encore chez beaucoup de ceux qui, de part ou d'autre,
ont pu rompre avec leurs traditions originelles, ont cessé

de professer la doctrine de leur Eglise, peut-être même
ont abandonné toute foi religieuse.

Il ne saurait être question de comparer entre eux, soit
individu par individu, soit peuple par peuple, les protestants

avec les catholiques, pour en venir à proclamer qu'il
y a plus de moralité chez les premiers que chez les seconds.

Qui donc serait en mesure de faire un tel compte Comment

y apprécierait-on la part qui vient des tempéraments,

des races, des circonstances, et le plus ou moins

grand rôle que peuvent jouer, chez des personnes ou dans
des contrées taxées de protestantes ou de catholiques,
des doctrines et des influences qui n'ont nulle affaire avec
l'une ou l'autre de ces deux formes du christianisme



14 PHILIPPE BRIDEL

Mais, ce qui est tout autre chose et ne paraît pas
contestable, c'est que protestantisme et catholicisme assignent
à la morale une importance assez différente. Pour le

premier elle est au cœur même de la religion : celle-ci est

proprement un rapport moral avec Dieu, un rapport
d'amour actif, un rapport de personne à personne, une
harmonie entre deux volontés. Le catholicisme, sans
prêcher, cela va sans dire, le divorce entre la religion et la
morale, a plus de tendance à concevoir la piété comme
une chose que l'inconduite n'abolit point. Si je cite ce

mot cueilli dans une conférence qu'un ecclésiastique
a prononcée au commencement de l'année dernière :

« Louis XIV pourra commettre bien des fautes contre la
morale, il n'en commettra jamais contre la foi... Une foi
profonde n'est pas incompatible avec une vie des plus
dépravées (1) », chacun, j'en suis sûr, devinera bien que
l'ecclésiastique qui parlait ainsi n'était pas un pasteur
protestant.

Du reste, insister sur ce point serait oiseux, puisque,
en général (2), il est entendu que le protestantisme est

préoccupé d'éthique ; on l'accuse même de ne voir que
cela et, par une austérité farouche, d'enlever toute poésie
à l'existence, en desséchant jusqu'à la religion même.

Pour exagérés que soient ces reproches, ils méritent
cependant qu'on en tienne compte parmi les Réformés ;

et il me paraît qu'on est en train de le faire. L'indispensable

réaction contre des abus enracinés et, plus encore
peut-être, les duretés de l'histoire ont pu imprimer, à

une partie au moins du protestantisme, des traits de

raideur qui n'ont pas de liaison logique avec la « bonne
nouvelle » dont il se réclame. Certes, — et n'est-ce pas à

son honneur — partout où il se fera véritablement sentir,
l'esprit protestant apportera avec lui la sève morale

(1) Mgr Herscher ; conférence du 4 mars 1925 (Voir Conferencia, 1er
septembre 1925, p. 282 et suiv., 287.)

(2) Voir l'Appendice placé à la fin de ces pages.



L'ESPRIT DU PROTESTANTISME 15

puisée aux sources bibliques, il inculquera l'obéissance à

ce Père céleste qui est le Dieu trois fois saint, il réclamera
qu'on prenne la vie au sérieux, il voudra que l'ordre
règne, dans la discipline de l'existence individuelle, au
foyer de famille, dans la cité ; mais, — à moins qu'on ne
veuille soutenir que le sérieux est incompatible avec
l'allégresse, et que l'ordre est néfaste à la vie, — je ne
vois pas quelle morale pourrait être plus joyeuse en sa

fermeté, plus féconde en sa pureté que celle qui part de

ce principe : Dieu ayant fait éclater envers nous son
immense amour, nous l'aimerons de tout notre cœur et,
avec lui, nous aimerons tous les hommes, nos frères.

Ah j'allais l'oublier : il y a «le scrupule protestant»,
— cette rengaine qu'avec persévérance on nous sert
depuis une trentaine d'années, — le scrupule protestant
lequel, paraît-il, a fait avorter un certain nombre de

génies, qui eussent pu émerveiller le monde par des chefs-
d'œuvre si leur mauvaise étoile n'avait fait planer sur
leurs berceaux l'ombre lugubre de Calvin. Les malheureux

Trouvez-vous que je parle avec trop de
désinvolture d'une chose grave Eh bien, franchement,
c'est que je ne la trouve pas bien grave. De fait, je constate

que, étant donnée l'exiguité de son territoire, la
Suisse protestante a été relativement fertile en hommes
d'un vrai mérite, et je ne pense pas qu'elle l'eût été plus
sous le patronage d'Ignace de Loyola. Des médiocres,
certes, il y en a beaucoup parmi nous ; ne sera-ce pas
toujours le lot de la grande majorité des humains Des

ratés, ou des demi-ratés, hélas il y en a partout, parce
que rêver de faire de grandes choses fut toujours plus
aisé que d'exécuter le moindre travail. « Bâtir une modeste
hutte, disait le missionnaire Livingstone, est beaucoup
plus difficile que de construire des châteaux en Espagne. »

Des ratés combien n'y en a-t-il pas dont la semelle use le

pavé de Paris, mais dont la plupart ne viennent ni de

Genève, ni de Lausanne, ni de Neuchâtel, et n'ont point,



16 PHILIPPE BRIDEL

comme a dit élégamment un poète, « tiré le maigre pis de
la vache à Colas » (1).

Quant à la maladie du scrupule en morale, c'est là une
disposition morbide, aussi pénible que fâcheuse, dont il
est impossible d'espérer qu'elle épargne tous les fils des

Eglises évangéliques, mais qui n'est pas plus protestante
de nature que tout autre espèce d'aboulie ou de neurasthénie.

Sous des formes quelque peu différentes, vu
l'ambiance, on retrouve le même genre d'âmes en peine
traînant leur incessant malaise devant les autels
catholiques, au pied des confessionnaux, sur la route des

pèlerinages. Que dis-je en d'autres domaines qui n'ont
rien à voir avec la religion, des troubles analogues se
manifestent : témoins ces tatillons qui hésitent indéfiniment
avant de conclure la moindre affaire, qui ne parviennent
pas à se décider sur l'emploi de leurs journées, ou ne font
autre chose que se tâter le pouls et se perdre en précautions

minutieuses, incapables d'ailleurs de jamais les

rassurer. Et j'ajoute que, s'il est un régime moral qui
puisse avoir quelque chance de prévenir cette malsaine
tendance, ou de l'atténuer là où elle se déclare, eh bien,
c'est précisément un système religieux qui n'attache pas
une trop grande importance aux détails de pratique,
un enseignement qui ramène constamment le regard de

l'àme sur le centre de toute vie, et qui travaille à former
des consciences droites, fermes et loyales.

III
Le rôle capital attribué de la sorte à la personnalité

morale et à son développement émancipateur, est ce qu'on
appelle souvent « l'individualisme protestant ». Ces deux
mots sont depuis si longtemps mariés par l'usage qu'il
faut bien s'accommoder d'une telle formule et reconnaître

(1) On sait que, de vieille date, les protestants sont désignés par ce sobriquet

: « Ceux de la vache à Colas. »



L'ESPRIT DU PROTESTANTISME 17

qu'elle exprime une réalité ; mais à la condition de préciser
ce que signifie ici le mot d'individualisme et de bien

marquer, avec ce qu'il implique, ce que, d'autre part, il
n'implique point. On a vu se produire, en philosophie, eu

littérature, en politique, tant de sortes d'individualismes
qui n'ont aucune connexion avec la pensée protestante :

celui de Nietzsche, par exemple, pour n'en rappeler
qu'un Et on a tant de fois, dans les polémiques, attribué
à l'individualisme protestant des caractères qui ne lui
appartiennent pas

Ainsi, quand on le confond tout simplement avec le

subjectivisme. A maintes reprises au cours de ces
dernières années, mêlant à ces attaques le nom de Kant, —
ce qui produit grand effet sur les personnes ignorantes
de ce qu'est en réalité la doctrine de ce philosophe, —
des écrivains français ont soutenu que l'impératif
catégorique, le devoir, la conscience, invoqués par les protestants,

ne sont pas autre chose, en définitive, que la voix
du caprice individuel : bref un pur « romantisme ». On

doit reconnaissance à M. Ern. Seillière d'avoir récemment,
dans un beau livre sur Vinet et Amiel, dissipé ce formidable

contre-sens. Pas plus qu'un mathématicien ne
cède à son caprice, mais obéit aux lois infrangibles du
nombre lorsqu'il effectue un calcul, pas plus l'homme qui
sincèrement écoute sa conscience ne s'abandonne ainsi

aux hasards des inspirations sentimentales, mais tout au
contraire se plie, qu'il le sache ou non, à la ferme volonté
du Maître suprême, du Père des esprits. Le fameux mot
de Luther : « Je ne puis autrement » n'est pas d'un sub-

jectiviste, d'un romantique courant où son cœur
l'entraîne, mais d'un homme qui se sent tenu par l'irrésistible

main du Tout-puissant. Et il est à peine besoin de

rappeler avec quelle énergie Calvin proclamait le droit
souverain de l'Eternel sur nous, ses créatures.

Que l'essence du mouvement protestant ne soit point
le subjectivisme, c'est ce qui apparaît encore avec

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIV (n° 58, 1926). 2



18 PHILIPPE BRIDEL

clarté par le rôle qu'y tient la Bible. Dès la première
heure, la doctrine de la justification par la foi s'y présente
associée à celle de l'autorité des Saintes Ecritures ; et tout
naturellement, parce que cette « foi » qui procure le salut,
c'est la foi en Jésus-Christ, le rédempteur ; cet amour du
Père que doit saisir notre confiance, c'est par le don de

son Fils qu'il nous est attesté. Ce trésor, qui demeurerait
vainement déployé devant nous si nous ne le saisissions

pas d'une façon personnelle, — tout comme le plus succulent

repas nous serait en vain servi si notre estomac ne
l'assimilait point, — ce trésor, ce n'est pas nous qui
pouvons le créer, pas plus que notre estomac ne crée les
aliments dont il se nourrit. Ce trésor, il a fallu que Dieu
nous le donnât, et qu'il prît soin de nous en faire attester
l'existence ; or c'est dans la Bible qu'il nous est présenté ;

c'est en la lisant attentivement que nous pourrons le

bien connaître.
Cette autorité de la Bible, toujours invoquée par le

protestantisme, a pu être conçue, et probablement sera
toujours conçue, de façons diverses, depuis l'extrême
droite du biblicisme à outrance jusqu'à l'extrême gauche
« libérale » ; mais, sous toutes ces nuances, se retrouve
la conviction fondamentale que dans ces écrits est
contenu l'essentiel trésor.

Il y a deux faces à la thèse de l'autorité de la Sainte-
Ecriture : une face négative et une face positive. Elle
proclame d'abord l'affranchissement spirituel du chrétien

à l'égard des traditions qui ont pu se former au
cours des siècles. Ayant constaté l'effroyable divergence
entre l'Evangile originel et les doctrines, les sentiments,
les pratiques auxquels on se trouvait parvenu à la fin du

moyen âge, les Réformateurs mirent les fidèles en garde
contre ces végétations adventices qui menaçaient d'étouffer

l'arbre de la vie ; et, pour protéger l'Eglise contre
tout nouvel envahissement de ce genre, ils enseignèrent
qu'il lui faut prendre et garder toujours pour unique



l'esprit du puotestantisme 19

norme ce Nouveau Testament, où l'on trouve les plus
directs témoignages concernant le Sauveur, et cet Ancien
Testament, où retentissent les voix de ceux en qui lui-
même a déclaré reconnaître ses précurseurs. En opposant
ainsi, à la doctrine catholique de l'autorité de l'Ecriture
sainte et de la tradition, celle de l'autorité de la seule

Ecriture, le protestantisme — comme l'a fort bien relevé
Ch. Secrétan — « fait ressortir [en ce qui concerne la
vérité chrétienne] la suprême importance du point de

départ ; il défend la source contre les intérêts tentés de

la combler ou de l'empoisonner » (1).
Mais, ce faisant, le protestantisme ne s'est point

condamné à l'archéologisme, à la pétrification, à l'immobilisme

; — de cela aussi on l'accuse parfois De quoi ne
l'accuse-t-on pas — Le principe de l'autorité biblique
ne nous oblige nullement à reproduire sans cesse avec
servilité, dans nos institutions, dans notre vie, dans notre
pensée, les détails surannés ou étroitement locaux, bref
les formes accidentelles sous lesquelles la Vérité éternelle
se manifesta en Palestine, il y a quelques vingt siècles,
dans la personne de Jésus, et fut bientôt reproduite par
ses disciples. La vérité qui nous sert de norme n'est pas
un dogme figé : c'est quelque chose de vivant, comme
une semence féconde ; mieux encore, c'est un esprit,
c'est l'esprit du Maître qui a déclaré que, lorsqu'il ne
serait plus visible pour les siens sur la terre, il serait
néanmoins avec eux toujours, il serait «en eux», parcel
esprit, pour les « conduire en toute vérité ». C'est sous
cette inspiration-là qu'à chaque génération chrétienne il
appartient de chercher ce qui répond à ses propres besoins,
et à ceux du monde contemporain, dans cet intarissable
trésor biblique d'où, avec tant de « choses vieilles » (ce
qui ne veut pas dire vieillies), on peut encore et toujours
puiser tant de « choses nouvelles ».

Ainsi constamment en contact avec les archives du

(1) Philosophie de la liberté, IL L'histoire. 2e éd. (1872), p. xlix.



20 PHILIPPE BRIDEL

christianisme authentique, ainsi l'œil toujours fixé sur
la personne du Christ, nous sommes garantis contre les

écarts funestes (1), sans être aucunement gênés dans
l'opportun exercice de notre spontanéité : telle, dit Vinet (en
une note rapidement jetée dans son agenda) (2), telle une
corde attachée solidement à l'un de ses bouts mais qui
peut se balancer en liberté. La Bible, et le Christ qui en est
le centre, voilà, en effet, le point fixe auquel reste
suspendu le protestantisme entier dans ses oscillations les

plus diverses. Et voilà pourquoi, — au grand ébahisse-

ment de ceux qui, depuis Bossuet, vont prophétisant
toujours qu'il est condamné à se subdiviser sans cesse et
à périr dans le désordre, — le protestantisme n'est point
en train de périr, ni de s'émietter en incohérents
morceaux, mais plutôt de prendre toujours mieux conscience
de l'unité foncière qu'il présente sous la variété de ses

frondaisons.
En outre, s'il refuse à la tradition toute autorité

normative, le protestantisme ne s'est jamais privé pour cela
des lumières cjue, librement consultée, la tradition peut
fournir. Jamais la patristique et l'histoire des dogmes
ne furent scrutées avec plus de zèle, plus d'exactitude
qu'à partir de la Réforme, et par les théologiens des

Eglises protestantes. Il y a même à signaler là l'origine
d'une des plus considérables influences cjue la Réformation

ait exercée au profit du monde moderne. J'emprunte

(1) Tout autrement dangereuse est la situation de Eglise romaine : s'inter-
disant de jamais admettre qu'elle ait pu se tromper, et par conséquent s'obli-
geant à traîner avec elle le fardeau, de jilus en plus encombrant, de tout son
passé, il est fatal qu'elle aille sans cesse s'éloignant davantage de l'Evangile
authentique. Elle est irréformable par essence ; or il faut que la réformation
soit « en permanence dans l'Eglise » ; la réformation, c'est-à-dire le constant
réveil du christianisme essentiel aux dépens des abus, des préjugés, des

routines qui tendent toujours à encombrer sa marche : « Luther et Calvin
n'ont pas, une fois pour toutes, réformé l'Eglise, mais affermi le principe et
posé les conditions de toutes les réformes futures. » (Vinet, Etudes sur la
littér. p. au XIXe siècle, (1857), III, p. 392.)

(2) 25 janv. 1834. Voir Vinet, Philosophie religieuse (1918), p. lxii, note.



l'esprit du protestantisme 21

sur ce point le témoignage du P. Hogan, qui fut
professeur de dogmatique à Saint-Sulpice de Paris, avant
d'être le Supérieur du Séminaire catholique de Boston. Il
dit, dans son livre remarquable sur Les études du clergé (1) :

« Le protestantisme porta à la scolastique des atteintes
bien plus profondes que la Renaissance... Au cours des

incessantes controverses des xvie et xvne siècles, les

abstractions et subtilités de l'Ecole furent graduellement
abandonnées et remplacées par les armes plus puissantes
de la science biblique et patristique... Une érudition
solide et des faits bien établis pouvaient seuls fournir des

arguments valables... Avec le temps, les catholiques eux-
mêmes en vinrent à s'y appuyer... [Or] l'exploration des

sources historiques exige une sorte de tact, un sens critique
que la métaphysique et la dialectique ne peuvent guère
développer. »

Nullement dédaigneuse des lumières que de savantes
études peuvent fournir à la religion, la Réforme a eu
toutefois cette audace de mettre les Saintes-Ecritures
entre les mains de tout le monde : se confiant assez dans
le caractère de ces livres pour croire que quiconque les

lirait avec sérieux, dans le but sincère d'y recueillir la
parole de Dieu, ne manquerait pas de l'y trouver. Audace,
ai-je dit : oui, grande et généreuse hardiesse, dont les

conséquences furent incommensurables. Car de là sont
dérivés tant d'efforts pour assurer l'instruction populaire,

puisqu'il ne fallait pas qu'en pays protestant
personne demeurât incapable de lire la Bible ; et de là aussi
cet appel constant adressé à l'intelligence, à la
méditation, à la réflexion morale de chacun : les plus modestes,
les plus simples se trouvant mis à même d'écouter
directement la voix révélatrice. Promotion magnifique de ces
foules invitées, au nom de Dieu même, à sortir enfin de

leur paresseuse minorité
Comme il arrive à toutes les hardiesses, même aux plus

(1) Traduit par l'abbé Boudinhon, 2e éd., Paris (1902), p. 81.



22 PHILIPPE BRIDEL

divines (témoin ce qu'il advient trop souvent des
pouvoirs à nous conférés par le Créateur celle dont nous
parlons a entraîné certains accidents fâcheux. Vous
connaissez ce vers célèbre :

« Tout protestant est pape, une Bible à la main. »

Quand, pour posséder une Bible, quelqu'un se croit
ainsi permis de se conduire en pape, c'est qu'il cesse d'être
fidèle au principe du protestantisme. Quelques-uns des

meilleurs ont eu Je tort, hélas de le faire, parfois ; et un
trop grand nombre de beaucoup moins grands le font
aujourd'hui même : gens qui, lisant leur Bible à tort et à

travers, en dépit de toute saine méthode et dédaigneux
de toute information historique, gens surtout qui,
cherchant autre chose dans la Bible que ce qu'il y faut chercher,

ont cru y découvrir je ne sais quelle donnée saugrenue,

à laquelle ils ne manquent pas d'attacher une
importa nce capitale et au nom de laquelle ils groupent
autour de leurs personnes un certain nombre de sectaires,
proclamant — tout comme on le fait ailleurs — que hors
de leur communion il n'est pas de salut et que, pour
avoir Jésus-Christ et Dieu le Père, il est indispensable de

s'enrôler dans leurs rangs.
Ces abus commis dans l'emploi de la Bible nous

affligent, assurément, mais ils ne condamnent point à nos

yeux le principe dont ils prennent occasion. Certes, les

gens qui ne sortent jamais de leur chambre ne risquent
pas de se casser la jambe en rue,... mais ils s'anémient.
En soustrayant la Bible à la lecture publique et aux
libres méditations des fidèles, on évite quelques
excentricités, peut-être, et certaines étroitesses (que d'autres
viennent remplacer d'ailleurs) ; mais on se prive de cette
atmosphère, tonique et toujours à nouveau purifiée, qui
se respire là où règne ce qu'on peut nommer la culture
biblique.



L ESPRIT DU PROTESTANTISME 23

IV

La Bible mise entre les mains de tous est une des

manifestations les plus caractéristiques de ce que j'appellerai
(malgré l'abus moderne de ce mot) l'anticléricalisme
protestant. Si nos pères ont fait tant de sacrifices pour ne

pas se laisser arracher les Saintes-Ecritures enfin
reconquises, si pour l'amour d'elles ils acceptèrent de périr sur
les bûchers ou de ramer sur les galères de Louis XIV et
de Louis XV, c'est que cette Bible, c'était pour eux —
selon le mot du philosophe que j'ai cité tout à l'heure —
la « source » à laquelle ils buvaient directement l'eau
vive, et dont ils ne voulaient permettre à personne de
les venir séparer. Le système romain suppose partout
la distinction du laïque et du prêtre, et la nécessité pour
le premier de passer par la médiation du second ; le
système protestant repose, au contraire, sur la proclamation
du sacerdoce universel, ce qui veut dire qu'il ne reconnaît
point de caste sacerdotale, point de prêtres attitrés, mais
bien — du moins est-ce très généralement le cas —
divers ministères qui peuvent être exercés, au service du
Seigneur et des fidèles, par des hommes que leur caractère,
leurs connaissances, une consécration spéciale de leur
temps à ce service désignent, dans la communauté
religieuse, aux fonctions d'anciens, de diacres, de pasteurs.

Le catholique se laisse dire par les autorités de son
Eglise : « Le texte des Saintes-Ecritures est trop difficile
à comprendre pour toi ; sa lecture pourrait te devenir
dangereuse ; c'est à nous d'en déterminer le sens et de

t'en donner ce que nous jugerons opportun. » Entre
l'âme du fidèle et l'Evangile ou la parole des prophètes
ainsi se glisse le clergé. Tout autre est la condition du

protestant, qui, sans doute, — pour peu qu'il soit raisonnable

— s'estime heureux que des gens compétents l'assistent

dans son étude du Saint-Livre, mais qui ne se sent
point lié par leurs interprétations et qui, pour l'entretien



24 PHILIPPE BRIDEL

de son âme, puise directement, tant qu'il le veut, à

cette abondante et pure fontaine.
Les catholiques viennent chercher dans le sacrement

la présence «réelle», comme ils disent, c'est-à-dire la
réincarnation du Sauveur, avec renouvellement de son
sacrifice ; mais cette grâce dépend tout entière pour eux
de l'assistance du prêtre : car seule la bouche d'un prêtre
peut conférer à la formule sacramentelle le formidable
pouvoir de ramener le Christ sur la terre (1). Le

protestant, lui, sait que, puisque « Dieu est esprit », il ne saurait

rien y avoir de plus «réel», au sens absolu de ce mot,
que la communion spirituelle avec le Sauveur glorifié,
« assis à la droite de Dieu », c'est-à-dire partout présent
désormais et en possession de la souveraine puissance.
Et cette communion intime, directe, vivifiante, un
protestant sait qu'il la peut réclamer, qu'il la peut posséder
où qu'il se trouve, à toute heure de son existence, sans
avoir pour cela besoin de l'intervention de personne :

sublime privilège qui ne l'empêche point de profiter
avec reconnaissance des divers moyens de grâce qu'il peut
trouver en se réunissant à ses frères, et particulièrement
de cette sainte Cène qui, en son admirable simplicité
évangélique, renferme, pour qui prie et qui pense,
d'inépuisables richesses mystiques et morales.

On n'est pas catholique sans donner son adhésion aux
dogmes décrétés par l'Eglise, dogmes dont les termes
et le sens sont, sur plus d'un point, — et on l'avoue, —
insaisissables pour la grande masse des fidèles ; il suffit
donc que ceux-ci leur accordent une « foi implicite », il
suffit qu'ils se déclarent soumis à l'autorité ecclésiastique,
prêts à accepter ce qu'elle a décrété jusqu'ici et tout ce

qu'elle pourra décréter encore. Ce qu'on appelle «foi»,
(1) Dans YHistoire moderne d'Albert Malet, 3e éd. (1914), p. 139 (et c'est

là que les jeunes protestants français, ainsi que beaucoup de Suisses romands,
apprennent leur histoire on lit: « Wycliffe repoussait le dogme essentiel
du christianisme [du catholicisme romain, oui, peut-être], la Transsubstantiation.

»



L ESPRIT DU PROTESTANTISME ¦'J,

dans le protestantisme, est tout autre chose : il s'agit d'une
adhésion personnelle et positive, et beaucoup moins d'une
adhésion intellectuelle que d'une adhésion de cœur à la

grâce du Dieu saint, manifestée dans le Christ ; « nous ne

croyons pas au christianisme, disait Vinet, nous croyons
en Jésus-Christ » (1). Cette foi évangélique peut être plus
ou moins vivante, plus ou moins réfléchie, elle peut avoir
ses heures de défaillance, mais du moment qu'elle existe
elle est directe et sans référence à autrui ; c'est pour cela
même qu'elle est régénératrice, qu'elle est principe de

vie morale.
C'est par une voie très logique, me semble-t-il, que. de

ces deux notions différentes de la foi, on a pu arriver,
d'une part, à la thèse que «le but sanctifie les moyens » et,
d'autre part, à ce principe qu'a formulé le grand moraliste

chrétien de Lausanne : « La vérité sans la recherche
de la vérité n'est que la moitié de la vérité » (2). Par la

première de ces thèses il ne sera que trop facile de glisser
à l'apologie de l'intolérance : car, si l'essentiel est que
l'Eglise soit obéie et que son credo soit admis, fût-ce sans
pénétration véritable et sympathique, on peut espérer
d'atteindre à un tel résultat par l'emploi de la force et
des persécutions quand les autres moyens échouent.
Mais, si l'essentiel est que l'homme se confie et se donne,
il importe de le mettre en état d'être toujours sincère :

car mieux vaut qu'il reste, longtemps peut-être, à ne

pas saisir toute la vérité, mais du moins aimant la part
de vérité qu'il a pu jusqu'ici saisir, et conservant la pureté
de son regard pour des découvertes futures.

Il semble donc que du principe essentiel de la Réforme
doive découler directement la pratique de la plus large
tolérance, que dis-je du plus profond respect de la
liberté de penser. Et je crois bien, en effet, que cette
filiation logique est exacte ; mais il faut avouer que le

(1) Etudes évangéliques (1847), p. 44-45.
(2) Essai sur la manifestation des convictions religieuses (1858), p. 392.



26 PHILIPPE BRIDEL

protestantisme a été lent à le reconnaître. En réalité,
si la Réforme du xvie siècle a porté un coup décisif au
régime de la tyrannie dogmatique, c'est surtout par le
fait qu'en brisant l'unité de l'établissement ecclésiastique,

elle en ébranlait le pouvoir matériel. Peu à peu,
toutefois, le protestantisme a pris pleine conscience de

ce qu'implique sa thèse de la spiritualité de la religion ;

il a ouvertement répudié les fautes qu'il avait jadis
commises à cet égard ; et je ne sache pas qu'on pût trouver
aujourd'hui nulle part dans la chrétienté évangélique
quelque chose qui, même de bien loin, fasse le pendant
des terribles déclarations de l'Encyclique Quanta curd
et du Syllabus qui la résume : « Anatheme à qui dira
que chaque homme est libre d'embrasser et professer la

religion qu'il répute vraie... Anatheme à qui dira qu'on
ne peut que louer certains pays catholiques où la loi
pourvoit à ce que les étrangers emi s'y rendent y jouissent
de l'exercice public de leurs cultes respectifs » (1).

En enlevant à la caste sacerdotale son autorité soi-
disant surnaturelle, le protestantisme a très puissamment
contribué à l'affranchissement des sciences, tant
juridiques que naturelles, du joug de la théologie. Remarquez
qu'il ne s'agit pas ici des relations entre la science et
« la religion ». Je suis convaincu pour ma part qu'une foi
évangélique, positive et très vivante, — si elle entre en

conflit, naturellement, avec certaines interprétations
philosophiques de la science, qui sont de leur côté une espèce
de foi, soit religieuse, peut-être, mais non chrétienne,
soit irreligieuse, — se trouve fort bien conciliable avec
les résultats réels des sciences. Mais il en peut aller tout
autrement d'une « théologie », c'est-à-dire d'un système,
bâti, je le veux bien, en son temps au moyen de toutes

(1) On peut voir dans Fernand Mourret, L'Eglise contemporaine (Paris,
1920), p. 501, note, comment certains théologiens ont contesté que le Syllabus

jouît du caractère ex cathedra, soit de l'autorité papale, mais comment
cette thèse est irrecevable : YEncyclique, du reste, contenant, de fait, tous
les principes des assertions formulées dans le Syllabus.



L ESPRIT DU PROTESTANTISME 27

les ressources du savoir alors disponibles, mais dont les

représentants ne doivent pas avoir la prétention d'arrêter
au point, où ils sont parvenus eux-mêmes le progrès des

études d'autrui. On se rappelle comment l'Inquisition
romaine condamna Galilée : ces théologiens professant,
d'une part, que les théories d'Aristote selon lesquelles la
terre est le centre du monde font autorité décisive en
matière de cosmologie et, d'autre part, que la Bible,
comme ils voulaient qu'on l'interprétât, oblige tout chrétien

à confesser que le soleil tourne autour de notre
globe. En vain le pauvre savant les priait-il de considérer

que la Parole de Dieu a comme but de nous révéler quel
est pour notre âme le chemin du ciel, et non pas de quelle
façon les astres tournent dans les cieux. Il n'y avait
aucune incompatibilité, en effet, entre la religion
chrétienne et une astronomie meilleure que celle de Ptolémée
ou d'Aristote, mais il y avait opposition entre la science
vivante et le pseudo-savoir des ecclésiastiques de l'époque

(1). Le principe protestant permet d'éviter d'aussi
absurdes conflits ; et on ne peut considérer que comme un
très regrettable oubli de ce principe certaines controverses
récentes concernant l'évolutionisme, qui ont eu lieu en

Amérique et qui semblent avoir été fort mal inspirées.
De fait, la science jouit habituellement, en terre protestante,

d'une légitime et complète indépendance à l'égard
de l'Eglise et de ses ministres.

Une dernière conséquence que je veux indiquer de la
Reformation du xvie siècle, et ce n'est pas la moindre.
En rejetant la distinction entre deux sortes de vie
chrétienne, dont l'une supérieure à l'autre par essence, —

(1) On trouvera l'essentiel sur ce procès fameux dans l'ouvrage de Th.-Henri
Martin intitulé Galilée; les droits de la science, etc. (Paris 1868). L'auteur
insiste sur la prudence — inspirée d'En Haut — avec laquelle Urbain VIII,
tout en poussant la Congrégation de l'Index, en 1616, et l'Inquisition romaine,
en 1633, à sévir contre Galilée, eut soin de ne point compromettre en cette
affaire son autorité personnelle et pontificale.

Un court article de M. Vincenzo Cento, dans Bilychnis (Rome, numéro de
nov.-déc. 1925, p. 330-339), donne la récente bibliographie du sujet.



28 PHILIPPE BRIDEL

j'entends : d'un côté, celle du clergé et des membres des

divers ordres religieux, et de l'autre, celle des simples
fidèles, — le protestantisme a relevé la valeur de l'existence

humaine en général, et notamment celle de la vie
de famille ; il a proclamé que la plus modeste carrière

peut et doit être poursuivie de manière à glorifier Dieu,
tout comme celle d'un ecclésiastique de profession ; il a

enseigné que le célibat ne saurait constituer ni un mérite
ni une des conditions de la sainteté : celle-ci ne dépendant
point de quelque forme d'existence exceptionnelle, mais

uniquement de la fidélité avec laquelle chacun, dans la

situation où il se trouve, obéit à l'esprit du Christ.
Et à tout cela se rattache enfin la façon dont, les nations

modernes sont arrivées à secouer le joug de l'autorité
ecclésiastique.

En vertu de la confusion fondamentale établie entre la

religion et ceux qui se donnent pour ses ministres — sans

qu'ils la représentent toujours dignement, — l'autorité
papale avait la prétention de régenter les empereurs, les

princes et les peuples : l'autorité spirituelle n'est-elle pas,
disait Rome, supérieure au pouvoir temporel, et les rois
ne doivent-ils pas obéissance à Dieu (1). — Sophisme!
a déclaré la Réforme : le cas est analogue à celui de ces

théologiens qui, sous prétexte qu'ils s'occupaient des

choses divines, se croyaient en droit, de dicter des lois à

l'astronomie. Comme les sciences naturelles possèdent
leur valeur propre en face des travaux des théologiens,
ainsi cités et nations ont leur autonomie en face des

institutions cpie peuvent susciter et maintenir les besoins

religieux des âmes.

il) Ii vaut la peine de méditer la récente encyclique de Pic XI (janvier
1926) instituant la fête du Christ roi. On y lit : « Un triple pouvoir, le législatif,
le judiciaire et l'exécutif, est compris dans le principat du Christ... Le Christ
[et son vicaire, bien entendu] ayant reçu de son Père un droit absolu sur tovites
les choses créées, son autorité s'étend sur toutes les choses civiles... La peste
de notre temps est la prétendue laïcité... On refuse à l'Eglise [N. B. !] le
droit qui découle du droit de Jésus-Christ de commander les nations, de leur
donner des lois, de gouverner les peuples pour les conduire à l'éternelle félicité. »



I.'eSPRIT DU PROTESTANTISME 29

Certes, pour qui ne nie pas l'existence de Dieu, il est
évident que les rapports entre nous et Lui sont
hiérarchiquement supérieurs aux rapports établis entre nous et
nos semblables ; autrement dit : la religion va plus
profond et plus haut que la politique. La première appartient
au domaine de l'absolu ; son mot d'ordre est : communion,

sainteté, charité. La seconde se meut dans le monde
du relatif ; elle a pour tâche de maintenir le plus possible
de paix et de liberté entre les hommes, en dépit de leurs
intérêts colluctants ; son mot d'ordre est : justice.

Tout croyant sait qu'une vraie conversion du cœur
doit compter au nombre de ses conséquences une plus
grande fidélité clans l'accomplissement des obligations de

l'ordre civil ; et il est convaincu que chaque progrès qu'un
peuple pourra faire dans la voie d'une saine piété
évangélique ne manquera pas de réagir heureusement sur son
état social, d'élever le niveau de ses aspirations nationales,

de l'amener à des conceptions moins imparfaites
de la justice, de le pousser à formuler mieux le droit et à

le mieux pratiquer. Telle est « l'autorité spirituelle »

— oui : spirituelle — que doit ambitionner la religion,
et qu'elle exercera réellement dans la mesure même où
elle sera d'une façon plus pure l'expression de l'Esprit.
Mais les institutions religieuses, l'Eglise ou les Eglises,
ni leurs chefs ou ministres, n'ont point à intervenir comme
tels dans les affaires de l'Etat. C'est au peuple lui-même
— et tant mieux si vous avez su le pénétrer largement de

sève chrétienne — qu'il appartient de s'organiser comme
il l'entend, au gré de ce qu'il pense être ses vrais intérêts,
et conformément à l'idéal politique auquel il est parvenu.

En contrepartie de cette indépendance de l'Etat
franchement reconnue, il faut proclamer, pour la religion
comme pour toutes les autres manifestations de la vie
spirituelle, liberté d'examen et de choix, liberté
d'association, liberté de parole et de propagande : le tout, bien
entendu, dans les formes conciliables avec l'existence de



30 PHILIPPE BRIDEL

la société civile au sein de laquelle il s'agit de se mouvoir.
Or (cela n'est que trop certain), les Etats que la Réforme
avait, délivrés de l'empire du prétendu «pouvoir spirituel»
— soit pouvoir politique — de Rome, ont eu beaucoup de

peine à comprendre ces principes ; à leur tour ils eurent
la prétention de dominer en une sphère qui ne leur appartenait

point ; et ce n'est que peu à peu, au prix de luttes
souvent douloureuses, que la distinction évangélique entre
le domaine civil et le domaine religieux s'est, au moins
partiellement, établie. Elle s'établirait d'autant mieux
que l'Etat deviendrait plus libéral et, par là-même,
répondrait mieux à l'esprit du protestantisme.

Nous croyons que c'est là ce qui se réalisera tôt ou tard,
car nous ne désespérons pas de la nature humaine, étant
donnée l'action qu'exerce sur elle l'indestructible levain
qu'est l'Evangile. Mais nous ne sommes point assez
aveugle pour ne pas constater que notre Europe — comme
cela lui est arrivé plus d'une fois déjà —• passe en ce

moment par une phase de réaction très dangereuse. Cette
réaction contre les progrès du libéralisme a deux agents
opposés mais jumeaux, qui s'appellent et s'excitent l'un
l'autre, comme les deux pôles opposés d'une même
électricité : à gauche le socialisme collectiviste, centralisateur
et bureaucratique, à droite la poussée dictatoriale.

Il est temps que l'esprit du protestantisme souffle avec
une vigueur nouvelle et vienne ranimer dans les cœurs
de maints croyants, intimidés par les rodomontades des

adversaires de la liberté, le sentiment des droits qui
appartiennent à toute personnalité humaine.

Qu'il me soit permis, en terminant, de faire appel à ceux
qui — nombreux parmi nous — ne veulent ni du drapeau
rouge ni de la chemise noire, mais qui, sans bien réfléchir
peut-être, n'ayant pas d'intérêt direct en matière
religieuse, sourient aux critiques qu'ils entendent formuler
contre la foi dans laquelle ils furent élevés, ou assistent
même avec quelque sympathie aux efforts qui sont faits



L'ESPRIT DU PROTESTANTISME 31

aujourd'hui, chez nous comme ailleurs, pour entraîner
peu à peu l'opinion publique et finalement obtenir, si

possible, un nouveau mouvement de contre-réformation
comme celui que l'Europe a connu pendant le xvne
siècle. Que les personnes dont je parle songent mieux aux
conséquences qu'entraînerait le triomphe d'un tel
mouvement ; et, quand elles auront compris tout ce qu'il
ramènerait de choses néfastes et tout ce qu'il détruirait
des plus précieux trésors si chèrement acquis par nos

pères, je suis convaincu qu'elles n'hésiteront pas à se

compter — quel que puisse être le degré de leurs
convictions évangéliques — parmi les « Amis de la pensée
protestante ». T-, ,-.Fh. Bridel.

APPENDICE (note de la page 14)
Nous avons dit que « en général » on reconnaît au protestantisme

une tendance éthique : néanmoins les polémistes catholiques ne se font
pas faute d'accuser parfois d'immoralité la Réforme. J'ai entendu, il
y a quelque trente ans, dans l'Eglise d'une de nos villes romandes —
c'était un jour d'Ascension, — un prédicateur exjioser que le
protestantisme enseigne une doctrine fort commode pour les pécheurs :

« D'après lui, disait l'orateur, il vous suffit de croire (et de croire pas
grand'chose après quoi vous faites tranquillement tout ce qui peut
vous plaire. »

Souvent les auteurs catholiques se sont attaqués à la personne et à

la conduite des Réformateurs du xvie siècle. Dans son livre intitulé
Trois réformateurs, M. Jacques Maritain représente Luther comme un
pauvre homme qui va s'enfonçant de plus en plus dans la chair. Mais
la série de portraits qu'à cet égard il invoque en témoignage révèlent
tout simplement qu'un homme d'âge mûr, chargé de lourdes responsabilités

pratiques, d'un côté n'est pas aussi maigre qu'un jeune ascète, et,
de l'autre, porte en son regard moins extatique, en sa bouche plus ferme,
la marque des résolutions tenaces et l'empreinte des rudes combats.
Quant au dernier portrait reproduit, ce qu'il montre c'est la douloureuse

figure d'un mort, bouffi jiar l'hydropisie et l'asphyxie finale.
L'esquisse biographique tracée par M. Maritain n'est qu'une

caricature ; elle ressortit à ce genre historiographique, à la mode aujourd'hui

dans certains milieux, et dont la méthode consiste à mettre en
saillie quelques traits choisis, dont on se pique d'établir l'exactitude
documentaire, mais en passant sous silence le reste, considérable, des



32 PHILIPPE BRIDEL

faits qui, s'ils étaient énoncés, transformeraient du tout au tout la
portée de ce qu'on veut bien nous conter.

Le résumé que M. Maritain nous présente de la doctrine de Luther
n'est pas jilus exact ; on peut même dire que c'est un pur contre-sens.
Décidé à y trouver le funeste et impie « avènement du moi », le subtil
dialecticien fait ce tour de force : de démontrer que l'homme qui n'a
cessé de proclamer (d'une façon passionnée et souvent excessive) le
néant de l'homme devant Dieu, était un archi-pélagien, ne comptant
que sur ses propres forces Pour en venir à cette merveilleuse conclusion
il faut commencer par soutenir, qu'au dire de Luther, l'âme qui se

confie au Christ ne puise en cette foi nulle transformation morale ; or
il suffit de lire le traité de la Liberté chrétienne pour se rendre compte
que le réformateur jiense tout le contraire : a Comme le feu s'échauffe
au contact du feu, ainsi l'âme que la Parole divine pénètre, est
transformée à l'image de Dieu... L'amour de Dieu devient le mobile de toute
l'activité du chrétien... Les œuvres sont l'exercice même de la foi,
l'homme bon accomplit les œuvres bonnes. »

Tout protestant devrait méditer l'admirable petit livre que nous
venons de nommer : il contient la moelle de la doctrine évangélique.
— Et peut-être les protestants feraient-ils bien aussi de lire (en un autre
genre) — pour se faire une juste idée de ce que valent certaines accusations

— ces Propos de table (Tischreden) de Luther, dont on nous
parle souvent, par allusion, en roulant des yeux jiudibonds comme
s'il s'agissait là d'une véritable ignominie pornographique. Ils y
trouveront — oui à la mode du xvie siècle — des mots grossiers, surtout
quand le lutteur exaspéré se met à parler du jiape et de ses troupes :

rien pourtant qui ressemble de loin aux longues cochonneries qu'étale
trop souvent Rabelais, et d'ailleurs pas une grivoiserie, jias une immoralité.

D'autre part, à côté de beaucoup de récits superstitieux, de beaucoup

de naïvetés et même de niaiseries, — les familiers de Luther ayant
servilement noté tout ce qu'il disait dans ses heures de repos et parfois
de badinage, — des choses charmantes, louchantes ou profondes, sur
la nature, sur la famille, sur le caractère divin de la maternité, et enfin
quelques magnifiques envolées religieuses. Il est regrettable que dans
sa traduction, du reste précieuse, Gustave Brunet — qui donne fidèlement

tout le reste, sans manquer notamment aucune des grossièretés
de langage du réformateur saxon, — ait fait de fortes coupures parmi
les plus belles pages, sous prétexte que les « discussions théologiques »

auraient ennuyé les lecteurs. Il faut donc compléter Brunet par Kuhn,
Luther, sa vie et son œuvre (1884), tome ni, p. 254 et suivantes (voir, en

outre, p. 209 et 210).
A ceux qui, capables de lire l'allemand, désireraient suivre une

discussion détaillée et objective des divers griefs formulés ou renouvelés
contre Luther, par le P. Denifle entre autres, nous recommanderions le
livre de H. Boehmer, Luther im Lichte der neueren Forschung, 5e éd., 1918.


	L'esprit du protestantisme

