
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

LA PHILOSOPHIE COMPAREE

P. Masson-Oursel. La philosophie comparée. Paris, Alcan, 1923. Un
vol. in-8, de 202 p.

C'est une tentative certes originale que d'instituer dans le champ
des études philosojihiques une définition et un programme de philosophie

comparée ; M. Masson-Oursel s'efforce d'en poser les bases et d'en
déterminer la méthode. Or que faut-il entendre par là Il s'agit d'étudier

les diverses pensées à nous connues, de dépasser les frontières
européennes et d'embrasser d'un seul regard l'ensemble des spéculations
importantes pour instaurer entre elles une comparaison critique, pour
distinguer ce qu'elles impliquent de communauté et de différences.
La recherche en question sera de nature positive, c'est-à-dire qu'elle
s'efforcera de saisir dans la philosophie les « faits philosophiques » ;

ainsi seulement elle parviendra à déterminer, par comparaison entre
ces faits, la manière dont l'esprit humain opère ses diverses créations
spéculatives. La philosojihie comparée reposerait donc sur l'histoire
des diverses spéculations et sa préoccupation serait surtout de déterminer

les modalités de l'esprit occupé au travail jihilosojihique : elle
ressortit donc autant à la sociologie qu'à l'histoire de la philosophie
jiroprement dite ; elle est même, à proprement parler, une application
de la sociologie à l'histoire philosophique. Après avoir défendu le bien
fondé de la méthode comparative, l'auteur en précise la signification en

matière de philosophie comparée, par un recours à l'analogie —==— 1;

celle-ci permettra d'éviter de stériles comparaisons entre des termes
pratiquement incomparables, parce que détachés de leurs conditions ;

il conviendra donc de replacer chaque spéculation dans son milieu
historique, de passer par une préalable confrontation des civilisations
entre elles avant de confronter les œuvres philosophiques proprement
dites ; ainsi l'on pourra déterminer la notion positive du milieu.

Cet exposé méthodologique est suivi d'un certain nombre d'exemples

qui servent à l'illustrer : chronologie comparée des philosophies,

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIII (n° 57. 1925). 20



306 MISCELLANEES

logique comparée, métaphysique comparée, psychologie comparée,
auxquels nous reprochons, le premier exemple mis à part, d'être bien

vagues. M. Masson nous annonçait un programme de recherches
énorme mais précis ; or les applications ne nous apportent que des

comparaisons si générales que toute leur substance semble glisser entre
les doigts et qu'il ne reste pas grand'chose de « positif » au bout du
compte.

Cela dit, nous n'en admirons pas moins la grandeur de son ambition
philosophique, de ce désir d'embrasser non seulement la spéculation
d'un temps et d'un lieu mais de tout l'univers humain ; toutefois nous
nous demandons si cette atmosjihère de généralité à outrance, de comparaison

en quelque sorte universelle ne devrait pas reposer sur des bases

plus fermes et surtout plus précises ; car en définitive l'histoire de la
philosophie ne peut être qu'une synthèse de monographies, puisque
jusqu'à présent les philosophies ont toujours été créées par « des »

philosophes agissant et réagissant les uns sur les autres, mais pourtant
discrets et distincts dans l'espace et le temps ; nous ne nions aucunement
le bien-fondé d'une étude comparative des philosophies, d'une confrontation

de la spéculation avec le milieu qui l'enveloppe, de l'importance
des idées religieuses sur la jihilosophie etc.. en un mot, de tout ce qui
constitue dans la recherche philosojihique le reflet de quelque chose
de plus vaste et de moins éphémère qu'une intelligence, si géniale soit-
elle... Mais pour tenter une comparaison vraiment féconde, il convient
de serrer de plus près les jiersonnalités jihilosophiques, de descendre
plus avant dans l'histoire concrète des doctrines et des hommes.
Socrate est à la sophistique grecque ce que Confucius est à la sophistique
chinoise, nous dit M. Masson ; soit, nous l'acceptons volontiers et
faisons confiance à une érudition qui semble vaste et serrée, mais entre
les deux sophistes, Protagoras et Socrate, par exemple, quel abîme
sans doute ce sont deux sojihistes, mais est-ce là tout Et n'a-t-on pas
laissé s'écouler l'essentiel entre les mailles du filet. L'auteur parle de

psychologie comparée et cette psychologie à quoi se ramène-t-elle à

des notations si générales que la comparaison ne nous apporte presque
rien de positif.

II y a là, nous semble-t-il, une lacune importante : est-il possible d'y
remédier Nous ne saurions y répondre, n'étant pas compétent en la

discipline elle-même ; mais l'effort est si remarquable et audacieux que
le brillant talent de M. Masson y remédiera, à moins toutefois que
l'essentiel ne nous ait échfppé et que cette critique ne soit qu'un effet
de notre ignorance ; il nous apparaît toutefois que la philosophie
comparée ne peut guère nous renseigner de manière précise sur l'esprit
humain, si elle le survole de si haut et de si loin.

Jean de la Harpe.



MISCELLANEES

CONTRIBUÌ IONS V LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE

307

Otto EissFEi.DT. Hexateiich-Synopse. Die Erzählung der fünf Bücher
Mose und des Buches Josua mit dem Anfange des Richterbuches in
ihre vier Quellen zerlegt und in deutscher Uebersetzung dargeboten samt
einer in Einleitung und Anmerkungen gegebenen Begründung. Leipzig,
Ilinrichs, 1922.

Otto Eissff.i.dt. Die Quellen des Richterbuches in synoptischer Anordnung

ins Deutsche übersetzt samt einer in Einleitung und Acten
gegebenen Begründung. Leijizig. Ilinrichs, 1925.

A l'heure présente, la critique strictement littéraire de l'Ancien
Testament est battue en brèche, on le sait, par nombre d'historiens qui
préconisent plutôt les recherches relatives à l'histoire des genres
littéraires et à l'origine des thèmes ou des matériaux mis en œuvre dans
la littérature hébraïque. Sans prétendre nier l'urgence et l'indiscutable
intérêt de ces dernières études, il faut jiroclamer qu'il serait extrêmement
téméraire de renoncer aux premières. En matière d'histoire, le dilemme
est en général dangereux : il y a du bon clans l'une et l'autre des méthodes

précitées, elles ne s'excluent pas. mais se complètent l'une l'autre
et la critique des sources — on ne saurait l'oublier — reste le jiremier
devoir de l'historien.

Sous ce rajiport. les deux beaux travaux de M. Eissfeldt marquent
un salutaire retour aux exigences de la critique purement littéraire
et méritent très sérieuse considération. La thèse maîtresse de M. Eissfeldt

est que, abstraction faite de la législation deutéronomique, l'Hexateuque

et les Juges, et jilus spécialement leurs portions narratives, se

composent de quatre — et non jias de trois — sources, toutes indépendantes

à l'origine. Aux trois sources généralement admises. J. E. P.,
l'auteur croit devoir en ajouter une plus ancienne encore, L, source
laïque, profane et jilus ou moins inspirée par l'idéal nomade et la
défiance à l'endroit du pays de Canaan.

Nombre de critiques mettent déjà en doute l'unité du document
yahviste et parlent de couches .llt J2, etc., mais dans leur pensée il
s'agit d'une source fondamentale complétée par des adjonctions sans
liens entre elles. Pour M. Eissfeldt, les sources L et J constitueraient
deux sources au même titre que E et P., sources indépendantes, continues

et parallèles. Ce résultat, M. Eissfeldt l'atteint essentiellement

par le procédé de démonstration suivant : ayant discerné dans une
cinquantaine de jiassages de l'Hexateuque des éléments de quadruple
provenance, il constate qu'aucun de ces cas ne peut être isolé de ceux
qui précèdent et qui suivent, mais que ces divers éléments s'ordonnent
au contraire nécessairement en une quadruple série de narrations et que
celles-ci couvrent, presque sans lacunes, le champ entier de l'Hexateuque

et des Juges. Un fil continu semble donc unir organiquement



308 MISCELI. VNÉES

les morceaux divers de chaque source, de L notamment aussi bien que
des autres sources.

Nous ne pouvons pas énumérer ici toutes les modifications de détail
que l'admission d'une nouvelle source L entraîne naturellement dans

l'analyse critique de l'Hexateuque et des Juges : à titre d'exemple.
un chiffre appréciable de jiassages sont refusés à D pour être attribués
aux autres documents, à E surtout, dans Josué et les Juges, et la
rédaction de ce dernier livre se présente sous un jour assez nouveau :

sans doute les trois grandes étapes (prédeutéronomique, deutéronoini-
que et postdeutéronomique) sont maintenues, mais l'histoire jirédeulé-
ronomique des Juges sprait désormais une compilation (spécialement,
dans les histoires de Gédéon, Abimélec et Jephté) de trois sources
narratives (L. J. E.) et non plus de deux (J. E.), et, contrairement à l'opinion

régnante, elle comprendrait aussi l'histoire d'Othniel. celle de

Samson et Dalila et les notices sur Schamgar et les petits Juges. Le
cadre deutéronomique d'autre part serait moins considérable et le rédacteur

deutéronomique beaucoup plus dépendant de E qu'on ne l'admettait

jusqu'ici. Le morceau initial Juges i 1 - ii 5 serait enfin attribué on
majeure partie à L et non plus à J.

Cette analyse serrée est du plus haut intérêt : M. Eissfeldt y fait
preuve d'un esprit aussi pénétrant que pondéré et l'on admire la
sûreté de son coup d'œil, la constance de son propos et la clarté de ses

analyses. A cet égard la Synopse des quatre sources (L. J. E. P.). tant
dans l'Hexateuque que dans les Juges, éclaire admirablement la
discussion du problème et doit sans cesse être comparée à l'introduction
critique et aux notes annexes.

Nous ne pouvons que recommander très chaleureusement ces deux

ouvrages de M. Eissfeldt, convaincu qu'ils ajiportent un élément fécond,
sinon définitif, à la critique du Pentateuque, de Josué et des Juges et
qu'ils méritent d'être étudiés très sérieusement. L'admission d'une
nouvelle source du Pentateuque soulèvera naturellement la contradiction :

en particulier la cohésion intime et organique du soi-disant document.
L et son rôle dans les Juges devront subir la contre-épreuve de la
critique la plus minutieuse. Mais, en postulant une « source » nouvelle,
M. Eissfeldt a en tout cas formulé un point de vue qui, à première
inspection, rend compte de certains faits à moins de frais que l'hypothèse
des compléments ou des gloses et qui devra être jugé sans parti-pris.

Neuchâtel. Paul Humbert.



MISCELLANEES 309

UNE NOUVELLE BIBLE

La Société biblique protestante de Paris, jiour répondre à de

nombreuses demandes, dont les jilus anciennes remontent à jdus de
quarante ans. publie une édition nouvelle de la Bible, dite « La Bible de

la famille et de la jeunesse ». On voulait une Bible en raccourci, réduite
aux éléments religieux essentiels, dans laquelle les jeunes gens, ainsi

que les lecteurs inexpérimentés des Saintes Ecritures, pourraient
trouver facilement leur nourriture spirituelle.

Le Comité de la Société biblique s'adressa à M. le pasteur Bandon,
son agent général, et à M. le professeur Auguste Gampert, de la Faculté
libre de théologie de Lausanne. D'emblée les éditeurs nous avertissent
que cet ouvrage n'a pas d'autre ambition que de servir de préparation

et d'introduction à la Bible comjilète et ne vise aucunement à

la remplacer.
L'essai était, audacieux autant que délicat. Comment élaguer et

choisir les jiages à mettre en lumière L'A. T. est une double
histoire : celle de la vie politique et sociale du peuple d'Israël et celle de

son développement religieux. Il fallait donc ne pas couper le fil des

événements et laisser de côté ce cjui heurte l'âme moderne tout en
gardant de ces anciens récits les notions religieuses des Hébreux.

On a laissé de côté :

1° Les jiassages manifestement altérés jiar la faute des copistes et
ceux dont le texte est incertain ou très obscur.

2° Quelques récits un peu réalistes qui font hésiter certains pères
de famille à mettre la Bible entière entre les mains de leurs enfants.

3° Les passages qui n'offrent guère qu'un intérêt archéologique
'généalogies, listes de noms jiropres, rituel du culte israélite, etc.1.

4° Les morceaux qui font double emploi, ainsi que d'autres qui
offrent de grandes ressemblances avec des passages conservés et y
ajoutent fort jieu.

5° L n grand nombre de fragments qui n'ont pas jiaru essentiels et
qui ont été écartés par souci de la brièveté. Des livres entiers ne figurent

plus dans la Bible de la famille et de la jeunesse : Esther, les

Chroniques, le Cantique des Cantiques, Abdias, Nahum ; cependant
ils y sont mentionnés ; leur contenu, c'est-à-dire la tendance et la valeur
religieuse de l'ouvrage, est résumé en quelques lignes.

D'autres, comme le Lévitique, les Nombres, ne comprennent que
quelques chapitres, ceux qui, en donnant une idée vraie de la religion
des Israélites, peuvent encore alimenter notre vie spirituelle.

Disons tout de suite que ces importantes coupures ne concernent
que l'Ancien Testament. Le Nouveau est publié au complet, voire
même les généalogies de Jésus dans Matthieu i 1-18 et Luc ni 23-38.

Des notes plus nombreuses que dans les Bibles courantes, guident le
lecteur dans la compréhension de certaines exjiressions ou l'avertissent



310 MISCELLANEES

du sens douteux de quelques passages. Elles le renseignent aussi sur
l'origine et la date de composition de récits divers. Nous relevons,
par exemple, la note explicative de la première page de la Bible, celle
concernant la souffrance de Job, celles qui ont rapport à plusieurs
psaumes. Par ces notes, on se rend compte des soins apportés par
MM. Randon et Gampert à faire connaître aux lecteurs les résultats
des travaux scientifiques les plus récents, soit au point de vue
exégétique, soit au jioint de vue historique.

La traduction donnée dans la Bible de la famille et de la jeunesse,
est celle de la Bible du centenaire, pour tous les livres où cette dernière
était prête ; pour le reste, on a reproduit la version Segond, revue et
amendée à l'aide des travaux préparatoires des collaborateurs à la
Bible du centenaire, ou, cjuand celles-ci manquaient, au moyen des

travaux scientifiques les plus récents. Le Nouveau Testament surtout,
est rendu avec un maximum de clarté.

En outre, une belle série de 32 photogravures dont 13 inscriptions,
bas-reliefs et monuments antiques et 29 paysages ou scènes de la Palestine,

donnent au volume une valeur et un charme tout jiarticuliers-
Nous saluons avec joie l'apparition de la Bible de la famille et de la

jeunesse. Elle aidera certainement les jeunes à se retrouver dans les

obscurités du style projihétique, dans des récits dont l'étrangeté
déroute la conscience chrétienne quand celle-ci n'est pas aidée jiar
des connaissances historiques ou simplement archéologiques ; elle
lui permettra de distinguer entre l'élément éternel qu'elle contient
et ce qui est spécial à une époque ou au jieujile juif : elle deviendra, pour
celui qui veut, se laisser éclairer jiar elle, une lamjie à ses pieds, une
lumière sur son sentier. Nous voudrions en faire la Bible de nos
catéchumènes qui font leurs premiers pas dans la connaissance du livre
saint ; il est seulement regrettable que le jirix de cette nouvelle
édition de la Bible soit de beaucoup supérieur à celui des Bibles que nous
pouvons nous procurer pour les élèves de nos catéchismes. Avec un
texte aussi vivant, mis en relief par des titres qui immédiatement
jettent de la lumière sur ce que l'on va lire, le moins intelligent pourra
trouver une nourriture spirituelle. Pour l'enseignement religieux,
la Société biblique protestante de Paris a publié la Bible de demain,
celle qui permettra au pasteur de mieux faire comprendre aux jeunes la
parole créatrice de vie morale et religieuse et de la leur faire aimer.

Sans doute on pourra rester sceptique sur le sort réservé à cette
nouvelle édition de la Bible ; cependant le fait qu'elle est demandée

depuis plus de quarante ans à la Société biblique de Paris est une

preuve que nombreux sont ceux qui vont l'utiliser avec profit jiour
leur salut jiersonnel et, nous n'en doutons pas, pour la faire apprécier,
par ceux-là mêmes qui n'ont pas encore saisi la portée du langage
biblique. Edm. Bezençon.



MISCELLANEES

JEAN ASTRUC, SA VIE ET SES TRAVAUX

311

Ad. Lods et P. Alphandéry. Astruc et la critique biblique au XVIIIe
siècle. Cahiers de la Bévue d'histoire et de philosophie religieuses,
N° 11. Strasbourg, Istra, 1924. 77 p. in-8.

Il fait bon retrouver ceux qui, sur le terrain biblique, furent les pères
des recherches vraiment historiques. Cela donne à chacun l'occasion
de se rejilacer devant les grandes questions de principe sans être troublé

par des préoccupations de polémiques actuelles.
Dans une première partie M. Alphandéry nous donne un résumé de

la v ie et des travaux d'Astruc. Il naquit en 1684. A la veille de la
révocation de l'Edit de Nantes, son jière, pasteur réformé dans le Gard,

passa au catholicisme avec toute sa famille. Jean Astruc fait ses études
de médecine à Montpellier ; il est docteur en 1703. Peu ajirès il supplée
un de ses professeurs. En 1711 il est nommé à la chaire d'anatomie
de Toulouse. Sa réputation est déjà faite et à plusieurs rejirises il prend

part aux grands débats qui divisent alors les médecins. En 1728 il
abandonne le jirofessorat pour venir à Paris. Ajirès un court séjour à

la cour de Pologne, il est nommé médecin consultant du roi de France,
puis professeur au Collège Royal. Il continue à publier des travaux
de médecine très remarqués, et joint la pratique à son enseignement.
Il prend violemment la défense des médecins contre les chirurgiens, ce

qui lui vaut en 1743 d'être reçu dans la Faculté de Médecine. Dès lors
il en fut l'avocat dans les cas les plus épineux. C'est lui qui en 1756

dirige la campagne violente contre le Genevois Tronchin qui cherchait
à introduire l'inoculation en France. Quelques années aujiarav ant en
1753 avaient paru sans nom d'auteur, les Conjectures sur les mémoires

originaux dont il paraît que Moyse s'est servi pour composer le livre de

le. Genèse. A partir de ce moment l'activité d'Astruc se jiartage entre
des travaux historiques variés et la publication de ses cours. Ce médecin

fut un grand batailleur, mais il n'a rien d'un jiolémiste. « Il prend
les choses avec un sérieux qui fatigue » a-t-on pu dire de lui à jiropos
de ses Conjectures. A sa mort, en 1766. ses collègues lui firent l'honneur
tout à fait exceptionnel de jilacer son buste dans l'amphithéâtre de

la Faculté.
Le travail de M. Lods situe les Conjectures dans l'histoire des recherches

bibliques, et en montre clairement l'importance. Quel était l'état
de la science au moment où Astruc écrivit son livre Peu après l'ère
chrétienne, s'affirme dans l'Eglise, comme dans la synagogue, la mosaïcité

du Pentateuque. Au NIIe siècle le rabbin Aben Ezra signale quelques

difficultés dans cette complète attribution à Moïse. Au moment
de la Réforme, Luther et Carlstadt émettent de leur côté quelques
doutes, bien vite oubliés par les protestants qui craignent de battre
en brèche l'autorité des Saintes Ecritures. Au XVIIe siècle la question



312 MISCELLANEES

revient à l'ordre du jour. Divers savants s'en occupent, juifs comme
Spinoza, catholiques comme Richard Simon, protestants comme Le
Clerc. Les auteurs accumulent les raisons qui empêchent d'attribuer
à Moïse la composition du Pentateuque, mais se bornant à des remarques

de détail, ils ne jiouvaient pas arriver à résoudre la question
d'ensemble. Peu après, la révocation de l'Edit de Nantes vint arrêter
cette fertile émulation entre savants catholiques et protestants, et les
idées hardies furent couvertes par l'anathème de la synagogue aussi
bien que du clergé catholique ou protestant.

Pour cjue la question pût progresser, il fallait la jirendre par un
autre bout. Il fallait se demander : où le rédacteur quel qu'il soit a-t-il
puisé ses renseignements La question paraissait inoffensive et pouvait

se discuter en toute liberté. Les théologiens du XVIIe siècle
avaient jiour la plujiart admis cjue Moïse avait pu se servir de sources
écrites, mais cela d'une façon toute générale sans chercher à reconnaître
ces sources dans le détail. Soixante-dix ans avant Astruc, Vitringa,
théologien conservateur hollandais, signalant la répétition très
fréquente dans la Genèse de la formule we'ellè lôledôt qu'il traduit « or
voici l'histoire de... », faisait remarquer que cette formule introduit
le plus souvent des morceaux assez développés : il y voyait les titres
des ouvrages primitifs employés par Moïse. La jiiste était mauvaise.
Mais par une étude plus attentive du texte, lui et quelques-uns de ses

discijiles avaient ouvert un chemin fécond. H. B. Witter se rapproche
davantage du but, et jiressent que dans les premiers chapitres de la
Genèse la dualité d'auteurs exjilique la dualité des noms divins et, les

répétitions flagrantes. Ainsi donc avant Astruc, c'est une opinion assez

réjiandue que l'auteur de la Genèse s'est servi d'écrits antérieurs,
quelques recherches sont faites pour discerner ces sources, mais ou
bien la piste suivie est fausse, ou bien les recherches justes restent
limitées à de courts fragments.

Dans ses Conjectures Astruc rejirend la question avec un sens
critique plus aiguisé. Il s'appuie sur les répétitions et les contradictions
que l'on trouve tout au long de la Cenèse, et surtout sur la dualité
du nom di\in. Ecartant sur ce point les remarques jiar trop subtiles
des théologiens des siècles précédents, il y voit la marque de deux
auteurs. Réunissant d'un côté toutes les parties de la Genèse où Dieu
est appelé Elohim et de l'autre celles où il est ajipelé Jéhovah, il obtient
deux documents avec peu de lacunes et où la plupart des répétitions
et des renversements ont disjiaru. Il discerne une douzaine de mémoires
dont Moïse a dû se servir, tout en reconnaissant loyalement que toutes
les difficultés ne sont jias levées. Comparée aux travaux d'aujourd'hui
son œuvre se montre bien imparfaite encore. Mais mise en regard des

études contemporaines, on ne peut que louer la pénétration critique
et la loyauté d'esjirit de cet exégète amateur. Sans avoir la largeur de



MISCELLANEES 313

vue d'un Spinoza, ou l'érudition d'un Richard Simon, il a, en étudiant
un problème limité, avec des règles fort sûres, fait faire plus de jirogrès
à la critique biblique que ses illustres devanciers.

Craignant les hardiesses de son livre, Astruc le fit paraître sans
nom d'auteur chez un libraire supposé. Dans les luttes religieuses de

son temps, il avait pris le jiarti des Jésuites contre les Esprits forts,
et ce n'est point contre les défenseurs de la religion que son livre est
tourné. Il l'a écrit sans jienser que sa découverte pourrait compromettre

l'attribution à Moïse des cinq premiers livres de la Bible.
L'ouvrage ne provoqua pas l'éclat que craignait Astruc ; il ne fut

pas condamné. Mais il ne passa jias inaperçu. En France, entre 1753
et 1778, il ne jiarut jias moins de sept critiques détaillées de son travail.
Ce ne sont point des études désintéressées, elles sont toutes apologétiques.

Les auteurs louent ou blâment Astruc suivant qu'ils voient en
lui un défenseur ou un adversaire de la religion. Ces recensions
n'apportèrent dans le débat aucun élément nouveau. Dans le camp des
« philosophes » Voltaire seul attacha quelque importance à ce livre.
Mais il avait peu de goût pour cette aride érudition, et trouvait que
c'était perdre son temps que de faire un tel travail. Les deux camjjs
laissèrent bien vite l'ouvrage tomber dans l'oubli. C'est par
l'intermédiaire de la science allemande que le travail du médecin français
devait jiorter ses fruits. Outre-Rhin l'accueil fut, plus froid encore qu'en
France. On accabla Astruc avec une lourdeur et une âpreté toute
théologique. Ce n'est que dans le dernier quart du XV IIIe siècle qu'Eich-
horn. reprenant le travail critique, rendit justice, non sans quelques
hésitations, à son devancier. Sur la route déjà frayée il marcila d'un
jias plus ferme. Avec lui la critique entre dans une phase nouvelle.
En un siècle et demi la Bible allait reprendre une vie que les siècles
semblaient lui avoir ôtée.

II nous faut être reconnaissant aux savants français qui nous ont
donné ce bel exposé qu'aucune lourdeur ni aucun pédantisme ne déjiare.
Ce n'est pas un vain travail que de remonter à ces jirécurseurs plus
ou moins lointains des études bibliques. Alors que d'aucuns aiment à

caractériser ces recherches comme de simjiles fantaisies de savante
en quête de nouveautés, à étudier l'histoire de ces questions on en
saisit mieux la valeur. Il faut souhaiter que M. Lods nous donne encore
d'autres jiages de cette grande histoire où la France joue un rôle de

premier jilan. Pour montrer le soin qu'il a mis à son étude, un seul
fait suffira : il a révélé aux savants allemands l'ouvrage de II. B. Witter,
précurseur intéressant d'Astruc, et complètement oublié de ses

compatriotes, (cf. Z. A. T. W. 1925. p. 134-135.)
G. Nagel.



314 MISCELLANÉES

UN NOUVEAU «PASCAL»

Léon Brunschvicg. Le génie de Pascal. Paris, Hachette, 1924. Un vol.
in-16, de XIII 199 p.

Nombreux sont ceux qui ont taillé un Pascal à leur mesure.Son génie
est si puissant qu'il est difficile de le dominer et de le juger avec impartialité.

M. Brunschvicg vient de nous donner dans son récent ouvrage
Le génie de Pascal un portrait excellent du modèle « pris de face et dans
son atmosphère ».

Le génie de Pascal, qui défie nos classifications ordinaires, a su imprimer

à toute matière à laquelle il s'est appliqué un sceau d'éternité.
Admirablement fin et géomètre, il sait voir à la fois la complexité des

problèmes de la science et la simplicité de leurs lois. Il sait allier au
besoin de rigueur logique celui de la souplesse de l'expérimentateur.
Suivons ce génie dans ses applications successives : science, morale et
religion, à la suite de M. Brunschvicg qui les étudie dans cinq chapitres,
dont voici les titres : Pascal savant, Finesse et géométrie, Pascal et Port-
Royal, L'expérience religieuse de Pascal, La solitude de Pascal.

Malgré la jirécocité célèbre de Pascal en géométrie, Descartes, on le

sait, n'a pas porté aux nues l'enfant prodige. Différences de méthode,
certes, plus que jalousie : Descartes, géomètre, part de l'a priori. Pascal,

au contraire, écartant tout verbalisme scolastique, se place devant
le problème à étudier (même le plus abstrait), comme un physicien qui
examine et expérimente. Conscient de l'originalité de chaque problème,
il fait fi de la clé cartésienne « passe-partout » (1). Il croit à l'universalité
de la science, mais il ne veut pas y atteindre par la méthode deductive
de Descartes. En physique surtout, Pascal devait triompher des
méthodes abstraites et creuses de son temps en démontrant par des
expériences que les effets attribués à la chimérique horreur du vide étaient
ceux de la pesanteur.

Dans sa polémique contre les jésuites, Pascal n'est pas moins dégagé
des formules de la tradition scolastique. Avide de vérité, il fait appel
à la science du cœur ayant sa source en Christ, pour condamner la
tbéolugie morale des jésuites, dont les accommodements s'inspiraient
plus d'Aristote que de Jésus.

Le même besoin d'étayer la vérité sur la réalité se retrouve dans son
Apologie inachevée. Pascal se défie de la raison comme source de
connaissance divine. A son avis, le Dieu de Descartes est aussi vide de

sens que celui d'Aristote. Il y a d'ailleurs quelque témérité à tirer Dieu
d'un syllogisme. Le Dieu vivant ne peut être que l'objet d'une
expérience. Essayons de dégager l'ordre de Y Apologie pascalienne(expéri-
mentale avant la lettre). L'entreprise est difficile. M. Brunschvicg l'a

1 Cette opposition de méthode, M. Brunschwicg l'avait signalée déjà dans
Nature et liberté.



MISCELLANEES 315

tentée avec clarté. L'expérience du monde doit être interrogée tout
d'abord ; car son témoignage n'est pas suspect de partialité. L'homme
est instruit de sa nature par l'instinct et par l'expérience. L'instinct
affirme en lui son origine et sa destinée divine. Epictète en est le
révélateur. L'expérience, au contraire, nie notre supériorité et nous
convainc de misère et de mort. Montaigne s'en est fait l'écho dans ses Essais.
Cette opposition s'explique par la double présence en nous de l'instinct

et de l'expérience. La religion chrétienne peut résoudre l'ojipo-
sition en enseignant que ce qu'il y a d'infirme appartient à la nature
et ce qu'il y a de puissant procède de la Grâce. L'union ineffable des

deux natures dans la même personne s'est faite en l'Homme-Dieu.
L'hypothèse de la religion est satisfaisante. Mais pour qu'elle puisse

porter des fruits il faut jiarier pour elle. Le risque, le pari sont essentiels

à la religion. Après avoir parié, l'homme peut comprendre l'expérience

de l'Histoire Sainte.
La Bible est la démonstration de l'hypothèse de la religion. Divine,

ce sont les prophéties et les miracles qui confirment sa divinité. D'autres

religions prétendent en jiosséder autant ; mais elles n'ont pas de

véritables témoins. Les Juifs, témoins de l'Evangile, prédisant leur
ruine, ont jiarlé contre leur tempérament. Seul, Dieu a pu leur suggérer

de telles prophéties. Les miracles de la Bible sont aussi dignes de

foi que les jirophéties, parce qu'ils sont établis sur la sainteté de la
Doctrine. Miracles et prophéties ne donnent pourtant pas la certitude de

la science. La folie de l'Evangile est un mystère pour l'intelligence.
Dieu demeure « Deus absconditus » afin d'abaisser la superbe de

l'homme. C'est pourquoi il faut faire appel à la volonté pour donner
son adhésion à la Bible.

Après avoir montré Dieu dans l'histoire, Pascal le montre agissant
sur lui et en lui : c'est l'exjiérience du miracle qui s'est opéré par la
guérison de sa nièce. Dès lors, plus de doutes, Pascal sait en qui il a cru.

« On mourra seul. Il faut donc faire comme si on était seul. » Cette

pensée de Pascal nous fait jiénétrer dans l'intimité de son être religieux.
Solitaire, en science, il l'a été parce que ses découvertes n'étaient pas
comjirises. Sa conversion renforça sa tendance à s'isoler : il voulut
être seul avec le Père qui voit dans le secret.

Le livre de M. Brunschvicg mérite de figurer dans nos bibliothèques
à côté des Pensées. On peut dire de lui ce qu'on a dit de Pascal, que sa

pensée « est lucide, simple et légère, d'autant plus pénétrante, d'autant

plus féconde ». Ad. Robert.

ESQUISSE D UNE DOCTRINE DE L ESPERANCE CHRETIENNE

Parmi les questions qui n'ont jamais cessé de hanter l'esprit humain
l'une des plus pressantes et des plus graves est sans doute celle de l'an-



316 MISCELLANEES

delà. La vie se borne-t-elle aux perspectives jirésentes ou a-t-elle des
destinées éternelles La mort est-elle un terme, une limite ultime ou
un point de transition, le passage d'un état inférieur à un état supérieur

Les individus, l'humanité, le monde sont-ils condamnés à un
anéantissement final ou tendent-ils vers un ordre de choses parfait
Et s'il y a un réveil d'outre-tombe, une économie future, un règne de
Dieu à venir peut-on s'en faire une idée, en déterminer le mode et les

conditions, en tracer l'esquisse, sinon le tableau complet
D'innombrables ouvrages ont été écrits pour répondre à ces questions,

en particulier ces dernières années où les problèmes eschatologiques ont
pris un regain d'actualité. Dans la masse il en est qui n'offrent à l'esprit
le moins prévenu cjue jirophéties fumeuses et puériles élucubrations,
mais il en est d'autres où s'affirment une pensée claire et une-foi réfléchie,
où l'on trouve sur les grands problèmes de l'au-delà des ojiinions et des

jugements dignes de la plus sérieuse considération. Dans cette dernière
catégorie rentre le livre que nous devons présenter aux lecteurs de

cette Revue (1).
Il fait partie d'une collection de monograjihies ihéologiques, éditée

par les jirofesseurs A. Schlatter de Tubingue et W. Lütgert de Halle (2).
11 a paru en 1914 déjà. Son auteur, le pasteur et théologien bien connu
de Borne, M. W. Hadorn, a élé amené jiar les exjiérienccs et les nécessités

du ministère pratique à étudier d'une manière approfondie les

questions eschatologiques et il nous livre le résultat de ses recherches
en des pages claires, concises et riches de substance.

Ajirès avoir montré que le christianisme est ajiparu dans le monde

comme une religion d'espérance et après avoir esquissé en quelques
traits l'attitude de Jésus à l'égard des choses futures, M. Hadorn expose
les principes qui l'ont dirigé dans son étude et qui constituent, à ses

yeux, les normes de tout essai d'eschatologie chrétienne.

\ oici ces principes : Le christianisme étant la révélation de Dieu en
Jésus-Christ, « dans toutes les questions religieuses et théologiques un
retour aux origines et aux sources de la religion chrétienne est absolument
nécessaire » (p. 28). Par conséquent celui qui veut construire une
doctrine chrétienne des choses finales ne procédera pas par spéculation,
il n'affirmera pas ce qui fui paraît juste, vrai ou désirable ; il tirera
du Nouveau Testament les données eschatologiques qui y sont contenues

pour les coordonner et les interpréter.
M. Hadorn insiste sur le fait que l'espérance chrétienne n'a pas pour

source les déclarations de Jésus seules, mais bien le Nouveau Testament
tout entier, saisi dans son unité et dans son esprit, sinon dans sa lettre.

(1) W. Hadorn. Zukunft und Hoffnung. Grundzüge einer Lehre von der

christlichen Hoffnung. Gütersloh, Bertelsmann, 1914, 147 p. in-8.

(2) Beiträge zur Förderung christlicher Theologie.



MISCELLANÉES 317

En effet la révélation dont le Christ est l'organe a éclaté au travers
de sa personne tout autant que dans ses paroles et, par suite, le message
des apôtres qui ont été les témoins de sa vie, de sa mort et de sa
résurrection et qui, à son contact, ont éprouvé l'action de Dieu lui-même ne
saurait être séparé de l'enseignement du Maître.

L'espérance chrétienne se base-t-elle alors uniquement sur un témoignage

extérieur, n'étant ainsi qu'une croyance de seconde main Non,
M. Hadorn l'affirme énergiquement, elle a un fondement subjectif dans

l'expérience que le croyant fait de la vie éternelle en Jésus-Christ et
qui donne, un caractère d'invincible certitude à cette espérance. Celle-ci
ne se mue cependant jias en un savoir positif, elle est et demeure une
foi, une ferme attente de choses que l'on ne voit jias.

Quant au contenu ou à l'objet de l'espérance chrétienne un mot le
définit : celui de gloire, qui désigne, dans la langue du Nouveau Testament,

cet état de perfection et d'achèvement auquel doivent être

promus les individus, la société et le monde.
Ces principes posés et ces définitions jiréliminaires données dans la

première partie de son livre, M. Hadorn consacre la seconde à l'analyse
de l'espérance chrétienne envisagée sous son triple aspect, individuel,
social et universel. Nous ne le suivrons pas dans cet exposé, cela nous
entraînerait trop loin. Il nous suffira de dire que notre auteur ne se

borne pas à de grandes affirmations générales (par exemple celles de

l'immortalité personnelle ou de l'établissement du Bègne de Dieu),
mais qu'il entre dans le vif des questions jiarticulières et présente, à la
suite des écrivains apostoliques, la solution chrétienne des problèmes
de fa résurrection des individus, de l'état intermédiaire, de la parousie,
de l'antichrist, du jugement, de la victoire sur le mal. du rétablissement
final et du triomphe du Règne de Dieu.

Une fois le point de départ admis on ne peut qu'admirer la maîtrise
avec laquelle M. Hadorn traite son sujet. Sa manière, ferme et sobre àia
fois, fait un heureux et singulier contraste avec les vaticinations des

«étudiants de la Bible ». Mais ses présuppositions s'imposent-elles Le
Nouveau Testament présente-t-il une doctrine de l'espérance chrétienne,
une et parfaitement cohérente Ne renferme-t-il pas des éléments
disparates, hétérogènes, inconciliables entre eux, de telle sorte que,
pour aboutir à une synthèse véritable, un choix s'imjiose Et s'il
en est ainsi, au nom de quel critère opérera-t-on le triage Voilà
quelques-unes des questions que l'on ne manquera pas de poser au savant
professeur de Berne. Ph. Daulte.



318 MISCELLANÉES

SUR LES TRANSCRIPTIONS EN GREC DE TEXTES SÉMITIQUES

Au moment de corriger les épreuves de notre article (voir plus haut,
p. 258), nous prenons connaissance d'une étude qui tendrait à faire
remonter jusqu'au huitième siècle avant notre ère l'usage des

transcriptions en grec de textes sémitiques. B. Eisler prétend en effet
retrouver sur un vase jirotocorinthien de Mégara Hyblaea une inscription
phénicienne en transcription grecque (cp. Klio, Bd xx (1926) p. 354-
362 : Eine semitische Inschrift auf einer protokorinthischen Vase von
Megara Hyblaea) qui serait une intéressante confirmation de la découverte

de Wutz. L'inscription porterait ABIIIKFr qu'Eisler interprète
ÌS1 '53 ~ cad. « dies nach dem Geschmack von Jaffa ».

La vérification du déchiffrement restant réservée aux spécialistes
de la paléogr.ajihic grecque, on s'étonne que les voyelles du prétendu
texte sémitique n'aient pas été transcrites, comme elles pouvaient l'être
(et comme elles le sont dans la Septante), dans l'écriture strictement
alphabétique des Grecs. Au surplus la présence d'un araméisme (") dans

un texte phénicien du vme siècle, possible historiquement (cp. les

campagnes de Sargon II jusqu'à la Méditerranée), est sans parallèle
épigraphique et surprend d'autant plus que jiar ailleurs l'inscription
ne marque jias l'aspiration de la labiale explosive après voyelle (Bill

iga, pour 'SU), aspiration qui, cependant, caractérise aussi bien
l'araméen cjue l'hébreu (cp. Brockelmann, Grundriss, t. i, p. 204) et
qui, d'autre part, figurerait bel et bien tout à côté dans I4>Y ÌS1

Le sens même de i£1 >• nach dem Geschmack » nous semble enfin très
incertain.

Jusqu'à plus ample informé, nous ne croyons donc pas que cette
inscription ait le sens et la portée qu'Eisler leur accorde.

Pali. Humbert.



TABLE DES MATIERES
(Tome treizième, 1925)

Pages

Charles Dombre, Les grands mystiques et leurs directeurs 5

Auguste Lemaître, La pensée théologique de Georges Fulliquet 32

Aloys Berthoud, La lutte du supranaturalisme et du rationalisme
au dix-huitième siècle 43

Aimé Chavan. Vinet et le mysticisme 81

Jean de la Harpe, Les idées sociales et politiques de Ch. Secrétan 97

Henri Perroclion, Le jirotcstantisme anglais dans les « Lettres jihi-
losophiques » de Voltaire 117

Charles Masson, La personnalité religieuse de William James 126

Alfred lioissicr, La plus ancienne inscription cananéenne 140

Wilfred Monod, Dans quel sens le christianisme est-il une religion? 161

Jean Piaget, La représentation du monde chez l'enfant 191

WUli am Rivier, A propos du princijie du tiers exclu 215
Pierre Godet. L'idée de culture et l'histoire de la culture euro¬

péenne 241

Paul Hum bert, Les travaux de Wutz sur la Septante 258
William Goy. he problème de la jiauvreté dans l'Ancien Testament 288

ÉTUDES CRITIQUES
Albert-O. Dubuis, L'histoire religieuse de la Révolution française

de M. Pierre de la Gorce 142
Maurice Neeser, Les Essais d'ajiologétique et Je morale chrétien¬

nes de M. Philippe Bridel 147

QUESTIONS PRATIQUES ET ACTUELLES
Alexandre Lavanchy, Echos de la Société vaudoise de théologie

(année 1923-1924) 73
Robert Werner, L'unitarisme en Angleterre et en Amérique. 222

Arnold Reymond, La Société romande de philosojihie (deuxième
année) 297


	Miscellanées

