
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: Le problème de la pauvreté dans l'ancien testament : à propos d'un
ouvrage récent

Autor: Goy, William

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380107

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROBLÈME DE LA PAUVRETE
DANS L'ANCIEN TESTAMENT

A PROPOS D'UN OUVRAGE RÉCENT (1)

Dans l'Ancien Testament il est très souvent fait mention de jiauvres ;

ce sont surtout des veuves, des orphelins, des étrangers, des lévites, qui
sont sans protection. Le livre d'Amos, par exemple, nous apprend qu'au
vme siècle, dans le royaume du Nord, l'état social était déplorable ; il
signale de graves abus, dont la conséquence était l'existence d'un
grand nombre de jiauvres.

On peut attribuer à quatre causes princijiales cette pauvreté :

1° A l'âge nomade ou semi-nomade, les distinctions sociales étaient à

peine sensibles : les troupeaux constituaient la seule richesse ; le grand et
le petit propriétaires menaient une vie très semblable. Tous les membres
du clan étaient unis jiar les liens d'une solidarité très étroite qui les

mettait sur un pied d'égalité presque complète et qui ne permettait,
pas au riche de se désintéresser du jiauvre ; la prospérité de l'individu
dépendait directement de celle du groupe. Quand les bergers, devenant

agriculteurs, passèrent à l'état sédentaire, une modification jjro-
fonde se produisit, non seulement dans la vie de l'individu, mais dans

l'organisation sociale elle-même : le rôle de la propriété jiersonnello
devint prépondérant, tant au point de vue moral et social qu'au point
de vue économique, en développant le sens de l'individualité. Sous le

régime de la royauté, le commerce s'intensifia, l'argent fut jilus abondant,

et la différence s'accentua entre la ville et la camjiagne. Les classes

sociales surgirent ainsi, entre lesquelles devait se creuser un fossé

toujours plus jirofond. On assista d'une part à la constitution de

latifundia, accajiarés par un certain nombre de familles (Es. v 8 ; Mich, ii 2)

(1) Die Beurteilung der Armut im Alten Testament, von Dr. Hans Brup-
pacher. Edition Seldvvyla, Zurich, 1924. xn et 119 p. in-8.



LA PAUVRETE DANS L ANCIEN TESTAMENT 289

qui vivaient dans l'entourage du roi, et qui menaient une existence
large et oisive en ville, — et, d'autre part, à la formation d'un
prolétariat des masses, tant à la campagne qu'à la capitale.

2° Les guerres cjui troublaient fréquemment la Palestine ne faisaient
qu'aggraver la situation ; c'étaient les petits et les faibles qui en étaient
le plus durement atteints.

3° Le luxe des uns coûtait cher aux autres. Pour s'assurer des

ressources nouvelles, beaucoup de riches recouraient à la violence, à

l'oppression, à l'iniquité, à l'égard de leurs concitoyens moins jiuissants :

ils faussaient les mesures (Am. vm 5), ils n'avaient aucune pitié pour
les débiteurs (Am. ii 6 ; m 10), ils corrompaient les juges trop faciles

(Mich, m 9-11).
4° Ce dernier trait révèle une des lacunes d'un état social et politique

toujours jirécaire : le manque d'organisation judiciaire et de
gouvernement capables de faire respecter le droit et de réagir contre l'injustice

et la violence des grands.
On comprend qu'à la longue ces circonstances aient désorganisé

complètement la société israélite. au point de séparer en deux groupes
toujours plus distincts la nation, puis la communauté juive. L'exil même

ne modifia jias cet état de choses, puisque Néhémie dut sévir contre
« les grands et les magistrats » qui avaient réduit en servitude des membres

de leur jieuple ou avaient pris en gage les vignes et les champs de

leurs débiteurs (Néh. v 1-13). Plus tard encore, le Siracide fait une
description pittoresque du contraste entre le riche et le pauvre (xm 18-23).

Quelle paix y a-t-il entre l'hyène et le chien De même quelle paix peut-il
y avoir entre le riche et le pauvre Les onagres du désert sont le gibier des
lions ; de même les pauvres sont la proie des riches. Comme l'orgueilleux
déteste l'humilité, ainsi le riche déteste le pauvre. Quand le riche chancelle, ses
amis le soutiennent : mais quand le pauvre tombe, ses amis le repoussent.
Si le riche fait mal. beaucoup prennent son parti, et s'il prononce des paroles
détendues, on le justifie ; mais si le pauvre fait mal, on le blâme, et s'il dit
de sages paroles on ne lui permet pas de les placer. Quand le riche parle, tous
se taisent, et son discours est porté aux nues ; quand le pauvre parle, on dit :

de quoi se mêle-t-il et s'il bronche, on le jette à terre.

A mesure que le problème social devient plus pressant, il retient
davantage l'attention. La jiauvreté est toujours plus considérée comme
un grand mal. Les prophètes prennent fait et cause pour les pauvres
et les ojiprimés ; c'est à eux qu'on doit l'éveil de la conscience sociale.

A cet égard, il est particulièrement intéressant de comparer entre
eux les divers recueils de lois : on constate que les souffrances qu'entraîne

la pauvreté sont toujours mieux connues et provoquent
toujours jilus la sympathie. Par exemple le Livre de l'alliance (que M.

Bruppacher fait dater du début de la royauté : v. p. 40-41 et lo

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIII (,N° 57, 1925). 19



290 WILLIAM GOY

note p. 41) condamne le prêt contre intérêt (Ex. xxii 25) (1) ; il prescrit
de rendre le gage avant le coucher du soleil (xxii 26-27) ; il institue,
en faveur des pauvres, l'année de relâche, tous les sept ans (xxm 10-11).
Dans le Deutéronome, la préoccupation sociale est au premier plan ;

il ordonne en particulier la rémission générale des dettes tous les sept
ans (xv 9-11), interdit de prendre en gage la meule, car ce serait prendre

la vie elle-même en gage (xxiv 6) ; on donnera des provisions à

l'esclave en le renvoyant après six ans de servitude (xv 12 sqq.), etc. ;

même les prescriptions cultuelles sont entendues dans un sens
humanitaire: il faut inviter les pauvres aux repas sacrificiels (xn 12, 18, 19; xiv
27; xvi 11. 14; xxvi 11) : tous les trois ans chaque propriétaire doit lever
la dîme de ses produits en faveur des pauvres (xiv 28-29; xxvi 12).
Même le code sacerdotal, enfin, laisse percer ici et là la préoccupation
sociale : Lév. xix 9 ; xxm 22, comp, avec Dt. xxiv 19; non seulement il
veut qu'on laisse aux pauvres de quoi glaner, mais il institue l'année
jubilaire (tous les cinquante ans), à l'occasion de laquelle le débiteur
rentre en possession de son héritage (xxv 8-17).

Plus tard encore, la notion de pauvreté couvrira plus ou moins
complètement celle de piété (surtout dans les psaumes, mais déjà chez Jérémie,

v. Jér. xx 13). (2)
Tel est, brièvement esquissé, le plan qu'on suivrait, si l'on étudiait

la question de la pauvreté dans l'Ancien Testament en suivant l'ordre

chronologique. C'est ce qu'a fait M. Causse, en somme (3) : mais
au lieu de se limiter, comme M. Biujipacher, à la littérature canonique,

il poursuit sa recherche dans le domaine des ajiocryphes et des

pseudépigraphes. Le théologien zurichois se contente de donner un
aperçu de l'évolution sociale d'Israël (p. 38-44). Nous en avons été un
peu surpris, au premier abord, pensant qu'un exjiosé historique eût
donné une image plus exacte des attitudes diverses adoptées au cours
des âges par la pensée et la morale hébraïques et juives à l'égard de

la pauvreté. Mais ce n'était jias le jiropos de M. Bruppacher, ainsi
qu'il le déclare dans son introduction (p. ix).

Une remarque analogue s'impose relativement à une autre manière
possible de traiter le sujet. Nous avons été étonné de ne trouver
nulle part une étude grammaticale et lexicographique des termes par
lesquels l'hébreu désigne la pauvreté et les jiauvres. Ici et là, une note
est consacrée à telle question de cet ordre (p. ex. p. 3, 67, 109-110).
Rahlfs (4) s'est livré à une étude de ce genre, mais en se limitant aux

(1) Gunkel voit dans ce passage une adjonction postérieure, R. G. G. I 695.

(2) Ce verset est déclaré authentique par M. Paul Humbert, Revue de

théologie et de philosophie, 1923, p. 78, n. 1, tandis que M. Bruppacher y
voit une adjonction, p. 68, n. 2.

(3) Les Pauvres d'Israël, Strasbourg, 1922.
(4) >;v und '"J in den Psalmen, 1892.



LA PAUVRETE DANS L ANCIEN TESTAMENT 291

psaumes (où ces expressions reviennent, il est vrai, plus fréquemment
qu'ailleurs). Sans demander à M. Bruppacher de refaire ce travail,
nous espérions pourtant qu'il éclaircirait le sens respectif de "JTOXi
•vas, las, etc. (i)

L'exposé de M. Bruppacher n'est donc ni chronologique ni
lexicographique. Il définit son point de vue comme subjectif (p. ix) ; voici ce

qu'il entend par là : estimant que la description de la vie privée et
sociale en Israël a été faite déjà assez souvent, et que, par conséquent,
les archéologies bibliques ont déjà suffisamment mis en lumière fe fait
qu'il y avait beaucoup de pauvres, en faveur desquels s'éleva la voix
des prophètes, il veut pénétrer jilus profondément dans l'âme israélite,

et chercher, non en historien, mais en jisychologue, quelles réactions

morales la jiauvreté y jiroduit, comment elle est ressentie ; il
veut se rendre comjite des conséquences morales, sociales, économiques
el juridiques de la pauvreté. C'est de ce point de vue qu'il tente d'ex-
pliquer la genèse des diverses attitudes jirises à l'égard de celle-ci, des

divers essais de solution, des aspirations jirofondes de la foi religieuse
d'Israël. A cet égaid, bien que le style de notre auteur soit sec, l'ensemble

de son travail n'intéresse pas seulement l'esprit; il nous fait assister

à un drame qui se déroule dans h. cœur et la conscience israélites.
Cela étant admis, nous insistons jiourtant sur la réserve que nous

avons faite tout à l'heure. Nous hésitons à croire qu'il soit conforme
àia méthode historique de traiter l'Ancien Testament comme un bloc
unique. Il nous paraît inopportun d'admettre de nouveau — ne fût-ce
qu'en apparence— un principe que la théologie moderne a si généralement

abandonné et condamné. Serait-ce la preuve que le point de vue
subjectif de notre auteur ne saurait, en définitive, prévaloir contre la
méthode historique Et même, nous avons eu l'imjiression que la position

de M. Brujijiacher n'était pas très sûre, et qu'il était parfois
menacé par le danger de glisser de son point de vue subjectif à un point
de vue, dogmatique ; or la dogmatique n'a que faire ici.

Mais nous avons hâte de dire ce qui constitue, un dos principaux
mérites du livre de M. Bruppacher, et ce qui donne au lecteur un
sentiment de sécurité : ce théologien ne défend pas une thèse ; il laisse
parler les textes, les situations, en se contentant de grouper des traits
épars dans toute la littérature hébraïque. A notre avis, c'est en cela

cjue réside la supériorité de cet ouvrage sur celui de M. Causse : ce dernier

veut prouver que l'Ancien Testament connaît un idéal ébionitique
qui remonte aux premiers âges de l'histoire religieuse d'Israël ; il part

(1) "*2N et ijy sont équivalents, et même synonymes. Ils expriment
une notion qui n'est pas religieuse en soi, tandis que "Z" désigne celui qui
se plie à la volonté de Yahvé. Cette distinction n'a pas été toujours observée,
surtout quand on en vint à assimiler les pauvres aux fidèles.



292 WILLIAM COY

d'un a priori, et contraint les faits et les textes à coïncider avec sa

conception personnelle.
Bien de pareil, nous semble-t-il, chez M. Bruppacher. Il note, dans

tout l'Ancien Testament, tout ce qui touche à son sujet, et de ces
renseignements accumulés il tire des conclusions générales qui n'ont
rien de tendancieux, et il montre qu'en somme, au jugement de l'Ancien
Testament, pris dans son ensemble, la jiauvreté est un non-sens, une
anomalie : elle constitue un problème douloureux. Jamais elle n'est conçue

comme faisant partie de l'ordre divin du monde, ni comme un
moyen d'atteindre un état meilleur. Jamais la pauvreté n'est regardée
comme quelque chose d'indifférent pour la destinée humaine. Non, elle
touche à l'essence même de l'homme ; c'est un problème qu'il faut en
tous cas tenter de résoudre : si la pauvreté n'est pas voulue de Dieu,
quelles en sont l'origine et la cause

Cette préoccupation distingue l'Ancien Testament des autres
littératures antiques.

Dans un jiremier chapitre. M. Bruppacher rend compte des diverses
manières dont l'Ancien Testament réagit en jirésence de la pauvreté.
Il commence par montrer qu'elle est toujours considérée comme un
mal, ou un malheur, non-seulement parce que le sort des pauvres est
contraire à l'aspiration humaine fondamentale, qu'elle est une
malédiction, et qu'en conséquence il faut s'en garder le plus soigneusement
possible, comme d'un grave danger (p. 2-5) (1), — mais parce que le

pauvre se trouve en état d'infériorité au point de vue social, juridique
et moral. On porte sur lui un jugement défavorable, parce qu'il est pauvre

; la pauvreté n'est que le symptôme d'une autre qualification négative

plus profonde encore. La propriété crée le droit, et le pauvre, qui
n'a rien, est sans protection et exjiosé à l'arbitraire et à la violence sous
toutes ses formes : le pays est à la merci du jilus fort (Job xxn 8) ;

D3M7Q J"Ht2n (ou quelque svnonvniei, violer la justice, est une expres-
sion fréquente : à cela s'ajoutent la vénalité des juges, la fibre pratique
de l'usure. Parmi les pauvres, les plus à plaindre étaient les veuves et
les orphelins, qui n'avaient personne pour les défendre (2). La pauvreté
entraîne toutes sortes de dépouillements et de souffrances : elle est

dangereuse pour la nation entière ; elle ne devrait pas être. Il va de soi

que la richesse a toujours un caractère précaire et passager : mais elle

est cependant désirable. On ne trouve pas trace d'une appréciation
ascétique de la pauvreté, ou d'ébionitisme, tant la destinée des pauvres
paraissait triste et douloureuse (p. 5-24).

(1) Notons en passant que si les Proverbes désapprouvent avec énergie le

cautionnement parce qu'il entraîne souvent la misère, le Siracide tient un
tout autre langage (Sir. xxix 14-20).

(2) «Au point de vue juridique, la femme israélite était sans droit», Gress-

mann, R. G. C. II 999.



LA PAUVRETE DANS L ANCIEN TESTAMENT 293

Ensuite (p. 25-37) M. Brujipacher constate que jamais l'Ancien
Testament ne rend Dieu responsable de la jiauvreté (sauf quand il s'en

sert comme d'un châtiment) ; bien au contraire, il la combat ; il est
l'auteur du bien-être, de la richesse, de la prospérité ; les descriptions
eschatologiques des temps où chacun pourra vivre en paix sous sa vigne
et son figuier prouvent bien que Dieu ne veut pas la pauvreté et la misère.
Mais la pauvreté est un fait, comme la richesse : la vie les met en
présence l'une de l'autre, comme elle rapproche des malades et des bien

portants, qui sont pourtant tous des créatures de Dieu. Le jiauvre a

donc autant de droits que le riche, et ne doit pas être violenté. Il faut
combattre la pauvreté comme un mal qui ne devrait pas exister ; et la

législation hébraïque s'est placée dès le début, nous l'avons vu, à un
point de vue social. La pauvreté peut être la punition d'une vie impie :

elle jieut aussi servir de moyen d'épreuve (ainsi dans le cas de Job) ;

mais alors Dieu se cache pour que le croyant le reconnaisse le moins
possible, tant il est vrai que la pauvreté est étrangère à la nature et à

la volonté de Dieu.
Puis vient un jiaragrajihe auquel nous avons déjà fait allusion, intitulé

: « la notion de la pauvreté en Israël à travers les âges » (p. 38-44).
La pensée juive finit par admettre simultanément deux conceptions
de la pauvreté qui pourtant s'excluent logiquement : d'une part, selon
la théorie de la rétribution, elle y voit la preuve, de la méchanceté et
de l'impiété des hommes, et de l'autre elle en fait l'apanage des gens
pieux auxquels ia protection de Yahvé est assurée. Si ce dualisme manifeste

l'impuissance de la pensée juive à résoudre complètement le
problème, il fait saisir l'importance que la question revêtait ; en pratique,
les vrais croyants ont souffert de la division du peuple en pauvres et
riches : ils ont sympathisé avec les pauvres et lutté contre les causes
de la pauvreté, parce que celle-ci est en contradiction jiatente avec la
volonté juste et bonne de Dieu.

Quels sont les motifs du jugement porté par l'Ancien Testament sur
la pauvreté Tel est fe sujet du deuxième chapitre.

Peut-être pensera-t-on qu'Israël ne tenait pareillement aux biens
matériels que parce qu'il était à un degré inférieur de développement
spirituel et moral. Ce serait une erreur : ne suffit-il pas de rappeler que
les prophètes, qui ont lutté contre le matérialisme de leur temps et
qui s'attachaient aux valeurs morales méconnues par leurs
concitoyens, furent les plus ardents défenseurs de la justice et du droit
des pauvres (p. 45-46) C'est la foi religieuse d'Israël qui explique
l'originalité de l'attitude de l'Ancien Testament à l'égard de la
pauvreté. Yahvé est une force à laquelle rien ne résiste, quand « il
descend sur les hauteurs de la terre » (Mich, i 3. 4 cf. Am. i 2). Dans
cette croyance était contenue en germe la notion de la puissance et
de la souveraineté universelles de Dieu. Or. si Dieu est ainsi le



294 WILLIAM GOY

souverain des hommes, des choses et du monde, s'il est le Dieu
riche et glorieux qui dispose de l'argent et de l'or, qui accorde
la fertilité et l'abondance. — il est, l'ennemi de la pauvreté, qui
pourrait faire croire à son impuissance, et qui le déshonorerait. Elle
n'a jias de jilace dans la création, car il n'existe pas, dans le monde,
de puissance plus grande que Yahvé. devant laquelle il dût capituler
(p. 47-50). Dieu sévit contre tout orgueil ; s'il dispense l'abondance,
il veut que l'homme reconnaisse que ces biens viennent de Lui, et qu'ils
ne lui appartiennent pas à cause de son mérite. L'orgueil engendre
souvent l'oppression et la violence, qui produisent à leur tour la
pauvreté : si Dieu combat la pauvreté, c'est qu'il en combat déjà la cause
même (p. 51-57).

La contre partie de cette aversion de Dieu pour l'orgueil impie,
c'est sa sollicitude jiour les pauvres. Les indigents, les veuves et les

orphelins surtout, sont l'objet de sa protection particulière : fe psaume
Lxxii le dit expressément : les pauvres (v. 2)... On en vint même à voir
dans la pauvreté un privilège, puisque Dieu est toujours favorable aux
faibles. La grande expérience nationale ne fut-elle pas celle d'une
délivrance merveilleuse accordée par Yahvé à son peuple alors que celui-
ci était dans la misère et dans la servitude Cependant M. Bruppacher
ne partage pas l'opinion de M. Causse, selon laquelle les jiauvres
aurait nt fini par former un parti ; il ne croit pas qu'on puisse prétendre
que le jiauvre ait aimé sa pauvreté et qu'il en ait fait même un idéal ;

non, l'idéal, dans l'Ancien Testament, n'est jamais la pauvreté, mais

au contraire l'abondance de biens matériels accordée par Yahvé (p. 58-

70). Tout au plus peut-on dire que l'épithète « pauvre et malheureux »

désigne une certaine orientation religieuse.
Un des traits caractéristiques de l'Ancien Testament, c'est le conflit

entre la morale et le culte. Les prophètes donnent la prépondérance
à l'élément moral de la religion ; et ils prétendent, en agissant ainsi,
renouer avec l'ancienne tradition sjiirituelle de leur jieuple : Moïse
suivait déjà cette ligne-là. Et l'influence des jirophètes ne put jamais être
complètement étouffée même par le nomisme judaïque : le chap, xxxi de

Job marque le sommet de la morale de l'ancienne alliance, et le sentiment

du jiéché est extrêmement vif dans plus d'un psaume.
Ce n'est pas que nous trouvions jamais dans l'Ancien Testament

d'abstraites spéculations sur le bien en soi ; il ne nous offre pas une éthique

intellectuelle ; non : la formule classique de la morale est fournie par
Jérémie (xxn 16). La morale est toujours conçue comme sociale, comme
l'accomplissement objectif de la volonté divine tendant à réaliser la

justice et l'amour. L'effort des prophètes devrait aboutir à la formation
d'une communauté basée sur la justice, la bonté et l'amour. Tout ce

qui en empêche la constitution doit être combattu. Il est intéressant.
à ce propos, de remarquer que tous les péchés auxquels Eliphaz fait



LA PAUVRETÉ DANS l'aNCIEN TESTAMENT 295

allusion sont des jiéchés sociaux (Job xxn 6-9, cf. ch. xxxi). Au nom de

ce caractère moral de la foi des jirophètes, notre auteur repousse l'opinion

de M. Causse, qui prétend que leur sens moral vient de leur idéal
nomade (1) : non, leur religion et leur Dieu ne sont pas liés à tel ou tel
degré de civilisation. Dès l'origine, Dieu est la puissance du Bien ;

sa volonté et ses actions sont justes : et il veille avec zèle (avec «

jalousie », selon l'expression consacrée de l'Ancien Testament), à ce que
les hommes observent aussi les ordonnances de la bonté et de la justice.
La religion israélite n'est pas une religion naturelle, mais elle repose sur
une élection divine, qui établit pour toujours un rapjiort moral entre
le peuple et Dieu. Yahvé ne se contente pas d'être le seul Dieu d'Israël

: il veut encore être servi d'une manière cjui corresponde à sa nature
et à son caractère ; il est le Dieu de la justice, de la morale : aussi ré-
clame-t-il sans cesse de ses adorateurs la justice et la moralité (Am. v 24
cf. Mich, vi 8, etc.). Telle est l'une des principales raisons du jugement
jiorté sur la pauvreté par l'Ancien Testament (p. 71-80).

En outre, l'idéal des prophètes n'a rien d'ascétique. La règle des Bé-
cabites n'est absolument pas un moyen de perfectionnement moral
et spirituel : ces gens ne mènent jias une vie de jirivations, mais ils
représentent simplement une civilisation disparue. Ils sont en fait très
différents des prophètes, qui ont lutté pour la formation d'une nouvelle
humanité vivant dans le monde. Cette absence de la notion ascétique
de la pauvreté s'explique par quatre raisons : l'Ancien Testament a

un sentiment vif et profond de la souffrance physique et morale du

pauvre ; il est convaincu que la pauvreté n'est pas voulue de Dieu ;

l'élément moral de la religion l'emporte sur l'élément cultuel : la
pauvreté résume toutes les autres formes de l'ascétisme : or, dans l'Ancien
Testament, la foi ne va jamais jusque-là (p. 81-901.

Enfin, le jugement porté par l'Ancien Testament sur la jiauvreté
est dû encore à l'absence presque totale de l'espérance de l'immortalité
(p. 91-94).

Dans un troisième et dernier chapitre, M. Bruppacher énumère les
diverses explications que la Bible donne de l'origine de la pauvreté.

Il est évident qu'une des premières causes de celle-ci est la paresse
et le vice (p. 97-101). Mais il serait injuste de chercher toujours dans

l'impiété la raison de la pauvreté : parfois, n'est-elle pas seulement
due à un malheureux hasard (veuves, orphelins, etc.) (p. 102-105)

Mais la principale cause de la jiauvreté, au jugement de l'Ancien
Testament, c'est la violence, l'injustice, la cujiidité, l'absence de
scrupules. En un mot, les prophètes, surtout, attribuent la pauvreté au

manque de solidarité entre les divers membres du peuple, au silence
de la conscience et au mépris de la volonté de Dieu (p. 105-111).

Cejiendant la pauvreté n'est pas nécessairement le résultat de la pa-

(1) Comparez avec l'idée que Renan se fait de l'origine du monothéisme.



296 WILLIAM GOY

resse ou de la violence. Dans certains cas, l'Ancien Testament n'hésite
pas à y voir un châtiment divin (Prov. x 3, 16; xm 18, 25; xv 6; Am.
iv 6-9 ; vm lia : Dt. xxxn 24 ; Ez. xxxvi 29 ; Jér. xvn 3 sq). En
particulier, cette punition frappe celui qui en a appauvri d'autres (Job xx
18-22, 28-29). Le fait que l'Ancien Testament représente si souvent
la pauvreté comme un châtiment envoyé par Yahvé prouve indirectement

que celle-ci constituait pour Israël un problème qui méritait
de fixer l'attention. Si le châtiment, qui doit atteindre le coupable à

un endroit sensible, consiste dans la perte des biens matériels, c'est
donc que les biens de la terre viennent de Dieu, et que celui-ci leur
accorde une grande importance : il les retire à l'homme qui se conduit
d'une manière contraire à sa volonté.

Ce qui fait la grandeur des chefs spirituels d'Israël et donne à

leur attitude et à leur message une valeur permanente, ce n'est pas
la manière dont ils ont tenté de réaliser la souveraine volonté de leur
Dieu ; c'est qu'ils se placèrent sous l'influence directe de celle-ci et s'y
attachèrent fermement ; sous aucun prétexte ils ne laissèrent la réalité
immédiate et passagère amoindrir l'idéal entrevu (p. 112-119Ì. Une
fois de plus se vérifie donc l'affirmation de Darmesteter: « En remontant
vers les prophètes, l'humanité ne recule jias de vingt-six siècles en
arrière ; c'étaient eux qui étaient de vingt-six siècles en avant ».

William Goy.


	Le problème de la pauvreté dans l'ancien testament : à propos d'un ouvrage récent

