
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

André Arnal. La pensée religieuse du Doyen Henri Bois. Montpellier,
1924. gr. in-8.

Condenser dans les étroites limites d'une leçon d'ouverture l'essentiel
de la pensée si riche et si profonde du regretté théologien de

Montpellier, n'était pas chose facile. M. Arnal a su cependant s'acquitter de

cette tâche avec une clarté et une fidélité dont il convient de le remercier.

Il distingue dans l'immense labeur d'Henri Bois trois étapes :

1. la période analytique (188(5-1890) marquée surtout jiar le souci de

connaître et de jiénétrer les faits de l'histoire, les systèmes et les

doctrines, mais où déjà l'on voit se manifester les tendances philosophiques
qui devaient dans la suite caractériser sa pensée.

2. En 1893 commence la période logique et polémique où Bois se jette
dans la mêlée. Idéaliste convaincu et fervent, disciple de Benouvier
(sauf en théodicée) il reprend, développe et expose en de nombreuses
études sa théorie de la connaissance, n'admettant jamais d'incomjia-
tibilité entre la pensée scientifique et la pensée religieuse, affirmant
la nécessité, pour qui veut penser sa foi, de croire au caractère rationnel
du point de vue religieux, proclamant avec force le droit pour la
religion de pénétrer tout l'être, y comjiris la raison. Aussi n'a-t-il pas
peur d'aborder en philosojihe les jiroblèmes de l'existence de Dieu et
du surnaturel, inséparables l'un de l'autre, puisqu'ils se ramènent à

la question de la liberté. Si Dieu est. il ne peut qu'être une personne
morale, c'est-à-dire libre et agissant librement.

3. En 1901 s'ouvre la période psychologique où l'analyse du sentiment

religieux, de ses rapports avec le sentiment moral et avec l'intelligence

fui fournit de fréquentes occasions de montrer dans la religion
une puissance suprême de vie et de faire de la jisychologie religieuse
une ajiologétique jirécieuse de la foi au Christ. Puis jiar une évolution
naturelle, ce prodigieux labeur aboutit à deux travaux que l'on peut
considérer comme le couronnement de cette vie : l'étude sur la valeur
de l'expérience religieuse que Bois ne craint jias de mettre en parallèle
avec l'expérience scientifique et surtout l'ouvrage consacré à la
personne de Jésus, où le philosojihe se confond avec le croyant, jiour rendre



MISCELLANEES 237

au Christ le témoignage d'une intelligence qui ne recule devant aucune
difficulté et d'un cœur qui sait adorer. Et c'est à ce sommet que l'ont
conduit les chemins divers de la logique, de l'histoire, de la méta-
physique, de la jihilosophie, de la psychologie.

Le travail de M. Arnal nous laisse le regret réitéré qu'Henri Bois ait
disparu sans avoir donné au protestantisme l'œuvre de longue haleine
à laquelle nul ne fut mieux jiréjiaré que lui. L'union si intime et si

harmonieuse de sa science et de sa foi le désignait pour nous donner
cette large synthèse que nous attendons encore et dont la pensée

jirotestante a un si urgent besoin. Puisse la belle étude de M. Arnal
engager plusieurs théologiens à poursuivre cette œuvre dans la même
direction et dans le même esprit et à montrer par l'exemple qu'un
chrétien vivant n'a jamais jieur de penser sa foi.

E. Marion.

Friedrich Heiler. Sâdhu Sundar Singh. Ein Apostel des Ostens und des
Westens. (Aus der Welt christlicher Frömmigkeit, Band 7.) München,
Beinhardt, 1924. Un vol. in-8, ill., de 234 p.
On a déjà beaucoup jiarlé du Sadhou. Il nous manquait pourtant un

ouvrage d'ensemble sur cet homme admirable. Cet ouvrage, M. Heiler
nous l'a donné. Son livre est si complet que nous n'hésitons jias à

l'appeler une petite encyclopédie sur le grand chrétien des Indes. Voyez
plutôt les titres des chapitres : I. La religion primitive du Sadhou.
II. La vie de Sundar Singh. III. La vie religieuse du Sadhou. IV. Le
Sadhou et sa représentation religieuse du monde. V. La portée
religieuse de Sundar Singh. Enfin, la bibliographie du sujet.

Si les chapitres n et m ne nous apjiortent rien de très nouveau, il n'en
est pas de même des autres. Le chapitre premier, en particulier, est des

plus intéressants. M. Heiler nous y donne un aperçu de la religion sikh.
Nânak. le fondateur de la religion nouvelle, fut un saint du moyen

âge indien. Le premier, vers la fin du xve siècle, il prit le vêtement jaune
safran, et se fit fakir, autrement dit pèlerin sacré. Sadhou. Altéré de

paix intérieure, il chercha son salut dans toutes les religions à lui connues.
Il ne le trouva nulle part. Il comprit alors quelle est la religion
véritable : craindre Dieu, jiratiquer les bonnes œuvres. Telle est la vérité
nouvelle qu'il se mit à prêcher.

Dieu est un, Dieu est présent partout, proclame Nânak. Adorer Dieu
est pour les hommes le premier des devoirs. Les rites, les offrandes sont
sans valeur. Servir Dieu, c'est le louer chaque matin ; c'est s'offrir
corps et âme au créateur. Les castes, les séparations établies parles
hommes, Nânak les repousse. Puisqu'il y a un seul Dieu, tous les

homes sont frères.
Tout en proclamant l'égalité entre les hommes Nânak entendait se



238 MISCELLANEES

faire obéir. Le mot sikh signifie disciple. Sur ses disciples, Nânak exerçait

une réelle autorité.
A la mort de Nânak, le pouvoir fut transmis à un de ses adeptes. Ainsi

se constitua une sorte de charge ecclésiastique, la dignité de Guru, qui
devînt héréditaire. Bientôt la religion nouvelle se compléta : on
construisit un sanctuaire central ; une Ecriture sainte vit le jour : le Granth.

Jusqu'alors, les Gurus avaient prêché la douceur et la patience. La
lutte contre les mahométans devenant vive, on eut recours aux armes.
La communauté sikh se transforma en une ecclesia militons. Chaque
disciple porta le nom de Singh, c'est-à-dire lion. Pour mieux résister à

l'hindouisme et à l'islamisme, on se sépara nettement de tout ce qui
n'était pas sikh.

Nânak n'eut que dix successeurs. A partir de Govind Singh, le Granth
fut proclamé Guru.

Au xixe siècle le royaume sikh tomba sous les coups des Anglais.
Aujourd'hui les sikhs sont fortement hindouisés. Mais l'esprit guerrier
et l'esprit religieux leur sont restés.

Le Granth enseigne un monothéisme très net. Il n'y a qu'un Dieu.
Ce Dieu est ineffable, parce qu'absolument transcendant, sans attributs

ni qualités. Mais en même temps, il est entièrement immanent.
Il est partout et surtout dans le cœur de l'homme. En effet, ce Dieu-
Tout est quand même un Dieu personnel. On l'invoque comme Père et
comme Sauveur. On le voit : la religion sikh est un continuel
chevauchement entre le théisme et le panthéisme.

Le monde dans lequel nous vivons est une vaste illusion. Le voile
de Maya enveloppe toutes choses, si bien que l'homme, trompé jiar ses

sens, ne parvient pas à discerner l'unité de Dieu.
L'homme n'est pas libre, mais prédestiné. Et pourtant le sentiment

du péché est au fond de son cœur. Il se sent coupable et il a besoin du
pardon de son Dieu.

Si la religion sikh est un mélange des éléments les plus purs de
l'hindouisme et de l'islamisme, elle se sépare pourtant de ces deux
doctrines par son spiritualisme très net. Elle s'élève fortement contre
l'adoration toute verbale des Vedas, contre le culte des idoles, contre les

observances extérieures, contre la justification par les œuvres, et contre
l'ascétisme. Pourtant Dieu sait que la piété humaine a besoin
d'éléments visibles. Aussi s'est-il incarné dans le Guru, véritable Dieu fait
homme.

La religion sikh connaît deux sacrements : une sorte de bajitême,
rite d'initiation, servant à introduire les jeunes sikhs adultes dans la
communauté. Une sorte de Cène : lors des réunions solennelles, on
consacre au Guru une espèce de gâteau, partagé ensuite entre les fidèles.

Les devoirs religieux du sikh sont : l'ablution biquotidienne et la
lecture du Granth. L'idéal moral du sikh est très élevé : la fidélité, la



MISCELLANÉES 239

véracité, l'humilité, l'obéissance, la charité, l'hospitalité, le pardon
des offenses sont en honneur. La vie de famille est fortement
développée.

Tel est le terrain dans lequel la vie religieuse du Sadhou Sundar
Singh plonge ses racines. Sans doute, son âme altérée d'unité profonde
et de paix demandait plus et mieux que ce chevauchement continuel
entre le théisme et, le panthéisme, chevauchement qui constitue la
faiblesse de la religion sikh. Mais cette religion, incontestablement riche
et pure, lui fut un admirable naiSayiayoç ii: Xotorciv.

Examinons brièvement maintenant la représentation religieuse que
le Sadhou, devenu chrétien, se fait du monde. Dans le christianisme du
grand apôtre de l'Orient, on retrouve une foule d'éléments sikhs.

Selon Heiler, Sundar Singh est une personnalité religieuse naïve, du
type de saint François. Sa théologie est tout entière expérimentale.
Toutes ses vues sur Dieu, Jésus-Christ, le salut et l'Eglise sont
déterminées par une expérience jjersonnelle initiale.

Dieu est ineffable, véritable abîme d'amour, mais d'un amour
personnel. Sundar Singh ignore la colère et la vengeance divines. Son Dieu
est tout entier fascinosum, pour parler comme M. Otto ; aucunement
tremendum. Sur ce point-là, le Sadhou se sépare des prophètes, de Paul
et même de Jésus. Ce n'est pas Dieu qui juge le pécheur. Le mal possède
une justice immanente (karma).

Dieu est un Dieu caché. Seul Jésus-Christ nous le révèle. Il est l'image
de Dieu, l'incarnation du Père. La théorie hindoue des divers avatars
de la divinité doit avoir aidé Sundar Singh à comprendre l'œuvre du
Christ.

Dieu étant amour, uniquement, la mort au Calvaire ne peut pas avoir
été un sacrifice exjiiatoire. Ce fut bien plutôt la révélation suprême de

l'amour divin, qui se donne tout entier. Au reste, toute la vie de Jésus
fut « une croix ».

Tout homme est une image de Dieu. Mais une image demeurée plus
ou moins nette, suivant notre état de péché. — Le péché n'est rien de

positif. Il est erreur, il est néant. Le salut (renouvellement du cœur par
la grâce) est un cadeau non mérité.

Le Sadhou vit dans une atmosphère de merveilleux. Sur la terre, il
est déjà « au ciel ». En effet, le monde visible n'est pour lui cjue
l'enveloppe, transparente, du seul monde véritable. Les hommes modernes
ne comprennent plus ces choses, parce qu'ils ne savent plus prier. Pour
le Sadhou, tout est miracle, parce que son âme vit sans cesse dans
l'atmosphère du merveilleux spiritualiste.

En face de la Bible, le Sadhou adopte la même attitude que le sikh
en face du Granth. Il la lit beaucoup, il la reconnaît inspirée, mais d'une
inspiration qui n'a rien de mécanique. L'esprit de l'Ancien Testament
est étranger à Sundar Singh.



240 MISCELLANEES

Quant à l'Eglise visible, le Sadhou n'y voit pas du tout une image,
une préfiguration de l'Eglise invisible. Christianisme et Eglise sont pour
lui deux choses tout à fait différentes. Ou plutôt il distingue deux espèces
de christianismes : un christianisme ecclésiastique, religion des masses,
qui, elles, ont besoin de direction ; et un christianisme plus libre, la
religion mystique des âmes individuelles qui se frayent leur propre
chemin.

Il est un jioint encore sur lequel le Sadhou est demeuré nettement
hindou : il n'a pas le sens de la communauté religieuse. Généralisant
son expérience personnelle, il oublie que le temjile est, pour beaucoup,
le seul lieu de recueillement vraiment paisible, et il fait peu de cas de
la prière en commun. N'oublions pas que ni le brahmanisme ni le
bouddhisme ne connaissent, à projirement jiarler, de service religieux
en commun.

Nous ne nous étonnerons plus après cela, de voir le Sadhou partir en
mission pour son propre compte, et ne jamais fonder de communauté.
Il est trop profondément individualiste jiour cela. Seulement, parce
qu'individualiste, il est universaliste. Il se sent à l'aise dans toutes les

Eglises. Pour lui, le christianisme, c'est Jésus-Christ.
Cette séparation établie entre le Christ et l'Eglise n'est pas conforme

à la tradition chrétienne d'Occident. Par là, le Sadhou est aux
antipodes de saint Paul. Le contact avec une tradition séculaire fait
totalement défaut au grand chrétien des Indes. Mais sa position, en
face de l'Evangile, est une réalisation anticipée de la prière sacerdotale

: « ut omnes unum ».

La religion du Sadhou est donc nettement christocentrique. Et pourtant,

il ne ferme pas le ciel aux païens. Le Sadhou voit l'action du Christ
éternel derrière toutes les religions païennes. La succession historique
ne le gêne aucunement. Il ne se meut pas sur le jilan de l'histoire, mais
dans une communion mystique et constante avec son Maître.

Entre les religions païennes et le christianisme, le Sadhou voit une
différence de degré, et non point une différence qualitative. Pour lui,
les hommes peuvent apercevoir le divin à travers bien des voiles
divers. Mais le plus transparent de tous, c'est la religion de Jésus. La

sagesse des Vedas et des Sastras n'a pourtant pas été inutile aux
hindous ; elle leur fut un pédagogue, qui devait les conduire au Christ.
En effet le christianisme est-il autre chose que l'accomplissement de

l'hindouisme
On le voit : toute la représentation religieuse du Sadhou est bien le

résultat d'une généralisation, arbitraire peut-être, mais intéressante
à coup sûr, d'une exjiérience personnelle et profonde. Le livre de M.
Heiler ne se recommande donc pas seulement par son intérêt historique,
mais surtout par son intérêt psychologique très grand.

Edmond Grin.


	Miscellanées

