
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: Questions religieuses actuelles : l'unitarisme en Angleterre et en
Amérique : quelques remarques sur son histoire et son présent

Autor: Werner, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380103

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS RELIGIEUSES ACTUELLES

L'UN ITAR ISME
EN ANGLETERRE ET EN AMÉRIQUE

QUELQUES REMARQUES SUR SO.N HISTOIRE ET SON PRÉSENT

fin 1825, les diverses communautés et sociétés qui [iratiquaient ou
cherchaient à propager l'unitarisme en Angleterre se réunirent et
constituèrent l'Association unitaire britannique et étrangère (Bristish and
Foreign Unitarian Association/. Tout à fait indéjiendamment, mais
— coïncidence curieuse — à la même date, les unitaires des Etats-Unis
fondaient la American Unitarian Association. Ce double centenaire
a été fêté en Angleterre et en Amérique au mois de juin dernier.

A cette occasion l'association anglaise a publié une histoire de la
société au cours des cent années de son existence. Elle est due à la plume
du Dr Mellone, secrétaire de l'Association britannique (1).

Le dix-neuvième siècle a été, pour l'unitarisme anglais, une période
d'organisation et d'extension. Mais ce n'est pas en Angleterre qu'ont
pris naissance les courants de pensée créatrice et originale. Dans ce
domaine l'Amérique a eu l'initiative avec Channing et Parker, suivis
de près, il est vrai, et déjiassés en originalité et en profondeur par l'Anglais

James Martineau. Le livre de M. Mellone, consacré uniquement
à l'Association anglaise et aux œuvres qui en dépendent, se ressent de

ces limitations. D'ailleurs l'auteur n'a pas eu l'intention de faire l'histoire

de la pensée unitaire, mais seulement celle de l'Association.
Tout autre est le volume d'essais, intitulé Freedom and Truth et

publié lui aussi à l'occasion du jubilé (2). Les représentants les plus
marquants de l'unitarisme anglais et américain ont collaboré à cet exposé
de la pensée unitaire, et l'on ne peut indiquer de meilleure source d'in-

(1) Sidney-Herbert Mellone. Liberty and Religion. The first Century of
the British and Foreign Unitarian Association. (London, Lindsey Press, 1925).
— Le livre a un défaut, qui en fait un instrument de travail peu pratique :

il ne renferme aucun index, seulement une table des matières très sommaire.
(2) Freedom and Truth. Modem Views of Unitarian Christianity. Essays

edited with an Introduction by Joseph-Estlin Carpenter. (London, Lindsey
Press, 1925.)



L'UNITARISME EN ANGLETERRE ET EN AMÉRIQUE 223

formation à qui veut étudier avec quelque détail les éléments de la théologie

et de la foi unitaires à l'heure actuelle (1).
Mais pour prendre intérêt à l'histoire de l'unitarisme au siècle passé

et pour comprendre sa situation actuelle, il faut connaître son histoire
antérieure. Je désire présenter, dans les pages qui suivent, quelques

remarques sur les débuts et le développement de l'unitarisme anglais.
Ses origines sur le continent européen ont fait l'objet de plusieurs études

intéressantes, mais son évolution ultérieure en Angleterre est moins

connue. Je n'ai pas la prétention d'en donner ici une histoire, même
résumée, et me bornerai à indiquer certains faits essentiels, à marquer de

quelques jalons la route suivie par l'unitarisme dans les pays anglo-
saxons (2). En terminant, je voudrais donner quelques indications
générales sur l'état actuel des Eglises unitaires.

L'unitarisme, entendu comme affirmation de l'unité de la personne
divine jiar opposition à la doctrine orthodoxe de la Trinité, existait
bien avant le seizième siècle. L'hérésie arienne en est l'une des formes
les plus anciennes. A travers tout le moyen âge il subsiste malgré les

condamnations de l'Eglise, mais ne peut jamais s'affirmer ouvertement.

Sur sol réformé il apparaît, dès le second tiers du seizième siècle,

sous le nom d'antitrinilarisme, et comme tel il revêt diverses
formes : arianisme jiur et simple, panthéisme philosophique, rationalisme
humaniste. Michel Servet, Bernard Ochino, Georges Blandrata, Francis
David, Gentilis, Giacomo Aconzio (Acontius) — pour la jilupart
Italiens du nord — sont les jirincipaux rejirésentants de l'antitrinitarisme
des débuts. Il rencontra des sympathies surtout chez les anabaptistes
de la Suisse orientale et de l'Italie septentrionale (Concile anabaptiste

(1) Dix auteurs ont envoyé des contributions plus ou moins longues. Après
une introduction du Dr J.-E. Carpenter sur le développement de la théologie
libérale depuis un siècle, le Dr Mellone donne un travail remarquable sur
« le christianisme unitaire au vingtième siècle ». Puis viennent des études sur

< l'idée de Dieu » (Dr G.-R. Dodson), « l'Ancien Testament » (Rev. R.-T.
Herford), «le Jésus de l'histoire» (Prof. C.-R. Bowen), «la valeur et la signification

de la personne de Jésus » (Dr H. Gow), «la vie chrétienne (the christian
way of life) dans l'histoire religieuse de la Nouvelle Angleterre » (Prof. W.
Kenn), «l'esprit philanthropique de l'unitarisme» (Rcv. W.-G. Tarrant)-

•< le mouvement unitaire » (Prof. F.-A. Christie). En outre, le volume renferme
une réimpression d'un sermon célèbre de James Martineau, prêché en 1869 :

« Trois phases de la théologie unitaire ».

(2) Pour plus de détails, voir par exemple : J.-E. Carpenter, Unitaria-
nism, an historic Survey (Londres, 1922) ; A. Gordon, Heads of unitarian
History (Londres, 1895). — L'article : Unitarier, par G. v. Petzold, dans
l'encyclopédie Religion in Geschichte und Gegenwart, est un excellent
raccourci de l'histoire de l'unitarisme depuis la Réformation.



224 ROBERT WERNER

de Venise, 1550), mais ne parvint pas à s'implanter grâce à la réaction
vigoureuse des Eglises réformées suisses. Il dut chercher un asile
ailleurs et le trouva en Pologne et en Transylvanie.

Dans la Pologne, sous l'influence de Lélius Socin (Sozzinij et de son
neveu Faustus Socin. l'antitrinitarisme se développe à la fin du
seizième siècle et s'intitule socinianisme. Il disparaît au milieu du siècle
suivant devant la contre-réformation jésuite. — En Transylvanie, où

pour la première fois il s'appelle unitarisme (Synode de Lécsfalva,
1600), il a subsisté jusqu'à nos jours, malgré les persécutions et les vexations

qu'il eut à supporter au cours des siècles. (1)
Mais c'est en Angleterre que l'unitarisme devait s'affirmer avec le

plus de succès, sans qu'on puisse dire exactement par quelles influences
et par quels hommes il y a pénétré en jiremier heu. On suppose que
«l'Eglise des étrangers», à Londres, a contribué à sa diffusion. Des
milliers de jirotestants d'Allemagne. d'Alsace, des Pays-Bas, d'Italie,
etc.. s'étaient réfugiés en Angleterre sous Henri VIII et Edouard VI,
et représentaient les courants de pensée les plus variés, les opinions
théologiques les jilus diverses. Le gouvernement anglais, intolérant
pour ses propres sujets, admettait l'hérésie chez les immigrés protestants,

et nous savons, par exemple, que Bernard Ochin fut un temps
pasteur de l'Eglise des étrangers à Londres et que Acontius y séjourna
de 1562 à 1565, peut-être plus longtemps. (2)

Au dix-septième siècle les tendances antitrinitaires s'affirment, non
jilus seulement dans les milieuxétrangers, mais chez les Anglais. Quoique
violemment persécutés par les jmritains autant que par les anglicans,
elles se maintiennent de façon plus ou moins sporadique et vont en
s'accentuant. John Biddle, de Gloucester (1615-1662't, est le premier Anglais
qui écrivit contre la Trinité : persécuté, banni pour un temjis, jiuis em-
jirisonné, il mourut en prison. Le poète John Milton fut un antitrinitaire

de nuance arienne, fl y en eut d'autres encore dans les milieux
de l'Eglise episcopale et chez les non-conformistes.

Après la Révolution et l'expulsion des Stuarts, en 1689, l'Acte
de tolérance supprima les lois d'exception contre les non-conformistes,
— lois qui avaient été établies sous Elisabeth et ajipliquées de façon
plus ou moins rigoureuse pendant plus d'un siècle. Mais il ne faudrait
pas croire que l'acte de 1689 établit l'égalité civile et juridique de tou-

(1) Les Eglises unitaires de Transylvanie comptent environ 70.000 membres.

Leur situation — comme celle de toutes les Eglises protestantes de la
« Grande Roumanie » — est très critique à l'heure présente. Minorité
confessionnelle et ethnique (les protestants de Transylvanie sont pour la plupart
des Magyars), ces Eglises sont menacées dans leur existence par les mesures
intolérantes du gouvernement roumain.

(2) Sur Acontius. voir Karl Müller, Kirchengeschichte, vol. II (1919),
p. 125-128 et passim.



l'unitarisme en vngleterre ET EN AMÉRIQUE 225

tes les confessions et la liberté religieuse intégrale : il instaura simplement

un régime de tolérance conditionnelle en faveur des Eglises non
anglicanes. Pour être au bénéfice de l'Acte, les non-conformistes étaient
tenus de souscrire à tous les « Articles de religion » du Prayer Book anglican

qui ont un caractère dogmatique : mais ils étaient dispensés —
c'est la grande innovation et le point essentiel pour eux — d'adhérer
aux articles concernant l'organisation episcopale de l'Eglise établie.
En outre, chacun devait signer une déclaration contre la transsubstantiation.

De ce fait, les presbytériens, les congrégationalistes. les baptistes.
les quakers (pour lesquels on institue spécialement une dispense de

prestation de serment) sont tolérés et jouissent de la protection légale.
Mais les catholiques sont exclus des bienfaits de l'Acte de tolérance,
et aussi les unitaires : les premiers à cause de la déclaration contre la
transsubstantiation, les seconds parce que les « Articles de religion »

du Prayer Book sont nettement trinitaires.
En réalité, l'exclusion des unitaires n'eut pas. au début, de

conséquences pratiques considérables. L'ère des persécutions était passée.
Dans l'Eglise établie et au dehors, on trouve de nombreux adeptes d'un
unitarisme plus ou moins déguisé. Ce qui n'empêche pas qu'en 1698

un acte du parlement interdit formellement l'impression, la jiublica-
tion et la vente d'écrits s'attaquant au dogme trinitaire. Il est permis
d'avoir des idées sociniennes, mais il ne faut jias les proclamer en se
rattachant à une Eglise qui nierait exjiressément la Trinité...

D'ailleurs aucune communauté unitaire n'existait à cette époque,
parce que personne n'avait encore songé à la possibilité d'en créer.
Comment les Eglises unitaires sont-elles nées, en tant que dénominations

organisées, au cours du dix-huitième siècle -1

Les presbytériens anglais rejirésentaient à cette époque une
aristocratie intellectuelle parmi les non-conformistes. C'étaient en général
gens aisés, occupant des positions influente?. De situation sociale sujié-
rieure à la moyenne des bajitistes et des congrégationalistes, ils étaient
aussi plus instruits que les autres Dissenters. Ils avaient lu Locke et.
seuls des non-conformistes, ils participaient à la vie intellectuelle de

leur temjis. Ils s'étaient rattachés à contre-cœur aux Eglises libres et
auraient voulu une Eglise nationale suffisamment large — assez « lati-
tudinaire » — pour les englober. A plus d'une rejirise les anglicans
cherchèrent à les gagner, mais les négociations échouèrent devant l'ojipo-
sition radicale des uns à l'épiscopat. devant la crainte instinctive du

presbytérat chez les autres. On a défini assez exactement les presbytériens

de la fin du dix-septième siècle en les apjielant des ¦¦> calvinistes
nationaux ».

A ce moment, ils sont encore orthodoxes et trinitaires. Mais, sous

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIII (N° 56. 1925). 15



226 ROBERT WERNER

l'influence des idées ambiantes, et à la suite d'une controverse célèbre,
le presbytérianisme anglais changera de caractère et son histoire va
rejoindre, pour plus d'un siècle, celle de l'unitarisme.

De nombreux presbytériens avaient, disions-nous, lu les écrits du
philosophe John Locke et étaient imbus de ses idées. Or Locke, quoiqu'il

professât personnellement le christianisme positif, est, par son
empirisme sensualiste et jiar son scepticisme métajihysique. l'ancêtre
direct du déisme et par contre-coup de l'unitarisme. Aussi faut-il dire
ici quelques mots de sa pensée, pour autant du moins qu'elle a engendré
la pensée unitaire au dix-huitième siècle.

D'où l'esprit humain tire-t-il les matériaux de la connaissance —
De l'expérience et d'elle seule, répond Locke. Cette expérience, nous
ne l'acquérons que par l'intermédiaire de la sensation et, subsidiaire-
ment. par celui de la réflexion. A elles deux, sensation et réflexion,
constituent « tout le stock entier de nos idées». Il n'y a pas d'idées innées.
Au reste, ne nous plaignons pas des limites de notre connaissance, de
« l'étroitesse de notre esprit ». « La lumière en nous (c'est-à-dire la
réflexion appliquée à la sensation) brille assez vivement pour nous
permettre de réaliser tous nos buts. » Toutes les évidences externes
doivent être jugées par ce critère qui est en nous. Celui-ci nous permet,
en particulier, de juger de la vérité de la religion et de saisir « le caractère

raisonnable du christianisme ». (1)
Les tendances rationalistes de Locke devaient le rendre sceptique à

l'égard d'une communication directe entre l'âme humaine et Dieu. Et
pourtant, après avoir soumis les Ecritures à une série de tests qui lui
paraissent rigides et probants, Locke en arrive à admettre qu'elles
renferment une révélation divine et qu'elles constituent par là-même une
limitation de la souveraineté de la raison. La vérité du christianisme,
prédit par les prophètes, est attestée par les miracles. Jésus-Christ
est donc le Messie, le christianisme est la vraie religion.

Mais les successeurs de Locke ne devaient pas en rester là. Ils
proclament la souveraineté complète de la raison et ils emploient le mot
« raison » dans son sens le plus étroit de raison raisonnante, d'entendement

logique. L'empirisme de Locke, incomplet et déjà teinté de
rationalisme, devient déisme d'une part, unitarismo de l'autre : déisme dans
les milieux le jilus souvent hostiles au christianisme, qui proclament
« la religion naturelle » : itnitarisme dans les cercles encore attachés à

l'Eglise.
Telle est, très brièvement esquissée, l'ambiance intellectuelle dans

laquelle l'unitarisme se dévelopjia. (2) Voyons maintenant les circons-

(1) Un ouvrage de Locke, paru en 1690, porte ce titre significatif : The
reasonableness of Christianity.

(2) La filiation qui exist., de la pensée de Locke au déisme d'une part, à

l'unitarisme d'autre part, est lumineusement exposée dans un petit volume



LUNITARISME EN ANGLETERRE ET EN AMÉRIQUE 227

tances occasionnelles qui lui permirent de trouver un terrain projfice
dans l'Eglise presbytérienne d'Angleterre et de constituer peu à peu
des communautés distinctes.

Des pasteurs presbytériens de l'ouest de l'Angleterre, en particulier

un certain James Pierce. d'Exeter, et deux de ses confrères, furent
suspectés par les membres orthodoxes de leur Eglise de professer des

opinions antitrinitaires. Ils ne le nièrent pas, mais protestèrent contre
appellation d'ariens et de sociniens qu'on lança immédiatement contre

eux. Il y eut, à Exeter d'abord, puis à Londres, des réunions de

pasteurs, qui discutèrent la question, et bientôt la controverse prit une
grande ampleur. Il devint évident que nombreux étaient les pasteurs
jiresbvtériens gagnés, à des degrés divers, au rationalisme.

On convoqua à Salter's Hall (Londres), en février 1719, une grandi-
assemblée de Dissenters, pasteurs et laïques. Là. quelques-uns proposèrent

que tous les ministres présents signassent une déclaration de

foi dans la Trinité et dans la divinité de Jésus. L'assemblée se divisa
alorsen« signataires »et« non-signataires » (subscribers, non subscribers,.
Les premiers étaient en majorité des congrégationalistes et des bajv
tistes (1). Les seconds, presque exclusivement des presbytériens,
refusèrent de signer la déclaration, tout en se défendant d'être des
sociniens ou des unitaires. Mais la suite de la controverse — qui ne resta
malheureusement jias dans le domaine des idées et prit bientôt un caractère

personnel fort désagréable — poussa de plus en plus les non-signataires

vers le rationalisme. Peu à jieu ils adoptèrent le nom d'unitaires
qu'ils avaient repoussé d'abord. C'est ainsi que l'unitarisme, qui n'existait

jias sous forme organisée jusqu'alors, en arriva à constituer une
Eglise nouvelle.

La controverse de Salter's Hall eut des conséquences très graves jiour
le presbytérianisme anglais : il disparut peu à peu comme tel, et c'est
la cause pour laquelle l'Eglise jiresbytérienne, qui était à la fin du dix-
septième siècle la communauté non-conformiste la plus considérable,
n'exista pour ainsi dire plus en Angleterre jusqu'au milieu du siècle

passé. (2)

de R.-D. Richardson, dont j'ai rendu compte ici il y a une année : The Causes

of the Present Conflict of Ideals in the Church of England (Londres, Murray.
1923), pages 87-109). — Voir Revue de théologie et de philosophie, n° 52.

(1) Plus exactement des Particular Baptists. Les General Baptists, une
autre subdivision des baptistes, étaient gagnés aux idées rationalistes à cette
époque.

(2) Aujourd'hui l'Eglise presbytérienne d'Angleterre, reconstituée en 1876,

groupe avant tout les Ecossais établis dans le sud. Mais elle a aussi attiré
des Anglais de la bourgeoisie, surtout dans les grandes villes. Elle compte



228 ROBERT WERNER

Les pasteurs presbytériens orthodoxes et leurs troupeaux se
rattachèrent aux Eglises congrégationalistes, quelques-uns à l'Eglise anglicane.

Les presbytériens non-signataires — c'est-à-dire la majorité —
constituèrent des communautés unitaires. Officiellement, elles
gardèrent encore leur titre d'Eglises jiresbytériennes, le terme d'Eglise
unitaire ou socinienne n'étant pas toléré par la loi ; mais les autorités
fermaient complaisamment les yeux sur l'état de fait. Ce sera seulement
en 1813 que les unitaires obtiendront les mêmes droits légaux que les
non-conformistes. Mais en jilein dix-huitième siècle et ajirès trente ans
du régime de tolérance (les événements dont nous jiarlons se passent
aux environs de 1720), il n'est jilus question, en Angleterre, de
persécution pour cause de religion.

Nombreux sont à cette époque, les ministres anglicans qui ne cachent

pas leur socinianisme. mais qui n'abandonnent pas pour cela l'Eglise établie

: ses riches prébendes leur importent jilus que sa confession de foi,
pourtant suffisamment stricte — Un seul d'entre eux, Théophile
Lindsey, fonde en 1774. à Londres, la première Eglise portant le nom
d'unitaire. Il affirme ainsi et organise, de façon officielle en quelque
sorte, la dissidence antitrinitaire, et nul ne l'inquiete pour cela.

Les presbytériens unitaires ont joué un rôle préjiondérant dans l'histoire

des Eglises fibres d'Angleterre au dix-huitième siècle. A cette
époque la corruption et le formalisme régnent dans de larges sphères
de l'Eglise officielle : la veulerie à l'égard du pouvoir civil et l'indifférence

religieuse sont le fait de la plupart des Eglises non-conformistes ;

près de 85,000 membres. — L'adoption quasi unanime du presbytérianisme
par les Ecossais et l'opposition instinctive des Anglais à l'égard de cette forme
de gouvernement ecclésiastique sont des faits remarquables, encore
insuffisamment expliqués à mon avis. En fait, l'Eglise anglicane, avec son Assemblée

générale et ses conseils de paroisse institués par le Enabling Act de 1919,
tend de plus en plus vers une organisation presbytérienne ; dans plusieurs
Dominions elle y est arrivée en pratique. Mais, encore de nos jours, l'expression

: Presbyterian system of Church government, est singulièrement impopulaire.

« Exit Jack Presbyter » : ce mot qu'un mauvais plaisant inventa en 1660,
quand Charles II réussit momentanément à imposer à la nation entière le

système episcopal, est encore vivant dans certains milieux anglais. Les
congrégationalistes et les baptistes (pour ne parler que d'eux) sont beaucoup plus
populaires que les presbytériens. Il ne suffit pas, pour expliquer cette défaveur,

de rappeler l'esprit d'étroitesse et d'inquisition qui caractérisa, entre
lô'iO et 1650, le presbytérianisme triomphant en Angleterre. L'évolution
vers l'unitarisme (lapse into unilarianism) des presbytériens au dix-huitième
siècle a aussi contribué à créer cette antipathie. Mais il doit y avoir
d'autres causes encore, plus lointaines, remontant à l'histoire de la formation
de l'Etat et du droit en Angleterre et en Ecosse au moyen âge.



L'UNITARISME EN ANGLETERRE ET L N AMÉRIQUE 229

la léthargie spirituelle et un latitudinarismc moral qui confine à l'immoralité

dominent dans les milieux ecclésiastiques des anglicans et des

Dissenters.
Les unitaires, jilus francs en cela que beaucoup de leurs contemporains,

ne prétendent pas posséder une flamme de vie intérieure, que
les autres Eglises n'ont pas en dépit des confessions de foi les plus
orthodoxes. Par contre, ils poursuivent un idéal moral élevé et sont à la tête
de nombreuses campagnes d'émancipation politique et sociale. On jieut
le dire sans exagération : malgré leurs limitations évidentes et en

attendant que le réveil méthodiste, alors à peine à ses débuts, portât
ses fruits dans toutes les Eglises chrétiennes, les unitaires ont relevé
l'idéal moral et sjiirituel d'une époque dans laquelle il était tombé
singulièrement bas.

Leur chef, pendant la seconde moitié du siècle, fut un homme admirable

jiar la noblesse el la |iureté de son caractère : Josejih Priestley
(1733-1804;, moins connu comme pasteur unitaire que comme physicien
et comme chimiste (il a découvert l'azote et la resjuration dos plantes).
Dirigés par lui, les non-conformistes obtinrent en 1779 — premier jias
vers l'émancipation complète — - le droit de n'avoir plus à souscrire,

pour obtenir certaines charges officielles, aux articles de doctrine de

l'Eglise anglicane, mais d'avoir sinijilement à signer une déclaration
générale d'adhésion à la Bible el au christianisme. (1)

Lorsqu'à la fin du dix-huitième siècle des Dissenters éminents
exprimèrent publiquement, mais avec d'expresses réserves, leur symjiathie
pour la Bévolution française à ses débuts, une agitation violente et
irraisonnée do l'opinion publique, excitée artificiellement par les Tories,
éclata contre les idées nouvelles. Les unitaires furent les premiers à

subir les conséquences du soulèvement populaire. La maison de Priestley,

à Birmingham, sa bibliothèque et son laboratoire furent incendiés

|>ar la populace ameutée aux cris de : « Pour l'Eglise et le roi » Priestley
quitta alors l'Angleterre et alla s'établir en Amérique. Si les unitaires
furent spécialement visés dans ces troubles, c'est que l'opinion publique
voyait en eux les plus dangereux des Dissenters et les représentants
jiar excellence des idées libérales dans tous les domaines.

Plus d'une fois, dans l'histoire des pays anglo-saxons, les unitaires et
les quakers — ces deux groujiements qui occupent une situation à

part dans la masse bigarrée des Eglises libres et qui n'ont que peu de

points de contact entre eux — ont été à la tète des mouvements de

libération intellectuelle, politique et religieuse. On le reconnaît généralement

aujourd'hui en ce qui concerne les quakers. Mais le rôle des uni-

(1) En 1813, ce furent avant tout les unitaires qui obtinrent l'abrogation
définitive des ordonnances pénales dirigées contre « les personnes qui
contestent la doctrine de la sainte Trinité ». Ces statuts n'étaient plus appliqués
depuis longtemps, mais ils n'avaient jamais été abrogés par les Chambres.



230 ROBERT WERNER

taires au dix-huitième siècle est moins connu : il valait la peine de le

relever.

Quand, en 1825, les diverses sociétés à principes unitaires se réunirent

et constituèrent la Bristish and Foreign Unitarian Association (1).
l'unitarisme avait un caractère dogmatique accentué.

Au début du dix-neuvième siècle il est une religion reposant sur la

Bible, accejitant le miracle et repoussant les confessions de foi, non
comme impossibles à croire, mais comme opjiosées au texte des

Ecritures. Il n'affirme pas l'inspiration jilénière. ni l'infaillibilité de la Bible,
mais sa suprématie et sa suffisance en tant que règle de foi.

Jésus fut un homme comme les autres, sujet aux mêmes infirmités,
aux mêmes ignorances que les autres, mais choisi par Dieu pour apporter

à l'humanité une révélation nouvelle. A cet effet, le Sainl-Esjiril
lui fut communiqué au moment du baptême. 11 fut doué de capacités
surnaturelles et envoyé dans le monde pour révéler aux hommes la

grande doctrine de la vie future, récompense de ceux qui ont pratiqué
la vertu ici-bas. La preuve suprême de la réalité d'une vie future est
la résurrection. Jésus est mort sur la croix en martyr de la vérité :

ressuscité, il réapjiaraîtra un jour pour juger l'humanité.
Cet évangile laissait de côté certains points du christianisme historique

: il repoussait non seulement la Trinité, mais le péché originel,
les peines éternelles et l'expiation. Cependant il faisait de Jésus un
être surnaturel et reposait sur une conception nettement supranaturaliste

de l'univers (2'.
Sous l'influence de la jiensée moderne et du mouvement philosophique

qui remonte à Kant, l'unitarisme se transforme profondément
au cours du dix-neuvième siècle et prend de jilus en jilus le caractère
d'un rationalisme critique à tendances spiritualistes. Pour les jirin-
eipaux jienseurs unitaires du siècle jiassé l'autorité religieuse ne se

trouve jias dans un livre — si excellent soit-il — mais dans la raison
et la conscience de l'homme.

C'est ici qu'intervient l'influence de l'unitarisme américain sur
l'unitarisme anglais, et plus spécialement celle de William Ellery Channing
1780-1842)'.

Les Eglises congrégationalistes d'origine puritaine s'étaient déve-

(1) Il y avait auparavant trois sociétés : la Unitarian Society, fondée en
1791 dans le but de publier et de répandre des traités sociniens ; le Unitarian

Fund, créé en 1806 pour subvenir aux frais d'entretien des pasteurs de
communautés pauvres ; la Unitarian Association, lancée en 1819 pour la
défense des droits civiques des unitaires.

(2) Rationalisme supranaturaliste et déterministe, inspiré par la
philosophie de Priestley.



LUNITARISME EN ANGLETERRE ET EN AMÉRIQUE 231

loppées très librement, dans la province de Massachusetts, sur la base

d'une confession de foi purement religieuse. A la suite du réveil
évangélique du début du dix-neuvième siècle, il y eut chez elles un retour
marque aux dogmes traditionnels. Les éléments libéraux se détachèrent

alors et évoluèrent toujours davantage dans le sens de l'unitarisme.

(1)

Channing fut d'abord pasteur congrégationaliste et chercha
longtemps à emjiêcher la division de cette Eglise. Mais, n'y parvenant pas,
il quitta le congrégationalisme et contribua puissamment à la création
de la American Unitarian Association (1825). Channing proclama
durant, toute sa vie — il le dit lui-même dans une de ses lettres — « une
grande idée : la grandeur de l'âme, sa divinité, son union avec Dieu jiar
affinité spirituelle, sa capacité de recevoir l'Esjirit, son autonomie créatrice

(self-forming power), sa destination glorieuse, son immortalité» (2).
Il contribua à « intérioriser » l'unitarisme et, à l'éloigner du supranaturalisme

dogmatique. «En matière religieuse, nous devons prendre notre
âme comme poinl de départ. » (3) Par son génie religieux et par la
puissance de ses appels à la vie morale, Channing exerça une action
profonde en Amérique.

Théodore Parker (1810-1860) continua l'œuvre de Channing et alla
jilus loin que lui, affirmant que la source de la vérité religieuse est « la
faculté ou capacité religieuse », la conscience religieuse naturelle. (4)

Mais ce fut surtout un Anglais, James Martineau (1805-1900), qui
alla de l'avant dans la voie marquée par Channing. La jiersonnalité
de Martineau domine toute l'évolution de l'unitarisme au siècle passé
et son influence s'est étendue bien au-delà des limites de l'Eglise à

laquelle il appartenait. Benonçant entièrement au supranaturalisme, il
fait reposer la religion sur l'homme intérieur. La Bévélation n'est plus
du tout pour lui une communication extérieure de la vérité, — coni¬

li) Le rôle capital joué par l'université de Harvard dans l'histoire de
lunitarisme américain et l'influence de l'unitarisme sur le développement
de la pensée libérale dans les Eglises protestantes des Etats-Unis sont
commentés de façon originale par le professeur E.-C. Moore dans le numéro
de juillet 1925 du Journal of Religion (University of Chicago Press, Chicago,
Illinois). L'article de M. Moore, intitulé A Century of Unitarianism in the
United Slates, montre la largeur d'esprit des unitaires du Massachusetts : ils
ont toujours cherché à faire triompher leurs idées pour elles-mêmes, plutôt
que leurs intérêts ecclésiastiques et confessionnels. — Le même numéro du
Journal of Religion renferme une brève mais suggestive étude de M. S.-M.
Crothcrs, pasteur unitaire à Cambridge (Etats-Unis). Cet article (A hundred

years of organized Unitarianism) est une illustration vivante de la passion
de liberté et de sincérité qui a toujours caractérisé l'unitarisme, en même

temps que de son esprit universaliste.
(2) J.-E. Carpenter, Unitarianism, p. 49.
(3) Freedom and Truth, p. 341.

(4) Ibid., p. 338 et 342.



232 ROBERT WEH NE 11

muiiication certifiée et scellée par le texte sacré et par le miracle : elle
n'est pas une initiation surnaturelle, mais un appel à la raison et à la
conscience, une interprétation de la vie morale sur la base du libre
arbitre. Son instrument n'est jilus la parole écrite, mais la personnalité
humaine dans ce qu'elle a de plus élevé.

Dieu est le Père. Il est un par le fait même qu'il est personnel. Car
« pour toutes les natures spirituelles unité et personnalité sont une seule
et même chose » (lì. L'humanité est l'organe du divin et Dieu s'incarne
en tout homme. Mais il s'est incarné tout spécialement en Jésus-Christ,
symbole suprême de Dieu.

Après avoir lu la Vie de Jésus de Strauss et avoir étudié la théorie
de l'Ecole de Tubingue sur les origines de l'Eglise chrétienne, Martineau
arrive à la conclusion que la croyance au miracle n'est pas essentielle
au christianisme. Le caractère surnaturel de Jésus disjiarait ainsi et
Jésus est considéré comme l'être humain qui a exprimé les idées de justice

et d'amour divins sous la forme la jilus accessible à notre nature
humaine. Par sa mort, il est pour tous les hommes l'exemple suprême du
sacrifice qui seul donne une valeur à notre vie.

Les idées de Channing. Parker et Martineau ne triomphèrent jias
sans peine de la tradition supranaturaliste de « l'orthodoxie unitaire ».

Martineau ne fut pas suivi unanimement par ses coreligionnaires, du
moins pas au début. Mais à l'heure actuelle, l'unitarisme est marqué
partout de son sceau et marche résolument dans la voie ouverte par
(manning et tracée jilus fermement par Martineau.

Il ne rentre pas dans le cadre de cette étude de parler des autres grands
noms de l'unitarisme au dix-neuvième siècle : l'écrivain américain
Balph Waldo Emerson, le prédicateur anglais Stopford-A. Brooke

(un clergyman anglican qui passa à l'unitarisme), etc. Aussi bien
voulions-nous seulement indiquer les princijiales étapes de l'histoire
unitaire, et l'on ne peut pas dire que depuis Martineau elle en ait franchi
une nouvelle.

Aujourd'hui les Eglises unitaires, en Angleterre et en Amérique, se

développent et marquent un accroissement lent mais constant. Les
unitaires sont 111 000 aux Etats-Unis (statistique de 1924) et ont 440
communautés. En Angleterre et au Pays de Galles, ils comptaient 372
communautés en 1911 (la statistique dont je dispose ne donne jias le nombre
de membres pour les Iles Britanniques). Ils tiennent des Assemblées
générales bisannuelles en Amérique, trisannuelles en Angleterre. Leur

(1) J. Martineau, Three Stages of Unitarian Theology (Freedom and Truth,
P. 27).



L'UNITARISME EN ANGLETERRE ET EN AMÉRIQUE 233

organisation ecclésiastique est du type congrégationaliste et laisse une
liberté complète aux Eglises locales. Martineau échoua dans son projet

d'organisation presbytérienne de l'unitarisme anglais.
Les Eglises unitaires n'exigent aucune confession de foi de leurs

ministres. Elles n'en ont pas elles-mêmes. Les communautés se constituent

généralement sur la base d'un « covenant », qui n'est jias un credo,
mais un exposé des principes d'action. La forme de « covenant »

adojitée est souvent celle-ci : « Dans l'amour de la vérité et dans l'esprit

de Jésus-Christ, nous nous unissons pour l'adoration de Dieu et

pour le service de l'humanité » (1).
Les unitaires ont organisé de belles œuvres sociales dans les grandes

villes d'Angleterre et d'Amérique. Ils ont aussi des missions en terre
païenne. Dans ce dernier domaine, ils ne cherchent pas à implanter
le christianisme occidental en Orient, mais à « présenter le christianisme

unitaire dans sa simplicité et son universahsme aux esprits qui
cherchent à mouler les religions orientales en un théisme de même

nature » (2). Aux Indes ils ont collaboré avec le mouvement de

restauration religieuse, connu sous le nom de Brahma Samaj.
D'une façon générale les unitaires ne sont pas populaires et il est

peu probable qu'ils le deviennent jamais. Leur foi en appelle à une
minorité cultivée. En Amérique, jiar exemple, une grande partie de

l'élite intellectuelle se rattache à l'unitarisme. Mais les principes des

unitaires ne leur permettent jias de collaborer avec le Federal Council,
qui groupe presque toutes les Eglises protestantes des Etats-Unis sur
la base de la foi en « Jésus-Christ, leur divin Seigneur et Sauveur ». En

Angleterre aussi, ils ne font pas partie du cartel des Eglises libres.
Une sorte d'opprobre s'est toujours attaché au nom d'unitaire et il

faut — il a surtout fallu jusqu'à ces dernières années — du courage
moral pour déclarer se rattacher à l'unitarisme. Cela ne tient pas
seulement au fait que les unitaires nient expressément la déité de

Jésus-Christ et que par là leurs Eglises se sont mises en quelque sorte
au ban du christianisme positif. Car, depuis que cette cjuestion ne se

pose plus, pour la majorité des penseurs chrétiens, sur le terrain
abstrait de la substance, mais sur celui de la personnalité, tout le problème
a changé d'aspect et le dogmatisme traditionnel des Eglises chrétiennes

se brise de toutes parts. (3)
Mais deux raisons jirincijiales me paraissent expliquer le fait que

les Eglises unitaires se tiennent et sont tenues à l'écart des autres coni¬

li) Freedom and Truth, p. 337.
(2) Freedom and Truth, p. 347.
(3) Et cependant je présume que bien des unitaires protesteraient contre

ce que je viens d'écrire : ils veulent, au contraire, que la question soit posée
sur le terrain de la substance. Toute autre manière de la discuter n'est, pour
eux, que de «l'impressionnisme religieux» (Ibid., p. 65-66).



234 ROBERT WERNER

munautés chrétiennes.— Il y a, d'une part, leur rationalisme. Sans doute,
c'est un rationalisme critique que le leur, mais il n'en est pas moins
intellectualiste dans son essence, il n'en met pas moins l'accent trop
exclusivement, sur l'élément rationnel, intellectuel, qui est une face — mais
une face seulement, et pas la jilus imjiortante — de toute foi religieuse.
Par là ils encourent, malgré les efforts de Channing et de Martineau.
le reproche de dogmatisme rationaliste qu'on leur adresse. Car, pour
eux, ce qui dépasse la raison est nécessairement regardé avec suspicion.

D'autre jiart. les Eglises protestantes d'Amérique et, dans une moindre

mesure, celles d'Angleterre sont encore trop inféodées à un dogmatisme

rigidement supranaturaliste, que les progrès de la psychologie
moderne ne parviennent qu'avec peine à surmonter. Cet état de fait
crée chez trop de gens une méconnaissance et une méfiance irraisonnées

à l'égard de ce qu'il y a de juste dans les méthodes de la théologie
moderne. On y voit à tort une menace pour le christianisme positif.

Ainsi les ojipositions, qui sont réelles et que je ne songe pas à nier,
sont exagérées de part et d'autre : les Eglises chrétiennes sont poussées
à affirmer, en présence des « négations » des unitaires, les réalités
surnaturelles de la foi chrétienne ; l'unitarisme, de son côté, est amené à

accentuer son rationalisme. Les collectivités, tout comme les individus,
sont conditionnées jiar leur passé. Or l'unitarisme, dans les siècles
antérieurs, et jilus longtemps que les autres Eglises issues de la Réforme, a

dû lutter jiour son droit à l'existence, en combattant certaines idées

qu'il estimait erronées et en soutenant certains points de vue — négligés

par les autres — qui lui paraissaient essentiels. Cela a donné à ses

adhérents un tour d'esprit critique, qu'ils gardent encore aujourd'hui
et qui leur fait toujours adopter, par une sorte d'atavisme et pour ne

paraître traditionalistes à aucun jirix, les solutions les plus « avancées

», dans les questions de critique biblique aussi bien que dans
d'autres branches de la théologie. Cette attitude instinctive, héritée
du passé, n'est pas sans leur nuire. (1)

(1) On comprend, du reste, que les autres Eglises se tiennent sur la réserve
en présence d'une déclaration unitaire qui met sa « confiance dans la conduite
suprême de la raison » (reliance upon the supreme guidance of reason. Exposé
des principes unitaires dans le American Year Book of the Churches 1924-5,
page 239). — Encore faudrait-il s'entendre sur le sens à donner au mot «

raison ». Certains unitaires onl une tendance à juxtaposer la raison et la
conscience morale et à employer une de ces expressions pour l'autre. Ailleurs,
il semble que raison et intuition religieuse (religious consciousness) soient très
voisines. Ce flottement dans les termes ne contribue évidemment pas à la
clarté de la pensée.



L'UNITARISME EN ANGLETERRE ET EN AMÉRIQUE 235

L'unitarisme a de tout temps formulé deux revendications : il
demande la liberté intellectuelle la plus complète pour la pensée
religieuse et une pensée religieuse lucide et cohérente.

Dans le passé, il a été le champion infatigable et courageux de

l'émancipation théologique. A cet égard, il a été très utile aux Eglises

protestantes d'Angleterre, en les obligeant à être fidèles à leurs principes

et à revendiquer la liberté de pensée, même lorsqu'il s'agissait
d'idées différentes des leurs.

Peut-être ces mêmes unitaires sont-ils appelés aujourd'hui à rendre
un nouveau service au protestantisme anglo-saxon, en l'obligeant à

formuler — en présence des affirmations de l'unitarisme et parfois en

opposition avec lui — un exposé de la pensée protestante, qui soit
rationnel sans être rationaliste, qui traduise les exjiériences éternelles
du christianisme de façon à satisfaire les besoins de l'intelligence aussi
bien que ceux du cœur et de la conscience.

Robert Werner.


	Questions religieuses actuelles : l'unitarisme en Angleterre et en Amérique : quelques remarques sur son histoire et son présent

