Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: Questions religieuses actuelles : I'unitarisme en Angleterre et en
Ameérique : quelques remargues sur son histoire et son présent

Autor: Werner, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380103

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUESTIONS RELIGIEUSES ACTUELLES

L’UNITARISME
EN ANGLETERRE ET EN AMERIQUE

QUELQUES REMARQUES SUR SON HISTOIRE ET SON PRESENT

fin 1825, les diverses communautés et sociélés qui pratiqualent ou
cherchalent a propager 'unitarisme en Angleterre se réunirent et con-
stituérent I’Association unitaire britannique et étrangeére (Bristish and
Foreign Unitarian Association). Tout a fait indépendamment, mais
—- coincidence curleuse —— a la méme date, les unitaires des Etats-Unis
fondaient la American Unitarian Assoctation. Ce double centenaire
a été fété en Angleterre et en Amérique au mois de juin dernier.

A cette occasion 'association anglaise a publié une histoire de la
société au cours des cent années de son existence. Elle est due a la plume
du Dr Mellone, secrétaire de I’Association britannique (1).

Le dix-neuviéme siécle a été, pour I'unitarisme anglais, une période
d’organisation et d’extension. Mais ce n’est pas en Angleterre qu’ont
pris naissance les courants de pensée créatrice et originale. Dans ce
domaine 'Amérique a eu I'initiative avec Channing et Parker, suivis
de pres, il est vrai, et dépassés en originalité et en profondeur par I’An-
vlais James Martineau. Le livre de M. Mellone, consacré uniquement
a I’Association anglaise et aux ceuvres qui en dépendent, se ressent de
ces himitations. D’ailleurs 'auteur n’a pas eu 'intention de faire I'his-
toire de la pensée unitaire, mais seulement celle de I’Association.

Tout autre est le volume d’essais, intitulé Freedom and Truth et pu-
blié lui auss1 a 'occasion du jubilé (2). Les représentants les plus mar-
quants de I'unitarisme anglais et américain ont collaboré a cet exposé
de la pensée unitaire, et I'on ne peut indiquer de meilleure source d’in-

(1) Sidney-Herbert MeLLoNE. Liberty and Religion. The first Century of
the British and Foreign Unitarian Association. (London, Lindsey Press, 1925).
— Le livre a un défaut, qui en fait un instrument de travail peu pratique :
il ne renferme aucun index, sculement une table des matiéres trés sommaire,

(2) Freedom and Truth. Modern Views of Unitarian Christianity. Essays
edited with an Introduction by Joseph-Estlin Carpenter. (London, Lindsey
Press, 1925.)



L'UNITARISME EN ANGLETERRE ET EN AMERIQUE 223

formation a qui veut étudier avec quelque détail les éléments de la théo-
logie et de la foi unitaires a ’heure actuelle (1).

Mais pour prendre intérét a I'histoire de I'unitarisme au siécle passé
et pour comprendre sa situation actuelle, il faut connaitre son histoire
antérieure. Je désire présenter, dans les pages qui suivent, quelques
remarques sur les débuts et le développement de I'unitarisme anglais.
Ses origines sur le continent européen ont fait objet de plusieurs étu-
des intéressantes, mais son évolution ultérieure en Angleterre est moins
connue. Je n’a1 pas la prétention d’en donner 1c1 une histoire, méme ré-
sumée, et me bornerai a indiquer certains faits essentiels, a marquer de
quelques jalons la route suivie par I'unitarisme dans les pays anglo-
saxons (2). En terminant, je voudrais donner quelques indications
générales sur I'état actuel des Eglises unitaires.

L’unitarisme, entendu comme aflirmation de I'unité de la personne
divine par opposition & la doctrine orthodoxe de la Trinité, existait
bien avant le seizieme siécle. [’hérésie arienne en est I'une des formes
les plus anciennes. A travers tout le moyen ége 1l subsiste malgré les
condamnations de I’Eglise, mais ne peut jamais s’aflirmer ouverte-
ment. Sur sol réformé il apparait, dés le second tiers du serzieme sic-
cle, sous le nom d’antitrinitarisme, et comme tel il revét diverses for-
mes : arianisme pur et simple, panthéisme philosophique, rationalisme
‘humamniste. Michel Servet, Bernard Ochino, Georges Blandrata, Francis
David, Gentilis, Gilacomo Aconzio (Acontius) — pour la plupart Ita-
liens du nord — sont les principaux représentants de I'antitrinitarisme
des débuts. Il rencontra des sympathies surtout chez les anabaptistes
de la Suisse orientale et de 1’Italie septentrionale (Concile anabaptiste

(1) Dix auteurs ont envoyé des contributions plus ou moins longues. Apreés
une introduction du Dt J.-E. Carpenter sur le développement de la théologic
libérale depuis un siécle, le DT Mellone donne un travail remarquable sur
« le christianisme unitaire au vingtiéme siécle ». Puis viennent des études sur
« I'idée de Dieu» (DT G.-R. Dodson), « I’Ancien Testament » (Rev. R.-T. Her-
ford), «le Jésus de 'histoire » (Prof. C.-R. Bowen), «la valeur et la signifi-
cation de la personne de Jésus» (Df H. Gow), «la vie chrétienne (the chrisiian
way of life) dans I'histoire religieuse de la Nouvelle Angleterre » (Prof. W.
Fenn), «l'esprit philanthropique de l'unitarisme» (Rev. W.-G. Tarrant).
« le mouvement unitaire » (Prof. F.-A. Christie). En outre, le volume renferme
une réimpression d’'un sermon célébre de James Martineau, préché en 1869 :
« Trois phases de la théologie unitaire ».

(2) Pour plus de détails, voir par exemple : J.-E. CarpeENTER, Unitaria-
nism, an historic Survey (Londres, 1922) ; A. Gorpon, Heads of unitarian
History (Londres, 1895). — L’article : Unitarier, par G. v. PerzoLp, dans
'encyclopédie Religion in Geschichte und Gegenwart, est un excellent rac-
courci de I'histoire de 'unitarisme depuis la Réformation.



224 ROBERT WERNER

de Venise, 1550}, mais ne parvint pas a s‘implanter griace a la réaction
vigoureuse des Eglises réformées suisses. Il dut chercher un asile ail-
leurs et le trouva en Pologne et en Transylvanie.

Dans la Pologne, sous 'influence de Lélius Socin (Sozzini) et de son
neveu Faustus Socin, antitrinitarisme se développe a la fin du sei-
zieme siécle et s'intitule socinianisme. 1l disparait au milieu du siecle
suivant devant la contre-réformation jésuite. — En Transylvanie, on
pour la premiére fois 1l s’appelle wnitarisme (Synode de Lécsfalva,
1600), 11 a subsisté jusqu’a nos jours, malgré les persécutions et les vexa-
tions qu’il eut & supporter au cours des siécles. (1)

Mais c’est en Angleterre que I'unitarisme devait s’aflirmer avec le
plus de suceés, sans qu’on puisse dire exactement par quelles influences
et par quels hommes i1l y a pénétré en premier lieu. On suppose que
«’Eglise des étrangers», a Londres, a contribué a sa diffusion. Des
milliers de protestants d’Allemagne, d’Alsace, des Pays-Bas, d’Italie,
etc., s’étaient réfugiés en Angleterre sous Henri VIII et Edouard VI,
et représentaient les courants de pensée les plus variés, les opinions
théologiques les plus diverses. Le gouvernement anglais, intolérant
pour ses propres sujets, admettait ’hérésie chez les immigrés protes-
tants, et nous savons, par exemple, que Bernard Ochin fut un temps
pasteur de I'Eglise des étrangers & Londres et que Acontius y séjourna
de 1562 a 1565, peut-étre plus longtemps. (2)

Au dix-septieme siécle les tendances antitrinitaires s’allirment, non
plus seulement dans les milieux étrangers, mais chez les Anglais. Quoique
violemment persécutés par les puritains autant que par les anglicans,
elles se maintiennent de facon plus ou moins sporadique et vont en s’ac-
centuant. John Biddle, de Gloucester (1615-1662), est le premier Anglais
qui écrivit contre la Trinité ; persécuté, banni pour un temps, puis em-
prisonné, il mourut en prison. Le poéte John Milton fut un antitn-
nitaire de nuance arienne. Il y en eut d’autres encore dans les milieux
de I'Eghse épiscopale et chez les non-conformistes.

Aprés la Révolution et I'expulsion des Stuarts, en 1639, I'Acte
de tolérance supprima les lois d’exception contre les non-conformistes,
— lois qui avalent été établies sous Elisabeth et appliquées de facon
plus ou moins rigoureuse pendant plus d’un siécle. Mais il ne faudrait
pas croire que 'acte de 1689 établit I'ézalité civile et juridique de tou-

(1) Les Eglises unitaires de Transylvanie comptent environ 70.000 mem-
bres. Leur situation — comme celle de toutes les Eglises protestantes de la
« Grande Roumanie » — est trés critique a 'heure présente. Minorité confes-
sionnelle et ethnique (les protestants de Transylvanie sont pour la plupart
des Magyars), ces Eglises sont menacées dans leur existence par les mesures
intolérantes du gouvernement roumain.

(2) Sur Acontius, voir Karl MiéLLer, Kirchengeschichte, vol. 11 {1919),
p- 125-128 et passim.



L'UNITARISME EN ANGLETERRE ET EN AMERIQUE 225

Lk i

tes les confessions et la liberté religieuse intégrale : 1l instaura simple-
ment un régime de tolérance conditionnelle en faveur des Eglises non
anglicanes. Pour étre au bénéfice de I’ Acte, les non-conformistes étaient
tenus de souscrire a tous les « Articles de religion» du Prayer Book angli-
can qui ont un caractére dogmatique : mais ils étaient dispensés —
¢’est la grande innovation et le point essentiel pour eux — d’adhérer
aux articles concernant l'organisation épiscopale de I'Eglise établie.
En outre, chacun devait signer une déclaration contre la transsubstan-
tiation. De ce fait, les presbytériens, les congrégationalistes, les baptistes.
les quakers (pour lesquels on institue spécialement une dispense de
prestation de serment) sont tolérés et jouissent de la protection légale.
Mais les catholiques sont exclus des bienfaits de ’Acte de tolérance,
et aussi les unitaires : les premiers a4 cause de la déclaration contre la
transsubstantiation, les seconds parce que les « Articles de religion »
du Prayer Book sont nettement trinitaires.

En réalité, I'exclusion des unitaires n'eut pas, au début, de consé-
quences pratiques considérables. L’¢re des persécutions était passée.
Dans I'Eglise établie et au dehors, on trouve de nombreux adeptes d’un
unitarisme plus ou moins déguisé. Ce qui n’empéche pas qu’en 1693
un acte du parlement interdit formellement I'impression, la publica-
tion et la vente d’écrits s’attaquant au dogme trinitaire. Il est permis
d’avoir des 1dées sociniennes, mais 1l ne faut pas les proclamer en se rat-
tachant a une Eglise qui nierait expressément la Trinité...

D’ailleurs aucune communauté unitaire n’existait a cette époque.
parce que personne n'avait encore songé a la possibilité d’en créer.
Comment les Eglises unitaires sont-clles nées, en tant que dénomina-
tions organisées, au cours du dix-huitiéme siécle ?

Les presbytériens anglais représentaient a cette époque une aris-
tocratie intellectuelle parmi les non-conformistes. (U'¢taient en général
gens aisés, occupant des positions influentes. De situation sociale supé-
rieure a la moyenne des baptistes et des congrégationalistes, 1ls étalent
aussi plus instruits que les autres Dissenters. Ils avalent lu Locke et.
seuls des non-conformistes. ils participalent a la vie intellectuelle de
leur temps. lls s’étaient rattachés a contre-cceur aux Eglises libres et
auralent voulu une Eglise nationale suflisamment large — assez « lati-
tudinaire » — pour les englober. A plus d’une reprise les anglicans cher-
chérent a les gagner. mais les négociations échouérent devant l'oppo-
sition radicale des uns a I'épiscopat, devant la crainte instinctive du
presbytérat chez les autres. On a défin1 assez exactement les presby-
tériens de la fin du dix-septiéme siécle en les appelant des « calvinistes
nationaux ».

A ce moment, ils sont encore orthodoxes et trinitaires. Mais, sous

REV. DE THEOL. ET DE PHiL. — N. s., t. X111 (N® 56, 1925). 15



226 ROBERT WERNER

I'influence des 1dées ambiantes, et a la suite d’une controverse célébre,
le presbytérianisme anglais changera de caractére et son histoire va
rejoindre, pour plus d’un siécle, celle de I'unitarisme.

De nombreux presbytériens avaient, disions-nous, lu les écrits du
philosophe John Locke et étaient imbus de ses idées. Or Locke, quoi-
quil professat personnellement le christiamsme positif, est, par son
empirisme sensualiste et par son scepticisme métaphysique, ancétre
direct du déisme et par contre-coup de 'unitarisme. Aussi faut-il dire
ici quelques mots de sa pensée, pour autant du moins qu’elle a engendré
la pensée unitaire au dix-huitiéme siecle.

D’ou 'esprit humain tire-t-1l les matériaux de la connaissance ? —
De Pexpérience et d’elle seule, répond Locke. Cette expérience, nous
ne I’acquérons que par l'intermédiaire de la sensation et, subsidiaire-
ment, par celui de la réflexion. A elles deux, sensation et réflexion,
constituent « toutle stock entier de nos 1dées». Iln’y a pasd’idéesinnées.
Au reste, ne nous plaignons pas des limites de notre connaissance, de
«’étroitesse de notre esprit ». « La lumiére en nous (c’est-a-dire la ré-
flexion appliquée a la sensation) brille assez vivement pour nous per-
metire de réaliser tous nos buts. » Toutes les évidences externes doi-
vent étre jugées par ce critére qui est en nous. Celui-ci nous permet,
en particulier, de juger de la vérité de la religion et de saisir « le carac-
tére raisonnable du christianisme ». (1)

Les tendances rationalistes de Locke devaient le rendre sceptique a
I’égard d’une communication directe entre 'dme humaine et Dieu. Et
pourtant, aprés avoir soumis les Ecritures a une série de tests qui lut
paraissent rigides et probants, Locke en arrive a admettre qu’elles ren-
ferment une révélation divine et qu’elles constituent par la-méme une
limitation de la souveraineté de la raison. La vérité du christianisme,
prédit par les prophétes, est attestée par les miracles. Jésus-Christ
est donc le Messie, le christianisme est la vraie religion.

Mais les successeurs de Locke ne devalent pas en rester la. Ils pro-
clament la souveraineté compléte de la raison et ils emploient le mot
« raison » dans son sens le plus étroit de raison raisonnante, d’entende-
ment logique. L’empirisme de Locke, incomplet et déja teinté de ratio-
nalisme, devient déisme d’une part, unitarisme de 'autre : déisme dans
les milieux le plus souvent hostiles au christianisme, qui proclament
« la religion naturelle » ; unitarisme dans les cercles encore attachés a
I’Eglise.

Telle est, trés briévement esquissée, 'ambiance intellectuelle dans
laquelle 'unitarisme se développa. (2) Voyons maintenant les circons-

(1) Un ouvrage de Locke, paru en 1690, porte ce titre significatif : The
reasonableness of Christianity.

(2) La filiation qui exist. de la pensée de Locke au déisme d’une part, a
P'unitarisme d’autre part, est lumineusement exposée dans un petit volume



L'UNITARISME EN ANGLETERRE ET EN AMERIQUE 227

tances occasionnelles qui lur permirent de trouver un terrain propice
dans I'Eglise presbytérienne d’Angleterre et de constituer peu a peu
des communautés distinctes.

Des pasteurs presbyvtériens de I'ouest de I’Angleterre, en particu-
lier un certain James Pierce, d' Exeter, et deux de ses confréres, furent
suspectés par les membres orthodoxes de leur Eglise de professer des
opinions antitrinitaires. Ils ne le niérent pas, mais protestérent contre
‘appellation d’ariens et de sociniens qu'on lanca immeédiatement con-
tre eux. Il y eut, a Exeter d’abord, puis a Londres, des réunions de pas-
teurs, qui discutérent la question, et bientét la controverse prit une
crande ampleur. J1 devint évident que nombreux étaient les pasteurs
presbytériens gagnés, a des degrés divers, au rationalisme.

On convoqua a Salter’s Hall (Londres), en février 1719, une grande
assemblée de Dissenters, pasteurs et laiques. La, quelques-uns propo-
sérent que tous les ministres présents signassent une déclaration de
foi1 dans la Trinité et dans la divinité de Jésus. [assemblée se divisa
alors en « signataires » et « non-signataires » (subscribers, non subscribers).
Les premiers étaient en majorité des congrégationalistes et des bap-
tistes (1). Les seconds, presque exclusivement des presbytériens, refu-
sérent de signer la déclaration, tout en se défendant d’étre des soci-
niens ou des unitaires. Mais la suite de la controverse -— qui ne resta
malheureusement pas dans le domaine des1dées et prit bientdot un carac-
tére personnel fort désagréable — poussa de plus en plus les non-signa-
taires vers le rationalisme. Peu a peu 1ls adoptérent le nom d’umitaires
qu’ils avaient repoussé d’abord. Cest ainsi que 'unitarisme, qui n’exis-
tait pas sous forme organisée Jusqu’alors, en arriva a constituer une
Eglise nouvelle.

La controverse de Salter’s Hall eut des conséquences trés graves pour
le presbytérianisme anglais : 1l disparut peu & peu comme tel, et ¢’est
la cause pour laquelle I'Eglise presbytérienne, qui était a la fin du dix-
septieme siécle la communauté non-conformiste la plus considérable.
n’exista pour ainsi dire plus en Angleterre jusqu’au mihieu du siecle

passé. (2)

de R.-D. Ricuarpson, dont j'ai rendu compte iciil y a une année : The Causes
of the Present Conflict of Ideals in the Church of England (Londres, Murray,
1923), pages 87-109). — Voir Revue de théologic et de philosophie, n° 52.

(1) Plus ecxactement des Particular Baptists. Les General Baptists, unc
autre subdivision des baptistes, étalent gagnés aux idées rationalistes a cette
époquc.

(2) Aujourd’hui I'Eglise presbytérienne d’Angleterre, reconstituée en 1876,
groupe avant tout les Ecossais établis dans le sud. Mais elle a aussi attiré
des Anglais de la bourgeoisie, surtout dans les grandes villes. Elle compte



228 ROBERT WERNER

Les pasteurs presbytériens orthodoxes et leurs troupeaux se ratta-
chérent aux Eglises congrégationalistes, quelques-uns a I'Eglise angli-
cane. Les presbytériens non-signataires — c’est-a-dire la majorité —
constituérent des communautés unitaires. Officiellement, elles gar-
dérent encore leur titre d’Eglises presbytériennes, le terme d’Eglise uni-
taire ou socinienne n’étant pas toléré par la loi ; mais les autorités fer-
maient complaisamment les yeux sur I'état de fait. Ce sera seulement
en 1813 que les unitaires obtiendront les mémes droits légaux que les
non-conformistes. Mais en plein dix-huitieme siécle et apres trente ans
du régime de tolérance (les événements dont nous parlons se passent
aux environs de 1720), 11 n’est plus question, en Angleterre, de persé-
cution pour cause de religion.

Nombreux sont a cette époque, les ministres anglicans qui ne cachent
pas leur socinianisme, mais qui n’abandonnent pas pour cela I'Eglise éta-
blie : ses riches prébendes leur importent plus que sa confession de foi,
pourtant suflisamment stricte! — Un seul d’entre eux, Théophile
Lindsey, fonde en 1774, a Londres, la premiére Eglise portant le nom
d’unitaire. Il aflirme ainsi et orgamise, de facon oflicielle en quelque
sorte, la dissidence antitrinitaire, et nul ne I'inquiete pour cela.

Les presbytériens unitaires ont joué un role prépondérant dans I'his-
toire des Eglises libres d’Angleterre au dix-huitieme siécle. A cette
époque la corruption et le formalisme régnent dans de larges sphéres
de I’'Eglise officielle ; la veulerie a 'égard du pouvoir civil et I'indiffé-
rence religieuse sont le fait de la plupart des Eglises non-conformistes ;

prés de 85,000 membres. — L'adoption quasi unanime du presbytérianisme
par les Ecossais et 'opposition instinctive des Anglais a I'égard de cette forme
de gouvernement ccclésiastique sont des faits remarquables, encore insuffi-
samment expliqués a mon avis. En fait, I'Eglise anglicane, avec son Assem-
blée générale et ses conseils de paroisse institués par le Enabling Act de 1919,
tend de plus en plus vers une organisation presbytérienne ; dans plusicurs
Dominions elle y est arrivée en pratique. Mais, encore de nos jours, I'expres-
sion : Presbyterian system of Church government, est singuliérement impopu-
laire. « Exit Jack Presbyler » : ce mot qu'un mauvais plaisant inventa en 1660,
quand Charles II réussit momentanément a imposer a la nation entiére le
systéme épiscopal, est encore vivant dans certains milicux anglais. Les congré-
gationalistes et les baptistes (pour ne parler que d’eux) sont beaucoup plus
populaires que les presbytériens. Il ne suffit pas, pour expliquer cette défa-
veur, de rappeler I'esprit d’étroitesse et d’inquisition qui caractérisa, cntre
1640 et 1650, le presbytérianisme triomphant en Angleterre. L’évolution
vers I'unitarisme (lapse into unitarianism) des presbytériens au dix-huitiéme
siecle a aussi contribué a créer cette antipathie. Mais il doit y avoir
d’autres causes encore, plus lointaines, remontant a I'histoire de la formation
de I'Etat et du droit en Angleterre et en Ecosse au moyen age.



L'UNITARISME EN ANGLETERRE ET EN AMERIQUE 229

la léthargie spirituelle et un latitudinarisme moral qui confine a 'immo-
ralité dominent dans les milieux ecclésiastiques des anglicans et des
Dussenters.

Les unitaires, plus franes en cela que beaucoup de leurs contempo-
rains, ne prétendent pas posséder une flamme de vie intérieure, que
les autres Iiglises n’ont pas en dépit des confessions de foiles plus ortho-
doxes. Par contre, ils poursuivent un idéal moral élevé et sont a la iéte
de nombreuses campagnes d’émancipation politique et sociale. On peut
le dire sans exagération : malgré leurs limitations évidentes et en
attendant que le révell méthodiste, alors a peine a ses débuts, portit
ses fruits dans toutes les It
I'idéal moral et spirituel d’une époque dans laquelle 11 était tombé sin-
gulicrement bas.

lises chrétiennes, les unitaires ont relevé

Leur chef, pendant la seconde moitié du siécle, fut un homme admi-
rable par la noblesse et la pureté de son caractére : Joseph Priestley
(1733-1204), moins connu comme pasteur unitaire que comme physicien
et comme chimiste (1l a découvert I'azote et la respiration des plantes).

Dirigés par lui, les non-conformistes obtinrent en 1779 — premier pas
vers I'émancipation compléte — le droit de n’avoir plus a souscrire,

pour obtenir certaines charges officielles, aux articles de doctrine de
I’Eglise anglicane, mais d’avoir simplement a signer une déclaration
aénérale d’adhésion a la Bible el au christianisme. (1)

Lorsqu’a la fin du dix-huitieme si¢cle des Dissenters éminents expri-
mérent publiquement, mais avee d’expresses réserves, leur sympathie
pour la Révolution francaise a ses débuts, une agitation violente et
irraisonnée de 'opinion publique, excitée artificiellement par les Tories,
éclata contre les 1dées nouvelles. Les unttaires furent les premiers a
subir les conséquences du soulévement populaire. La maison de Priest-
ley. a Birmingham, sa bibliothéque et son laboratoire furent incendiés
par la populace ameutée aux cris de : « Pour I'iglise et le ro1 ! » Priestley
quitta alors 'Angleterre et alla s’établir en Amérique. Si les unitaires
furent spécialement visés dans ces troubles, ¢’est que 'opinion publique
vovail en cux les plus dangereux des Dissenters et les représentants
par excellence des 1dées Iibérales dans tous les domaines.

Plus d'une fois, dans I'histoire des pays anglo-saxons, les unitaires et
les quakers — ces deux groupements qui occupent une situation a
part dans la masse bigarrée des Iglises libres et qui n'ont que peu de
points de contacl entre eux — ont ¢té a la téte des mouvements de libé-
ration intellectuelle, politique et religieuse. On le reconnait générale-
ment aujourd’hut en ce qui concerne les quakers. Mais le role des uni-

(1) En 1813, ce furent avant tout les unitaires qui obtinrent 'abrogation
définitive des ordonnances pénales dirigées contre «les personnes qui con-
testent la doctrine de la sainte Trinité ». Ces statuts n’étaient plus appliqués
depuis longtemps, mais ils n'avaient jamais été abrogés par les Chambres.



230 ROBERT WERNER

taires au dix-huitieme siécle est moins connu : il valait la peine de le
relever.

Quand, en 1825, les diverses sociétés a principes unitaires se réuni-
rent et constitueérent la Bristish and Foreign Unitarian Association (1),
I'unitarisme avait un caractére dogmatique accentué.

Au début du dix-neuviéeme siécle 1l est une religion reposant sur la
Bible, acceptant le miracle et repoussant les confessions de foi, non
comme impossibles & croire, mais comme opposées au texte des Keri-
tures. Il n’affirme pas I'inspiration pléniére, n1 Pinfaillibilité de la Bible.
mais sa suprématie et sa suffisance en tant que régle de foi.

Jésus fut un homme comme les autres, sujet aux mémes infirmiteés,
aux mémes 1gnorances que les autres, mais choisi par Dieu pour appor-
ter @ 'humanité une révélation nouvelle. A cet effet, le Saint-Esprit
lut fut communiqué au moment du baptéme. Il fut doué de capacités
surnaturelles et envové dans le monde pour révéler aux hommes la
erande doctrine de la vie future, récompense de ceux qui ont pratiqué
la vertu ici-bas. La preuve supréme de la réalité d'une vie future est
la résurrection. Jésus est mort sur la croix en martvr de la vérité : res-
suscité, 1l réapparaitra un jour pour juger humanité.

Cet évangile laissait de coté certains points du christianisme histo-
rique : 1l repoussait non seulement la Trinité, mais le péché originel,
les peines éternelles et 'expiation. Cependant 1l faisait de Jésus un
¢tre surnaturel et reposait sur une conception nettement supranatu-
raliste de 'univers (2},

Sous l'influence de la pensée moderne et du mouvement philoso-
phique cui remonte a Kant, lunitarisme se transforme profondément
au cours du dix-neuviéme siécle et prend de plus en plus le caractére
d’un rationalisme critique a tendances spirituahistes. Pour les prin-
cipaux penseurs unitaires du siecle passé lautorité religieuse ne se
trouve pas dans un livre — si excellent soit-1l — mais dans la raison
et la conscience de 'homme.

C’est 11 qu'intervient I'influence de 'unitarisme américain sur l'uni-
tarisme anglais, et plus spécialement celle de William Ellery Channing
(1780-1842).

Les Eglises congrégationalistes d’origine puritaine s’étaient déve-

{1) II y avait auparavant trois sociétés : la Unitarian Soctety, fondéc en
1791 dans le but de publier et de répandre des traités sociniens ; le Unita-
rian Fund, créé en 1806 pour subvenir aux frais d’entretien des pasteurs de
communautés pauvres ; la Unitarian Association, lancée ¢n 1819 pour la dé-
fense des droits civiques des unitaires.

(2) Rationalisme supranaturaliste et déterministe, inspiré par la philo-
sophie de Priestley.



L'UNITARISME EN ANGLETERRE ET EN AMERIQUE 231

loppées trés librement, dans la province de Massachusetts, sur la base
d’une confession de for purement religieuse. A la suite du réveil évan-
gélique du début du dix-neuviéme siécle, 1l y eut chez elles un retour
marqué aux dogmes traditionnels. Les éléments libéraux se détache-
rent alors et évoluérent toujours davantage dans le sens de 'unita-
risme. (1)

Channing fut d’abord pasteur congrégationaliste et chercha long-
temps a empécher la division de cette Eglise. Mais, n’y parvenant pas,
il quitta le congrégationalisme et contribua puissamment a la eréation
de la American Unitarian Association (1825).  Channing proclama du-
rant toute sa vie — 1l le dit lui-méme dans une de ses lettres — « une
grande 1dée : la grandeur de 'dme, sa divimté, son union avec Dieu par
affimité spirituelle. sa capacité de recevoir I’Esprit, son autonomie créa-
trice (self-forming power),sa destination glorieuse, son immortalité» (2).
Il contribua a «intérionser » 'unitarisme et a I'éloigner du supranatu-
ralisme dogmatique. «lin matiére religieuse, nous devons prendre notre

dme comme point de départ. » (3) Par son génie religieux et par la puis-
sance de ses appels a la vie morale, Channing exerca une action pro-
fonde en Amérique. -
Théodore Parker (1810-1860) continua I’cuvre de Channing et alla
plus loin que lui, aflirmant que la source de la vérité religieuse est «la
faculté ou capacité religicuse », la conscience religieuse naturelle. (4)
Mais ce fut surtout un Anglais, James Martineau (1805-1900), qui
alla de I'avant dans la voie marquée par Channing. La personnalité
de Martineau domine toute I'évolution de 'unitarisme au siécle passé
et son influence s’est étendue bien au-dela des limites de I'Eglise a la-
quelle 1l appartenait. Renoncant entiérement au supranaturalisme, il
fait reposer la religion sur 'homme intérieur. La Révélation n’est plus
du tout pour lut une communication extérieure de la vérité, — com-

(1) Le rdle capital joué par l'université de Harvard dans l'histoire dc
I'umtarisme américain et l'influence de l'unitarisme sur le développement
de la pensée libérale dans les Eglises protestantes des Etats-Unis sont
commentés de fagon originale par le professeur E.-C. Moore dans le numéro
de juillet 1925 du Journal of Religion (University of Chicago Press, Chicago,
Illinois). L’article de M. Moore, intitulé A Century of Unitarianism in the
United States, montre la largeur d’esprit des unitaires du Massachusetts : ils
ont toujours cherché a faire triompher leurs idées pour elles-mémes, plutot
que leurs intéréts ccclésiastiques ct confessionnels. — Le méme numéro du
Journal of Religion renferme une bréve mais suggestive étude de M. S.-M.
Crothers, pasteur unitaire 8 Cambridge (Etats-Unis). Cet article (A hundred
years of organized Unilarianism) cst une illustration vivante de la passion
de liberté et de sincérité qui a toujours caractérisé l'unitarisme, en méme
temps que de son esprit universaliste.

(2) J.-E. CarpenTER, Unitarianism, p. 49.

(3) Freedom and Truth, p. 341.

(4) Ibid., p. 338 et 342,



28 ROBERT WERNER

munication certifiée et scellée par le texte sacré et par le miracle : elle
n’est pas une initiation surnaturelle, mais un appel a la raison et a la
conscience, une interprétation de la vie morale sur la base du libre
arbitre. Son instrument n’est plus la parole écrite, mais la personnalité
humaine dans ce qu’elle a de plus élevé.

Dieu est le Pére. 1l est un par le fait méme qu’il est personnel. Car
« pour toutes les natures spirituelles unité et personnalité sont une seule
et méme chose » (1). L’humanité est 'organe du divin et Dieu s’incarne
en tout homme. Mais 1l s’est incarné tout spécialement en Jésus-Christ,
svmbole supréme de Dieu.

Aprés avoir lu la Vie de Jésus de Strauss et avoir étudié la théorie
de I'Ecole de Tubingue sur les origines de I’Eglise chrétienne, Martineau
arrive a la conclusion que la crovance au miracle n’est pas essentielle
au christianisme. Le caractére surnaturel de Jésus disparait ainsi et
Jésus est considéré comme I’étre humain qui a exprimé les idées de jus-
tice et d’amour divins sous la forme la plus accessible &4 notre nature
humaine. Par sa mort, il est pour tous les hommes I’exemple supréme du
sacrifice qui seul donne une valeur a notre vie.

Les 1dées de Channing, Parker et Martineau ne triomphérent pas
sans peine de la tradition supranaturaliste de « 'orthodoxie unitaire ».
Martineau ne fut pas suivi unanimement par ses coreligionnaires, du
moins pas au début. Mais a ’heure actuelle, 'unitarisme est marqué
partout de son sceau et marche résolument dans la voie ouverte par
Channing et tracée plus fermement par Martineau.

Il ne rentre pas dans le cadre de cette étude de parler des autres grands
noms de l'unitarisme au dix-neuvieme siécle : 'écrivain américain
Ralph Waldo Emerson. le prédicateur anglais Stopford-A. Brooke
(un clergyman anglican qui passa a 'unitarisme), etc. Aussi bien vou-
lions-nous seulement indiquer les principales étapes de I'historre uni-
taire, et I’'on ne peut pas dire que depuis Martineau elle en ait franchi
une nouvelle.

Aujourd’hui les Eglises unitaires, en Angleterre et en Amérique, se
développent et marquent un accroissement lent mais constant. Les uni-
taires sont 111 000 aux Etats-Unis (statistique de 1924) et ont 440 com-
munautés. En Angleterre et au Pays de Galles, ils comptalent 372 com-
munautés en 1911 (la statistique dont je dispose ne donne pas le nombre
de membres pour les lles Britanniques). lls tiennent des Assemblées
générales bisannuelles en Amérique, trisannuelles en Angleterre. Leur

(1) J. MarTiNEAU, Three Stages of Unitarian Theology (Freedom and Truth,
p. 27).



L'UNITARISME EN ANGLETERRE ET EN AMERIQUE 233

organisation ecclésiastique est du type congrégationaliste et laisse une
liberté compléte aux Eglises locales. Martineau échoua dans son pro-
jet d’organisation presbytérienne de I'unitarisme anglais.

Les Eglises unitaires n’exigent aucune confession de for de leurs mi-
nistres. Elles n’en ont pas elles-mémes. Les communautés se consti-
tuent généralement sur la base d’un « covenant », qui n’est pas un credo,
mais un exposé¢ des principes d’action. La forme de «covenant»
adoptée est souvent celle-ct : « Dans 'amour de la vérité et dans I'es-
prit de Jésus-Christ, nous nous unissons pour ’adoration de Dicu et
pour le service de 'humanité » (1).

Les unitaires ont organisé de belles ceuvres sociales dans les grandes
villes d’Angleterre et d’Amérique. Ils ont auss1 des missions en terre
paienne. Dans ce dernier domaine, ils ne cherchent pas a implanter
le christianisme occidental en Orient, mais & « présenter le christia-
nisme unitaire dans sa simplicité et son universalisme aux esprits qui
cherchent & mouler les religions orientales en un théisme de méme
nature » (2). Aux Indes ils ont collaboré avec le mouvement de res-
tauration religieuse, connu sous le nom de Brahma Samaj.

D’une fagon générale les unitaires ne sont pas populaires et il est
peu probable qu’ils le deviennent jamais. Leur foi en appelle 4 une
minorité cultivée. En Amérique, par exemple, une grande partie de
Iélite intellectuelle se rattache a 'unitarisme. Mais les principes des
unitaires ne leur permettent pas de collaborer avec le Federal Council,
qui groupe presque toutes les Eglises protestantes des Etats-Unis sur
la base de la fo1 en « Jésus-Christ, leur divin Seigneur et Sauveur». in
Angleterre aussi, ils ne font pas partie du cartel des Eglises libres.

Une sorte d’opprobre s’est toujours attaché au nom d’unitaire et 1l
faut — 1l a surtout fallu jusqu’a ces derniéres années — du courage
moral pour déclarer se rattacher a 'unitarisme. Cela ne tient pas seu-
lement au fait que les unitaires nient expressément la déité de
Jésus-Christ et que par la leurs Eglises se sont mises en quelque sorte
au ban du christianisme positif. Car, depuis que cette question ne se
pose plus, pour la majorité des penseurs chrétiens, sur le terrain abs-
trait de la substance, mais sur celui de la personnalité, tout le probléme
a changé d’aspect et le dogmatisme traditionnel des Eglises chrétien-
nes se brise de toutes parts. (3)

Mais deux raisons principales me paraissent expliquer le fait que
les Eglises unitaires sc tiennent et sont tenues a 'écart des autres com-

(1) Freedom and Truth, p. 337.

(2) Freedom and Truth, p. 347.

(3) Et cependant je présume que bien des unitaires protesteraient contre
ce que je viens d’écrire : ils veulent, au contraire, que la question soit posée
sur le terrain de la substance. Toute autre maniére de la discuter n’est, pour
eux, que de « I'impressionnisme religieux » (Ibid., p. 65-66).



234 ROBERT WERNER

munautés chrétiennes.— [l y a,d’une part,leur rationalisme. Sans doute,
c’est un rationalisme critique que le leur, mais il n’en est pas moins intel-
lectualiste dans son essence, il n’en met pas moins I'accent trop exclu-
sivement sur I’élément rationnel, intellectuel, qui est une face — mais
une face seulement, et pas la plus importante — de toute foi religieuse.
Par la 1ils encourent, malgré les efforts de Channing et de Martineau,
le reproche de dogmatisme rationaliste qu’on leur adresse. Car, pour
eux, ce qui dépasse la raison est nécessairement regardé avec suspi-
clon.

D’autre part, les Eglises protestantes d’Amérique et, dans une moin-
dre mesure, celles d’Angleterre sont encore trop inféodées & un dogma-
tisme rigidement supranaturaliste, que les progrés de la psyvchologie
moderne ne parviennent qu’avec peine a surmonter. Cet état de fait
crée chez trop de gens une méconnaissance et une méfiance irraison-
nées a I'égard de ce qu'il v a de juste dans les méthodes de la théologie
moderne. On v voit a tort une menace pour le christianisme positif.

Ainsi les oppositions, qui sont réelles et que je ne songe pas a nier,
sont exagérées de part et d’autre : les Eglises chrétiennes sont poussées
a aflirmer, en présence des « négations » des unitaires, les réalités sur-
naturelles de la foi chrétienne ; I'unitarisme, de son coté, est amené a
accentuer son rationalisme. Les collectivités, tout comme les individus,
sont conditionnées par leur passé. Or I'unitarisme, dans les siécles anté-
rieurs, et plus longtemps que les autres Eglises issues de la Réforme, a
dn lutter pour son droit & Pexistence, en combattant certaines 1dées
qu’il estimait erronées et en soutenant certains points de vue — négh-
aés par les autres — qui lul paraissaient essentiels. Cela a donné a ses
adhérents un tour d’esprit critique, qu’ils gardent encore aujourd’hui
et qui leur fait toujours adopter, par une sorte d’atavisme et pour ne
paraitre traditionalistes a aucun prix, les solutions les plus «avan-
cées », dans les questions de critique biblique ausst bien que dans
d’autres branches de la théologie. Cette attitude instinctive, héritée
du passé, n'est pas sans leur nuire. (1

(1) On comprend, du reste, que les autres Eglises se ticnnent sur la réserve
en présence d’une déclaration unitaire qui met sa « confiance dans la conduite
supréme de la raison» (reliance upon the supreme guidance of reason. Exposé
des principes unitaires dans le American Year Book of the Churches 1924-5,
page 239). — Encore faudrait-il s’entendre sur le sens 4 donner au mot « rai-
son ». Certains unitaires ont une tendance a juxtaposer la raison et la con-
science morale et 4 employer une de ces expressions pour 'autre. Ailleurs,
il semble que raison et intuition religicuse (religious conscitousness) soient trés
voisines. Ce flottement dans les termes ne contribue évidemment pas a la
clarté de la pensée.



L'UNITARISME EN ANGLETERRE ET EN AMERIQUE 235

[unitarisme a de tout temps formulé deux revendications : 1l de-
mande la hiberté intellectuelle la plus compléte pour la pensée reli-
vieuse et une pensée religieuse lucide et cohérente.

Dans le passé, 1l a été le champion infatigable et courageux de I'é-
manecipation théologique. A cet égard. 1l a été trés utile aux Eglises
protestantes d’Angleterre, en les obligeant a étre fidéles a leurs prin-
cipes et a revendiquer la liberté de pensée, méme lorsqu’il s’agissait
d1dées différentes des leurs.

Peut-étre ces mémes unitaires sont-ils appelés aujourd’hur & rendre
un nouveau service au protestantisme anglo-saxon, en 'obligeant a
formuler — en présence des affirmations de 'unitarisme et parfois en
opposition avec lul — un exposé de la pensée protestante, qui soit ra-
tionnel sans étre rationaliste, qui traduise les expériences éternelles
du christianisme de fagon a satisfaire les besoins de l'intellicence auss:
bien que ceux du caur et de la conscience.

RoBeErt WERNER.



	Questions religieuses actuelles : l'unitarisme en Angleterre et en Amérique : quelques remarques sur son histoire et son présent

