Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: La représentation du monde chez I'enfant
Autor: Piaget, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380101

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA REPRESENTATION DU MONDE
CHEZ 1ENFANT

Toute analyse directe du mécanisme de la pensée est chose
impossible. Le sujet pensant ne prend pas plus conscience des
processus de sa propre pensée qu’il ne prend conscience du méca-
nisme de sa digestion ou de sa circulation. Il ne connait de sa
pensée que les produits tout élaborés. Le psychologue, de son
cdté, en est toujours réduit 4 l'analyse de données déja tres
évoluées, trés complexes. Il ne constate aussi que des produits. Il
ne peut expérimenter 4 la maniére du physicien, c’est-a-dire
en isolant, partie par partie, les éléments d’un tout, car la pensée
résulte précisément d’une action d’ensemble de ce tout.

Dés lors, I'idée s’est imposée, avec toujours plus de force,
que la méthode historique ou génétique était la vraie méthode
d’analvse, dans le domaine des faits mentaux. En théorie de la
connaissance, 1l suffit de rappeler les noms de M. Brunschvicg
et de M. Emile Meverson pour évoquer la fécondité de la méthode
historico-critique. En sociologie, 'analvse de la mentalité pri-
mitive a renouvelé tous les problémes et toutes les solutions.
En psvchologie, les études sur 'enfance, de Binet, de Baldwin, de
Groos, de Stern et de Claparéde, sont appelées a jouer un role
trés analogue.

L’analyse patiente de la représentation du monde chez ’enfant
n'est donc pas de nature & n’intéresser que les seuls spécialistes
de la pédologie ou de la pédagogie. Elle a une valeur philoso-
phique générale. C'est ce qu’ont vu d’emblée les chercheurs qui



192 JEAN PIAGET

les premiers ont entrepris cette étude : Sully et Stanley Hall.
Seulement, tout appel a l'enfance pour l'explication des faits
mentaux a provoqué jusqu’ict une certaine meéfiance, due i
cette raison dont les sociologues ont souligné la portée : 'enfant
est nécessairement influencé par le milieu social ambiant. La
pensée de l'enfant n’est jamais pure. Elle est imprégnée, deés
I'apparition du langage, de notions et de représentations toutes
faites, imposées par 'éducation. Est-1l donec possible, sous la
couche ainsi déposée du dehors sur I'esprit enfantin, de dégager
une pensée spontanée et originale ?

Nous ne nous attarderons pas a discuter cette objection. Faite
avant toute expérience, elle n'est qu’une incitation a la paresse.
[l faut voir, interroger I’enfant, chercher sa pensée propre. Apreés
cela, seulement, nous pourrons répondre et faire le départ entre
le facteur spontané et les influences subies. L’objection prendra
dés lors toute sa valeur. Mais aussi, les faits nous fourniront
argument décisif. Dans la mesure ot nous aurons trouvé des
représentations du monde en opposition compléte avec les notions
et le savoir adultes. nous pourrons dire : il v a une pensée de
Penfant.

La méthode a suivre dans I’étude de la représentation enfan-
tine du monde est en deux mots celle-ci : observer I'enfant en
liberté, noter ses propos et ses questions, puis s’inspirer de ces
questions spontanées pour 1interroger directement d’autres
enfants ; enfin revenir 4 l'observation pure pour contrdler les
résultats de l'interrogatoire. La méthode est donc celle d’une
sorte de jeu de navette entre l'observation pure et l'interro-
gatoire, 'interrogatoire étant destiné & multiplier les résultats,
et l'observation directe & les situer dans le contexte mental
spontané. On évite ainsi un double inconvénient. Les résultats
de l'observation seule sont trop pauvres pour permettre une
analyse poussée. Les résultats de l'interrogatoire seul sont trop
influencés par les questions elles-mémes el les suggestions 1nvo-
lontaires, pour permettre une interprétation a l'abrm de toute
objection. Combinées entre elles, les deux méthodes donnent
par contre quelque chose de solide, comparable & ce qu’est en
psychiatrie la méthode de 'examen clinique.



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ L 'ENFANT 193

Prenons d’emblée un exemple. Un enfant de 6 ans, en classe,
déclare, au cours d’une conversation avec d’autres enfants :
« S’tl y avait pas de mots, on serait trés ennuye; on pourrait rien
fabriguer. Comment est-ce qu’on aurait fabriqué les choses... [s’1l
n’v avait pas eu de mots ] ?» Il semble done, a entendre
ces propos, que I’enfant ait tendance a considérer les noms comme
utiles a la fabrication des choses. Qu’est-ce a dire ? Que les hom-
mes avaient besoin de parler entre eux pour agir réellement,
ou que les mots font partie des choses, agissent sur les choses
et que sans les mots il est impossible de produire des choses ?
Inspirons-nous simplement de ce propos spontané d’enfant et
confectionnons un questionnaire qui s’assouplira peu & peu a
I'interrogatoire. Examinons 60 a 100 enfants de 4 a4 10 ans, et
demandons-leur : « Comment ont commencé les noms des cho-
ses ? » « Ou sont les noms, dans les choses ou dans notre téte ? »
« Comment a-t-on su le nom des choses ? » « Est-ce qu’on aurait
pu donner d’autres noms aux choses ?», ete. Le résultat de
cette enquéte semble bien clair. Non seulement I'enfant, comme
Sully 'avait bien vu, préte a toutes choses un nom primordial
et absolu, mais encore il situe, jusque vers 7-8 ans, les noms dans
les choses, estimant que les choses ont toujours eu leur nom
et qu'il a sufli de regarder les choses pour voir comment elles
s’appelaient. C’est le réalisme nominal le plus complet.

Seulement, 1l reste un doute. N’est-ce pas 'expérimentateur
qui, par ses suggestions involontaires, par la maniére méme dont
1l présente les questions, a provoqué 'apparition de ces croyances
chez 'enfant ? Assurément, les réponses des enfants sont géné-
rales & un dge donné. D’autre part elles varient avec 'age, les
ainés répondant correctement et les petits seuls étant réalistes.
Enfin elles progressent insensiblement avec l'adge: entre les
réponses justes et les réponses primitives, 1l existe une série de
stades intermédiaires. Il y a la trois garanties internes d’objec-
tivité. Mais un doute subsiste.

Revenons alors a I'observation pure. Nous trouvons ceci. Un
enfant de 11-12 ans se laisse aller, pendant un été passé aux
Mayens de Sion, 4 des pratiques qui, dans la suite, donnent lieu
chez lu1 & de violents remords et 4 une peur croissante de s’abétir,
L’idée germe alors dans son esprit de lutter contre les consé-
quences de ses actes, et il en vient 4 ce procédé saugrenu de

REV. DE THKOL. ET DE PHIL. —- N. s, t. x1n1 (x° 56, 1923). 13



194 JEAN PIAGET

déformer le nom méme de I'endroit ol 1l avait passé ses vacances
— les Mayens de Sion —, pour se soustraire aux conséquences
possibles de sa faute. Il répéte alors rituellement, avec une pro-
nonciation allemande : « Mayenser-Sévens, Mayenser-Séyens »,
etc. Cette tendance 4 changer un nom pour influencer les choses
n'est-elle pas ['aboutissement magique du réalisme nominal
dont nous avons cru sentir U'existence au cours de notre interro-
gatore de tout 4 I’heure ? Je laisse la question ouverte, pour le
moment. Je n’ai1 cité ces faits que comme exemple de méthode.

Essayons maintenant de dégager les grandes lignes de la repreé-
sentation du monde chez I’'enfant. A vouloir schématiser grossie-
rement les choses, nous pouvons ramener ces grandes lignes &
trois principales: 1° L’enfant est réaliste, et réaliste parce que
égocentrique. 2° L’enfant est animiste, et cela parce qu’il est a la
fois réaliste et égocentrique. 3° L’enfant est artificialiste, et cela
parce qu’'étant égocentrique il considére toute la nature comme
« faite pour » lui, c’est-a-dire comme « faite par » ses parents ou
les hommes en général.

Le réalisme enfantin peut se définir, ainsi que tout réalisme
d’ailleurs, comme une sorte de confusion entre I'interne et I'externe
ou comme la tendance & situer dans les choses ce qui est un
produit de P'activité du sujet pensant. On sait assez, en effet,
combien peu innée et combien lente a4 se développer est la con-
science du mo1 chez le petit enfant. Tout ce qu’il sent, connait et voit
parait a I’enfant commun a tout le monde et faisant partie de la
réalité extérieure. Pour lui, rien n’est interne et rien n’est sub-
jectif. C’est ce phénomeéne, qui se prolonge beaucoup plus tard
qu’'on ne croit, que nous appellerons réalisme enfantin.

La premiére manifestation du réalisme enfantin est ce qu’on
peut appeler la confusion du psychique et du physique, confu-
sion sur laquelle M. J. M. Baldwin a insisté comme on sait dans
sa Logique génétique, et sur laquelle Sully a donné quelques
curieuses observations. Les petits enfants n'ont aucune notion
d’une pensée distincte de I'activité matérielle. Stern, déja, avait
remarqué que sa fille, 4gée de quatre ans, confondait la pensée
avec la voix. La fillette disait expressément qu’'on pense avec



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ L ENFANT 195

la bouche et avec la langue. Ce propos spontané d’enfant nous a
donné l'idée d'entreprendre umne enquéte svstématique sur ce
point. Nous avons demandé & une soixantaine d’enfants de 4
a 12 ans avec quoi I'on pense et st 'on peut voir la pensée, la
toucher ou la sentir avec le doigt. Les résultats de cet interro-
catoire ont été trés nets. Tous les petits, jusque vers 7 ans, en
moyenne, ont répondu comme la fille de Stern : on pense avec la
bouche. Quant aux animaux, nous dit un gargon de 6 ans, ils
pensent aussi avec la bouche, sauf le cheval qui pense avec ses
oreilles, parce qu’il entend quand on lui parle mais qu’il ne parle
pas lui-néme. Nous avons objecté: « Mais tu peux penser la
bouche fermée ? — Non. — Ferme la bouche et pense 4 ta maman.
Tu peux ? — Oui. — Alors avec quoi tu as pensé ? — Avec
ma bouche. »

Durant un second stade, qui s’étend en moyenne de 7 a 10-11
ans, I'influence de I'adulte se fait sentir. L’enfant répond qu’on
pense avec la téte, car telle est la crovance sociale ambiante.
Mais sous ce langage, la conception de 'enfant reste spontanée
¢l reste en continuité compléte avec les réponses du premier
stade. On pense avec « une petite voir qui est dans la téte », nous
dit un gargon de 9 ans, avec « une petite bouche»; «on entend dans
la téte » nous dit un autre enfant. La pensée, «c’est ce qu’on cause»,
On ne peut la toucher ni la voir, mais on peut la sentir avec le
doigt quand elle sort de la bouche, etc.

On voit combien peu est innée la distinction du psychique et
du physique. Vous me direz peut-étre, il est vrai, que la « voix»
est quelque chose d'immatériel aux yeux de 'enfant lui-méme.
Mauis les propos suivants montrent qu’il n’en estrien. «On peut tou-
cher la pensée ? » demandons-nous & un petit qui croit penser avec
sa bouche. « Non. c’estde Uair. — Ou elle est ta pensée ? — Partout. »
I2t ceci, d’un gar¢on de 7 ans : « On peut la voir ? —Quu ; on vout le
vent qui fait balancer les arbres et les herbes. C’est ¢a la pensée. »

Mais vous objecterez avec raison que ces propos sont peu spon-
tanés et que la meéthode est artificielle. Passons donc a I'étude
d’un phénomeéne qui, lui, a frappé tous les enfants et les a con-
traints a se donner des explications spontanées : ¢’est le phéno-
meéne du réve et du cauchemar. Or, non seulement cette étude
confirme entiérement les interprétations précédentes, mais
encore elle montre nettement l'existence, chez l'enfant, d’une



196 JEAN PIAGET

autre confusion ou d’'un autre «aduahisme», que Baldwin a
appelé confusion de 'interne et de I'externe.

Posons a I'enfant ces trois questions : d’ott viennent les réves,
ou sont les réves pendant qu’on réve, et avec quoi réve-t-on ? Ces
questions n’ont pas ¢été choisies au hasard, Elles nous ont été
suggérées par I'observation courante. Sully, déja, a cité les propos
d’une petite fille qui ne voulait pas aller dans une certaine cham-
bre parce qu’«elle est pleine de réves ».

Les réponses que nous ont donnés les enfants peuvent étre
classées en trois stades. Durant un premier stade, c’est-a-dire
jusque vers 7-8 ans, I'enfant considére les réves comme venant
du dehors et comme voltigeant autour du lit pendant la nuit.
« C’est des petites images », « des petites lampettes », « ¢’est des lumie-
res », nous disent les enfants, et ces réves « c’est la lune qui les
envote », « c'est les réverbéres », « c’est les nuages, le ciel, la bise»,
etc. Telles sont les formules habituelles. Le réve est concu tantot
comme de la lumiére et c’est & une source lumineuse que I'expli-
cation fait appel dans ce cas, tantdt comme de la fumée, de
I’air noir, de la nuit, ete. Quant a la question «ou sont les réves? »,
I'enfant de ce stade répond immanquablement « dans la chambre »
ou «sur le lit» ou «depant mor », ete. Il v a la un réalisme trés
intéressant. L’enfant n’est pas dupe du réve. Il sait trés tét que
le réve d’'un bateau ne le transporte pas sur le lac. Le réve est
donc congu comme 1illusoire. Mais I'enfant croit néanmoins qu’il
consiste en 1mages réelles (comme I'image d’un conte de fée est
réelle) et située dans la chambre. Nous avons essavé de détrom.
per ces enfants, de leur dire : «Mais non, le réve est dans ta téte,
ou dans toi1». Les petits répondent « si1l était dans ma téte, je le
gerrais pas». Ou, encore, un garcon de 5 ans nous a donné cette
réponse remarquable : « Mot je suts dans le réve. Il est pas dans
ma téte. »

Les réponses du second stade sont plus curieuses encore. Le
second stade s’étend de 7 &4 9-10 ans en movenne. C’est 'dge ou
I'enfant apprend qu'on pense avec la téte. Clest auss1 'dge ou
I'enfant répond que le réve vient de nous, de notre téte, que le
réve «c’est quand on pense a quelque chose », ete. 1l semble done
que P'enfant ait tout compris. Il n’en est rien : ces enfants conti-
nuent a admettre que le réve est dans la chambre. Ils le situent
sur le Iit, & quelques centimétres des veux. Ils estiment qu’il est



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ 1. ENFANT 197

en air, en vent, en fumée ou en lumiére. Un garcon nous a dit
d’emblée : «Quand on est révetllé, le réce est dans la téte. Quand
on dort, 1l sort». Nous demandons naturellement toujours :
« IEst-ce qu’on dirait seulement que le réve est dans la chambre,
ou bien y est-il pour de bon ?» Les enfants de ce stade sont con-
vaincus qu'il v a une mmage matérielle dans la chambre.

Gardons-nous d'interpréter ces faits avec notre logique adulte.
[Is sont spécifiques. lls résultent simplement de l'incapacité de
lenfant a concevoir le dualisme de l'interne et de l'externe.
Toute pensée. pour Uenfant, participe du monde extérieur,
[it-elle fausse ou illusoire. Ce n'est que vers 10-11 ans que l'en-
fant se débarrasse de ce réalisme et qu'il sait dire: « On diraut
que le réve est devant nous. Cest comme st on voyait quelque
chose. Mais 1l n’y a rien du tout.»

On voit combien les représentations des enfants relatives aux
réves confirment ce que nous avons dit du réalisme de la pensée.
Mais a quor tient ce réalisme lui-méme ? Evidemment a ce qu'on
peut appeler la confusion du signe et du signifié. Comme l'a
montré récemment M. Ilenri Delacroix, toute pensée est symbo-
lique et tout signe, & l'origine, reste adhérent aux choses qu’il
signifie. Chez Penfant, ce phénomeéne est trés net. Lorsqu’on
demande aux enfants comment ont commencé les noms des
choses, les petits répondent que les noms sont venus des choses
elles-mémes : le nom du soleil vient du soleil, le nom de la mon-
tagne vient de la montagne. Ou encore les noms ont été fabriqués
avec les choses: celur qui a fait le soleil lui a donné son nom
une fois pour toutes. Vous objectez: « Mais comment nous,
avons-nous su que le soleil s’appelait comme ca ?» L’enfant
répond : « On a vu quil s'appelait le solell, parce qu'on a vu qu’tl
est rond et qutl est chaud ». «On a vu que les nuages s appellent
nuages parce qu on a vu qu'tls sont tout gris», ete.

Que si, maintenant, vous demandez aux enfants ou sont les
noms, les plus grands, & partir de 10 ans, répondent: « dans notre
téte, dans notre bouche quand on parle », mais les petits répondent :
«dans les choses ». Le nom du soleil est « dans le soleil ». L’enfant
ne prétend nullement qu’il est inserit sur le soleil. Il pense sim-
plement que ce nom fait partie de I’essence du soleil : il est dans
le soleil « parce que le soleil est brillant». La couleur, la {orme,
le lieu et le nom du soleil sont situés sur le méme plan.



198 _ JEAN PIAGET

On voit ce qu’est le réalisme enfantin. Confusion du psychique
et du physique, de I'interne et de I'externe, du signe et du signifié,
tels sont ses aspects principaux. Peut-on donner de ces faits une
explication psychologique ? II le semble, mais & condition d’oppo-
ser nettement le réalisme enfantin & I'objectivité adulte ou du
moins a l'objectivité intellectuelle. Le réalisme, en effet, c’est
une fausse objectivité, c’est méme le contraire de 'objectivité.

Etre objectif signifie voir les choses telles qu’elles sont, sans
les déformer par 'apport inconscient du moi, par les jugements
de valeur personnels ou les adhérences subjectives. ltre objectif,
c’est donc distinguer le monde extérieur du moi. (C’est prendre
conscience des mille intrusions du moi dans la connaissance,
c’est connaitre la relativité du point de vue propre. L’objectivité
vraie suppose un effort de séparation, d’opposition entre ce qui
est spécial au moi ou au sujet et ce qui est commun a tous et
par conséquent ce qui appartient au monde extérieur. — Etre
réaliste, au contraire, c’est étre victime du point de vue rmmé-
diat. C’est confondre le subjectif et I'objectif, c’est prendre pour
commun a tous et pour réel tout le contenu de la conscience
propre.

Cette seule remarque nous permet de comprendre que le réa-
lisme enfantin dérive de l'égocentrisme de la pensée primitive.
La condition de 'objectivité, c’est la prise de conscience du moi
puisqu’ll s’agit de discerner le moi du monde extérieur. Or la
prise de conscience du moi suppose la socialisation : c’est en
communiquant avec autrul que nous nous découvrons nous-
mémes, que nous distinguons peu a peu ce qui est commun a
tous et ce qui est propre au moi. L’objectivité est donc un produit
de la socialisation.

Au contraire, le réalisme dérive du défaut de conscience du
moi, et ce défaut de conscience dérive de I'égocentrisme. Malgré
le paradoxe de la formule, étre égocentrique c’est s’ignorer soi-
méme. C’est étre si rempli de so1 que, spontanément et naivement,
on considére tout ce que l'on sent, pense et dil comme absolu
et comme commun & tout le monde. Cest justement le cas du
petit enfant. Le petit enfant est égocentrique, en ce sens qu’il
est incapable de sortir de lui-méme pour entrer dans le point



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ L ENFANT 199

de vue d’autrui. Il ne parle et ne pense qu’en fonction de son
moi1. Mais, précisément, il s’ignore lui-méme en tant que sujet,
parce qu’ill considére tout ce qu’il sent comme général et abso u.
(C’est pourquoi le petit enfant est réaliste : il ne distingue ni son
moi de celul des autres, ni sa pensée des choses. Toute séparation
de I'objectif et du subjectif lui est étrangere. 1l donne bien 'appa-
rence de I’objectivité, puisqu’il est tourné tout entier vers le monde
extérieur, mais ¢ est une fausse objectivité. Il projette simplement
sur le monde tout le contenu de sa conscience, faute d’avoir
opéré aucune distinction entre I'interne et I’externe.

En bref, 'égocentrisme entraine une inconscience de la pensée
propre, et cette inconscience conduit au réalisme. Preuve en soit
le phénomeéne suivant, dans lequel nous voyons I’égocentrisme
se prolonger directement en réalisme magique.

*
» *

Une quatrieme forme du réalisme est en effet la confusion
de la perspective propre avec 'ensemble des mouvements réels
des choses. L’enfant a I'impression que les astres le suivent, que
les nuages I'accompagnent, que le ciel entier marche avec lui.
Ici le réalisme donne parfois naissance a de la magie proprement
dite. _

Voicl un petit garcon de 4 ans a qui nous demandons ce qui
fait avancer le soleil : « C’est mot, quand je marche». nous est-il
répondu. Un autre garcon nous dit: «C’est nous qui le faisons

avancer. » D’ol peuvent provenir des crovances aussi bizarres ?

(’est que presque tous les enfants découvrent vers 3 ou 4 ans

que le soleil et la lune avancent quand ils avancent, s’arrétent
quand 1ls s’arrétent. Rasmussen et bien d’autres ont noté ce fait
sur leurs propres enfants. Nous avons pu constater, a Genéve,
que cette croyance est trés générale. Voiel deux exemples :

Jac (6 ans): « Le soleil bouge ? (Ces mots marquent le début de l'interro-
gatoire : nous n'avons rien demandé auparavant a Jac, sinon son nom et son
age). — Oui, quand on marche, il nous suit. Quand on contourne, il décon-
tourne aussi. Il vous suit jamais, vous ? — Pourquoi il bouge ? — Parce que
quand on marche, il marche. — Pourquoi il marche ? — Pour entendre ce qu’'on
dit, nous. — Il est vivant > — Oh! c'est str! Autrement il pourrait pas nous
suivre, tl pourrail pas briller. » Un moment aprés : « La lune bouge ? — Aussi
quand on marche, bien plus que le soletl, parce que quand on court, elle court,
et puis, le soleil quand on court, il marche. Parce que la lune elle est plus forte
que le soleil, elle va plus fort. Le soleil peut jamais Uattraper. (En effet, I'illu-



200 JEAN PIAGET

sion est beaucoup plus nette avee la lune qu’avec le soleil). — Quand on ne
marche pas ? — La lune s'arréte. Mais mot quand je m’arréle, un autre court,
— Si toi tu cours et qu'un de tes camarades coure dans 'autre sens, qu’est-ce
qui se passe ? — FElle va avec Uautre.» A la fin de I'interrogatoire, lequel a
porté ensuite sur la cause des mouvements en général, nous demandons :
« Comment 1l bouge aujourd’hui, le soleil ? — Il bouge pas, parce qu’on marche
pas. Ah! si, il doit bouger, parce gu'on entend un char. »

Bov (6 ; 5) : « Quand tu te proménes, qu'est-ce que fait le soleil ? — I
vient avec moi. — Puils s1 tu rentres a la maison ? — Il va avec une aulre
personne. — Dans le sens ou il allait avant ? — Ou bien dans Uaulre sens. —
Il peut aller dans tous les sens ? — Qui. — 11 peut aller ou il veut ? — Oui. —
It quand deux personnes vont en sens inverse ? — Il y a beaucoup de soleils.
— Tu les as vu les soleils ? — Oui, plus qu'il y en a, plus que je me proméne,
plus que j'en vois,» Un moment aprés : « La lune bouge ? — Oui, quand je
veux aller aw bord du lac le soir, que je suis dehors, la lune vient avec mot le soir.
St je veux prendre le bateau, la lune vienl aussi avec mot, comme le soleil, il
vient ausst quand il est pas encore couché. »

Il en est de méme en ce qui concerne les nuages, mais 'illu-
sion est naturellement moins tenace dans ce dernier cas.

De telles croyances comportent deux composantes. Chez les
petits elles ménent & la magie : 'enfant croit qu’il fait lui-méme
avancer les astres et les nuages, et 1l s"amuse & user de son pou-
voir. Chez les plus grands, la tonalité est plus animiste que
magique : 'enfant a I'impression que les astres le suivent malgré
lui, en vertu simplement de leur volonté propre. Cect nous conduit
a I’étude de I'animisme enfantin.

» *

Sans vouloir en aucune facon préjuger de la nature de 'ani-
misme chez les peuples primitifs, ni prendre 1c1 parti dans la
discussion si instructive & laquelle M. Lévy-Druhl a soumis
les théses de I’école anthropologique anglaise, nous appellerons
animisme la tendance qu’ont les enfants & considérer les choses
comme vivantes et conscientes.

On sait que I'animisme enfantin est trés discuté. Pour les uns,
I'enfant préte a toutes choses une personnalité et des inten-
tions. Pour les autres, dont a été Durkheim, 1l n’y a aucun rap-
port entre 'animisme des primitifs et 'animisme enfantin, celui-ci
é¢tant beaucoup plus jeu que croyance. Nous nous sommes effor-
cés, pour notre part, d’apporter au débat quelques faits précis,
en nous gardant, dans la mesure du possible, des prénotions et
des préjugés.



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ L ENFANT 201

Nous avons commencé par nous servir d’'une méthode qui a
le gros 1nconvénient d’étre verbale, mais qui donne quelques indi-
cations & titre d’« expérience pour voir». On énumeére aux enfants
un certain nombre d’objets, la table, un chien, le soleil, un caillou,
le vent, les nuages, les riviéres, etc. et, & propos de chaque objet,
on demande s’1! est vivant cu pas, 1] sait ce quil fait on pas,
¢’1l sentirait une piqure ou pas, etc. Cela pour débrouiller dans
quelle mesure l’enfant considére les choses comme conscientes
ou 1ntentionnées.

Malgré les défauts évidents de ce procédé, nous avons trouvé
quelques résultats assez systématiques pour étre consignés.
Commencgons par étudier les définitions que I'enfant donne du
mot « vivant ».

Pour les petits, c’est-a-dire entre 4 et 6 ans, tout est vivant,
du moins tout ce qui a une activité. Mais comme cette activité
est évaluée en fonction de son utilité pour 'homme et que I'en-
fant de cet age est intégralement anthropocentrique, tout, en
fait, est considéré comme vivant. Ainsi le soleil est vivant parce
qu’il éclaire, le vent parce qu’il fait balancer les arbres, les cail-
loux sont vivants parce qu’on peut les lancer, le lac parce qu’il
peut porter les bateaux ; la montagne est vivante parce qu'on
peut monter dessus, le fourneau est vivant parce qu’il sert a
faire le diner, etc. etc.

La généralité méme de ces réponses enléverait de leur inteérét,
si, dés le second stade, une distinction essentielle n’apparaissait
pas. Les enfants de 6-7 ans, en effet, réservent le mot de vivant
4 ce qul est en mouvement par opposition a tout ce qui est inerte.
Ainsi les astres, les nuages, le vent, 'eau, le feu, les automobiles,
les locomotives, restent vivants, tandis que les tables, les mon-
tagnes, les cailloux ne sont pas vivants. « Etre vivant, nous disent
ces enfants, ¢ca veut dire qu’'on bouge.» Un gargon de 6 ans,
voyant sur le sol des feuilles mortes demandait si elles étaient
vivantes. On lul répondit que non, mais 1l riposta: « Mais elles
bougent avec le vent. » Bref, tout mouvement, méme le mouve-
ment acquis du dehors, est indice de vie.

Durant un troisiéme stade, qui s’étend en moyenne de 8 a 10
ans, une nouvelle distinction intervient, celle du mouvement
propre et du mouvement acquis. Etre vivant, dit 'enfant, « c’est
bouger tout seul ». Les astres et le vent sont vivants, mais les



202 JEAN PIAGET

nuages ne le sont pas parce que le vent les pousse, les machines
ne le sont pas parce qu'on les met en mouvement, etc.

Enfin, vers 11 ans, 'enfant réserve la vie aux animaux et aux
plantes, ou méme aux seuls animaux.

L’intérét de cette évolution est qu’elle caractérise aussi le déve-
loppement des réponses que les enfants donnent en ce qui con-
cerne la conscience des choses. Conscience prétée a tout. cons-
clence réservée aux corps en mouvement puis aux corps doués
de mouvement propre, et enfin conscience réservée aux ani-
maux, tels sont les quatre stades de ce processus. Inutile de
reprendre des exemples de chacun de ces stades. Citons seule-
ment quelques propos d’enfants qui réservent la conscience aux
corps doués de mouvement propre. Nous demandons & un gar-
con de 9 ans si les nuages savent qu’ils avancent ? — « Non,
dit U'enfant, parce que c’est le vent qui les pousse. — Et le vent,
est-ce qu’il sait qu’il avance ou 1l n'en sait rien ? — [l le sait,
parce que cest lut qui souffle.» Un autre enfant nous dit de la
lune : « Clest sur quelle sait qu’elle avance. Sans ¢a elle
pourrait pas revenir tous les soirs. » « Est-ce que le soleil sait qu’il
s'appelle soleil ? » demandons-nous a4 un gargon. «Clest sur,
putsque c’est lut quu fait le soleil. » Toutes ces réponses se ressem-
blent : ce qui agit par so1 est nécessairement conscient et inten-
tionné.

Il nous est maintenant possible de prévoir ce que doit étre
I’animisme enfantin. Il résulte avant tout d’une confusion ou,
disons plutdt, d’une indifférenciation entre le psychique et le phy-
sique. De méme, avons-nous vu & propos du réalisme, que le
mo1 se différencie trés lentement des choses, de méme les notions
d’intentionalité, d’effort volontaire, d’activité vivante et sponta-
née sont longtemps prétées aux choses par simple indifféren-
ciation. L’animisme enfantin ne pose donc pas de probleme.
Le vrai probléme est de savoir comment la différenciation se
fait et comment I’enfant sort peu a4 peu de son animisme initial.
(’est ce que nous montrera sous peu 'analvse des représentations
relatives a la cause du mouvement.

Remarquons auparavant combien l'animisme enfantin nous
éloigne des idées de Tylor. Loin que 'animisme soit di a I'in-



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ L ENFANT 203

fluence de l'idée d’ame ou d’esprit, 'animisme résulte au con-
traire de l'absence de cette i1dée. C’est dans la mesure ou l'en-
fant est réaliste, c’est-a-dire dans la mesure ou 1l confond I'interne
et Pexterne, le psychique et le physique, qu’il est animste. C’est
au contraire dans la mesure ou, vers 8-10 ans, 'enfant prend
conscience de 'existence de la pensée et de son intériorité, qu’il
cesse d’étre animiste.

Il est vrai que, & coté de ce schéma trés simple, I’animisme
enfantin se double souvent de réactions affectives, dues a I'égo-
centrisme et a l'introjection perpétuelle que cet égocentrisme
suppose. Cela est trés net en ce qui concerne les astres, qui sont
considérés comme nous accompagnant dans nos promenades.
La lune est « curieuse », nous disent les enfants, «elle veut voir
ce qu’on fait », le soleil « nous regarde comme on est joli... le dimanche,
quand je suis habillé en homme». La lune « nous surveille ». clle
«regarde st on est sage ». Le solell marche « pour entendre ce qu’on
dit ».

On connait 'histoire de ce sourd-muet, cité par William James,
qui associail de trés prés la lune a sa vie morale. Cet enfant avait
remarqué que la lune le suivait, et l'observait quand 1l faisait
des frasques. Il avait cru remarquer qu’il était plus souvent puni
lorsque la lune I’avait vu. Il en vint ainsi &4 se persuader que la
lune était sa mére elle-méme, morte quelques années aupara-
vant. Le soleil semble jouer pour d’autres enfants un role trés
analogue.

Essayons maintenant de contrdler I'existence de ’animisme
enfantin, par une voie plus naturelle, et de chercher comment
disparait peu 4 peu cet anmimisme au cours du développement
mental. L’enquéte, toute verbale, que nous venons de faire nous
a montré 'importance trés spéciale que présente I'idée de mou-
vement dans la notion que les enfants se font de la vie et de la
conscience. Interrogeons donc les enfants sur la cause des mou-
vements qu’ils ont pu observer. Il y a la une source extréme-
ment riche d’explications spontanées.

On peut dire que pour ’enfant, jusque vers 7-8 ans, la vraie
cause des mouvements de la nature est d’ordre moral. La lot



204 JEAN PIAGET

naturelle est encore loi sociale. Sous sa forme la plus primitive,
ce phénomeéne se présente comme a la fois magique et artificia-
liste. Ainsi les nuages sont censés avancer a cause de nous. Nous
les faisons marcher en marchant. Ou bien les hommes les forcent
a accourir parce quil faut qu’il pleuve. La lune revient toutes
les nuits parce qu’il faut qu’on y voie clair. Les riviéres et les
fleuves coulent parce qu’il faut qu'on ait de I'eau. S1 'enfant a
remarqué qu’ils coulent toujours dans le méme sens, 1l dit que
c’est parce qu’il faut qu’il y ait de I'’eau dans le lac. L’obligation
morale suffit donc a expliquer le mouvement. 51 'on se montre
etonné de cette explication et qu’on force I'enfant a préciser le
comment de cette influence de 'homme sur les choses, 'enfant
invente des mythes. Il dit qu’un monsieur lance le soleil et la
lune pour qu’ils puissent avancer, ou que des hommes font avan-
cer les rivieres avec les rames de leurs bateaux, etc.

Naturellement, ces explications impliquent animisme. Elles
supposent que les choses obéissent, que la lune sache quand 1l
faut revenir, que les riviéres sachent o est le lac vers lequel elles
coulent.

Durant un stade un peu plus évolué de ces explications morales,
I'artificialisme est transféré sur les choses elles-mémes. L'ex-
plication de I’enfant parait méme, au premier abord, étre d’ordre
mécanique. Ainsi 'enfant déclare que ce sont les nuages qui font
avancer la lune ou le soleil, que ce sont les cailloux qui font
avancer les riviéres, que les nuages avancent a cause de la lune,
a cause de la nuit ou encore a cause de la pluie, etc. Mais, serrons
de plus preés ces explications et nous découvrons que la nature
en est encore toute finaliste ou méme morale.

Ains1 lorsque l'enfant croit que les astres avancent a cause
des nuages, 11 admet une sorte de lutte entre le beau temps et
le mauvais temps ; le soleil doit partir quand les nuages arrivent
et les nuages doivent partir quand le soleil revient. La cause du
mouvement est encore morale. On bien, quand l'enfant déclare
que c’est la nuit qui est cause de la marche des nuages, 1l pense
simplement que les nuages doivent avancer pour aller faire la
nuit. En effet, pour 'enfant comme pour les premiers penseurs
de la Greéce, avant Empédocle, la nuit est une vapeur noire, elle
consiste en un grand nuage noir qui remplit 'atmosphére. Dire
que les nuages avancent a cause de la nuit, c’est donc dire qu’ils



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ L'ENFANT 205

ont l'obligation morale d’avancer pour faire dormir les petits
enfants.

Lorsque l'enfant dit que les riviéres avancent a cause des
cailloux, P'explication est encore plus curieuse. L’enfant a cons-
taté que les cailloux affleurant 4 la surface de ’eau produisent
des vagues ou des tourbillons. D’ou 1l conclut que 'eau « prend
son élan » pour passer par-dessus le caillou. Le caillou est I'obs-
tacle qui excite. 5’1l n’y avait pas de cailloux, dit 'enfant, il n’'y
aurait pas de courant. Le caillou est cause du courant de I'eau
comme la haie a franchir est cause du saut d’un cheval.” Les
questions spontanées des petits montrent d’ailleurs d’emblée
cette orientation d’esprit. Ainsi un gargon de quatre ans demande
un jour: «Tante B, comment ils font les ruisseaux pour prendre
leur élan ? »

On voit combien, durant ces stades primitifs, le mouvement
reste spontané et proche de la vie elle-méme. Durant un second
stade, 'enfant arrive par contre a l'idée de la nécessité d’un
moteur physique extérieur ou mobile. La causalité proprement
physique succéde ainsi a la causalité morale. Mais, chose trés
intéressante, cette causalité physique ne débute nullement par
des formes simples. Elle prend tout d’abord, chez 'enfant, cette
forme en apparence trés compliquée qui est caractéristique de
la physique d’Aristote et que M. Meyerson a appelée le schéma
de la «réaction environnante ».

On sait comment Aristote expliquait le mouvement des pro-
jectiles. Le mobile, disait-il, est lui-méme moteur. En se dépla-
cant il déplace I’air ambiant. Or I’air vient refluer derriére le mobile
et le pousse en avant. C’est cette sorte d’action réciproque ou de
choc en retour du courant d’air produit, que I'on appelle «réac-
tion environnante ».

Or, si bizarre que cela puisse paraitre, c’est précisément ainsi
que les enfants expliquent le mouvement, entre 7 et 9 ans, c’est-
a-dire au moment ou prennent naissance les premiers essais
d’explications physiques.

(C’est dans le cas des nuages que le phénoméne est le plus net.
Les nuages, disent les enfants de 8 ans, avancent 4 cause de I'air
qu’ils font. Voici des exemples. Un gargon nous dit: «C’est le
vent qui fait avancer les nuages. — Mais d’ou vient ce vent ? -—
Des nuages. Ils font du vent. — Comment ? — En bougeant »



206 JEAN PIAGET

Et une fillette : « Cest le vent qui les pousse. — D’ou vient ce
vent ? — Des nuages.» Dans les cas les plus primitifs, 'enfant
croit que le vent sort des nuages comme de I'outre d’Eole, et que
c’est ce vent qui fait avancer les nuages. Mais dans les cas les
plus évolués I'enfant dit nettement que les nuages font du vent
« par leur mouvement » et que c’est le vent qui les pousse.

Dans le cas des astres, le phénomeéne est le méme, quoique
plus rare. Des enfants nous ont dit que le soleil et la lune font
du vent en avangant et que c’est ce vent qui les fait marcher.

Dans le cas des vagues et des riviéres, 1l en est également
ainsi. Le courant de 'eau est censé produire un courant d’air et
ce courant d’air est considéré comme la cause du mouvement
de l'eau.

Pour comprendre ces faits étranges, il faut savoir que, pour le
petit enfant, le vent a sa source dans ce qui, pour nous, est préci-
sément agité par le vent. Si 'on demande & brile-pourpoint A
des enfants de 5 ou 6 ans: « D’ou vient le vent ? » ils répondent,
en effet, « des arbres », croyant que les arbres se balancent pour
faire du vent, ou «des nuages», des ou « vagues» ou encore « de
la poussiére». Sully déja avait remarqué ce fait, que nos enquétes
ont montré trés général,

Nous avons eu la curiosité de poser a des enfants de 8 a 10
ans le probléme méme qui avait préoccupé Aristote : celur des
projectiles. Nous l'avons posé comme suit: « Pourquoi, quand
on lance une balle, elle continue 4 avancer au lieu de tomber
tout de suite par terre ? » Chose étrange, c’est précisément a la
solution d’Aristote qu'ont pensé les enfants. Ils nous ont répondu :
« La balle avance 4 cause du vent» et ce vent est produit « par
le mouvement de la balle ».

Ce n’est que vers 9-10 ans que les choses se simplifient. C’est
a cet age que l'enfant découvre la vraie cause du mouvement
des riviéres. C’est & cet 4ge aussi que le schéma de la «réaction
environnante » cesse d’&tre appliqué aux nuages et aux astres.

Passons maintenant & un dernier probléme, qui nous occupera
quelques instants encore : celul de I'origine des choses et de I'arti-
ficialisme enfantin.



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ L’ENFANT 207

On sait combien 'enfant s’intéresse aux problémes d’origine.
« Qui fait le soleil ? » demande un gar¢on & 2 ans 9 mois déja.
« Qui a fait Tair 2 » « Qui a fait la terre ? » « Comment se fait
la foudre dans le ciel ? Est-ce quil y a tout ce qu’il faut pour
faire du feu dans le ciel ? » « D’oli viennent les pierres, les vitres,
le bois ? » « Qui a fait les oiseaux ? » Toutes ces questions sont
abondantes autour de 4 et de 5 ans.

On sait aussi que, dans bien des cas, ces questions sont issues
d’une curiosité pour la naissance elle-méme. « Maman, ou est-ce que
Jétais avant d’étre né ? » « D’ou viennent les petits bébés ? »
« Comment fait-on les dames ? » « Et les gens, comment est-ce
qu'on les fait ?» « D’ou venait le premier homme ? » Autant de
questions choisies parmi les centaines qu'on a publiées.

I1 est donc de premier intérét pour la connaissance de la pen-
sée spontanée de I'enfant, de savoir ce que signifient réellement
ces questions et quelles sont les 1dées des enfants sur l'origine
des choses. Pour résoudre ce probléme nous avons questionné
quelques centaines d’enfants de 4 a 12 ans sur des points tels
que : « Comment ont commencé les montagnes, les ruisseaux ? »
« D’ou viennent les nuages ? » « D’ou vient la pluie ? » « Comment
a commencé le solell ? » ete., etc.

Plusieurs de ces questions peuvent paraitre extraordinaires.
En particulier, de demander aux enfants comment ont commencé
le soleil et la lune peut sembler une aberration de psychologue.
Nous I'avons si bien senti que ce n’est pas sans une certaine
timidité, au début, que nous nous sommes risqués, persuadés
que les enfants allaient se moquer de nous. Mais, en fait, plus
une mentalité est primitive, moins elle sent les difficultés des
problémes. Aussi les enfants n’ont-ils pas plus de peine a trancher
les questions cosmogoniques qu’a résoudre les problémes dont
nous avons traité jusqu’ici, Bien plus, les réponses obtenues se
sont montrées trés uniformes et elles évoluent trés progressive-
ment avec I'dge. Il v a la une double garantie du bien-fondé de
la méthode.

On peut distinguer deux grands stades dans le développement
des explications relatives a l'origine des choses. Le premier est
artificialiste, ou théologique : pour I'enfant, c¢’est ’homme qui a
construit toute la nature. L’autre tend & devenir rationnel :
les choses dérivent les unes des autres par génération et cette



208 JEAN PIAGET

génération se rapproche toujours plus de la causalité par iden-
tification.

Le premier stade s'étend jusque vers 7-8 ans et est extraordi-
nairement fertile en mythes artificialistes, dont le détail est
d’ailleurs toujours plus ou moins fabulé.

Durant ce stade, les enfants croient par exemp'e que les astres
sont de grandes boules que des hommes ont fabriquées, allumées
puis lancées dans les cieux. Voici un garcon de six ans qui nous
dit : « Le solell a commencé quand la vie a commencé. — Qu’est-ce
que ¢ca veut dire ? — C’est quand nous on a commenceé d’étre vivant. —
Ouil, mais comment a commencé le solell ? — Par une allumette. »
Un autre garcon nous dit que le soleil est un gros caillou tout
rond qu'un monsieur a allumé. « Mais comment est-ce qu’il peut

rester en l'air ?

— C’est parce que le monsteur Ua lance dans le
cel. »

Quant a la lune, on la refait sans cesse. En effet, ses quar-
tiers sont, pour les enfants, autant de lunes qui commencent.
«C’est un monsteur qui la faut d’abord la moitié, puis aprés toul
entiére » ete.

A lire ces réponses on a I'impression que les enfants nous ont
raconté des histoires sans y croire le moins du monde. Mais 1c1,
recourons aux souvenirs d’enfance de sourds-muets, dont M.
James a donné plusieurs exemples. Nous trouvons que le sourd-
muet D’Istrella, aprés s’étre posé longtemps, sans la résoudre,
la question de l'origine du soleil, a eu une brusque révélation le
jour ou 1l a vu des garcons s’amuser a lancer en 'air des torches
enflammées. Il a imaginé aussitot que derriere les collines de
San Francisco devait se trouver un homme grand et fort, qui,
pour son plaisir, lancait chaque matin dans les cieux, une boule
enflammeée et la rattrapait chaque soir.

Bien plus, cet artificialisme enfantin s’allie trés naturellement,
dans le cas de l'origine des astres, 4 'animisme que nous avons
étudié précédemment. En eflet, les astres sont, pour l'enfant,
a la fois fabriqués et vivants. Ce sont les mémes enfants qu
parlent de la fabrication du soleil et qui se croient suivis et
regardés par lui. Les enfants qui considérent les quartiers de
lune comme des lunes qu’on est en train de faire, disent égale-
ment que la lune pousse. Un garcon de 6 ans nous dit, par exem-
ple: « Nous, on est forcé d'étre des bébés avant de devenir grands,



I.A REPRESENTATION DU MONDE CHEZ L’ENFANT 200

alors la lune ausst elle commence toute petite et puis apreés elle
grossit». Un garcon de neuf ans, qui nous aflirmait que la lune
pousse pour grandir, s’est trouvé trés géné quand nous lui avons
demandé comment la lune a commencé. Il a fin1 par nous avouer,
en devenant trés rouge, qu’elle venait de celur qui avait faite,
et que celui qui 'avait faite était un monsieur. Visiblement,
c’était un enfant & qui I'on avait défendu de parler de la nais-
sance des é&tres vivants, et qui était aussi géné de parler de la
naissance de la lune que de celle de n’importe quel petit animal.

Cette 1dée bizarre de la fabrication du vivant n’est d’ailleurs
contradictoire que pour nous. Pour la comprendre chez I’enfant,
il faut se rappeler que les petits considérent en général la nais-
sance des bébés précisément comme une fabrication. « Comment
fait-on pour avoir des bébés ? », demande une fillette de 6 ans.
A quoi elle ajoute : « Mol je sais. J'irais chez le boucher. J’ache-
terais de la viande et je la pétrirais. » Ou encore un petit gargon
interroge sa maman, laquelle lui répond intelligemment en tout
vérité. Mais la vérité n’est pas toujours compréhensible, aussi,
quelques jours plus tard, le petitreprend : « Mais, maman, comment
tu as fait mes petites mains ? Et la petite téte ? Et les petits
pieds ? », etc. Ou encore, ce propos décisif d’'un autre enfant
a qui I'on a dit la vérité : « Mais comment elles font les mamans,
pour mettre leurs mains dans leur ventre pour faire les petits
enfants ? »

On voit combien les idées de naissance et de fabrication sont
primitivement liées pour I’enfant. Aussi ne nous étonnons pas de
constater que tous les corps dont, tout & ’heure, les enfants nous
disaient qu’ils étaient vivants et conscients, sont maintenant
considérés comme fabriqués 4 mains d’homme.

Le vent, par exemple, a pour origine les éventails ou les pom-
pes a bicyclettes. Ou encore: « C’est un monsieur qui a beaucoup
soufflé ». Les nuages ont été construits par des macons, en terre
ou en pierre. Puis, lorsque I'enfant s’apercoit qu’ils doivent étre
légers, 1l les considére comme provenant de la fumée qui s’échappe
des cheminées. 5’1l n’y avait pas de maisons 1l n'y aurait pas de
nuages et le ciel serait toujours bleu. Le ciel lui-méme est une
grande votte construite par des hommes, et, si elle est bleue, c’est
quon la «couleurée » ou « peinturée », etec. La pluie provient de
tuyaux et de robinets situés au-dessus de cette voiite. Les riviéres,

REV. DE THEOL. KT DE PHIL. — N. 5., t. x1t (8% 36, 1923). 14



210 JEAN PIAGET

les lacs et les mers ont été creusés par des hommes et on a mis
de I'eau dedans. Les montagnes ont été construites, ou plutét
on a construit des collines qui, ensuite, ont poussé toutes seules,
Les pierres ont été faites avec de la terre serrée et la terre avec
des cailloux réduits en poudre. Les arbres proviennent de graines
que les marchands fabriquent et on met dans ces graines du rouge,
du bleu ou du vert pour le détail des fleurs et des feuilles, etc.

N’insistons pas sur les variétés de ces représentations car les
fioritures sont naturellement suspectes de fabulation. Mais
dégageons les racines de cet artificialisme. Ces racines sont essen-
tiellement au nombre de deux. Il y a, d’une part, I’égocentrisme
enfantin et le finalisme intégral auquel 11 aboutit. On sait assez,
en eflet, depuis Binet et Simon, que les enfants définissent
tout « par l'usage ». Le soleil, pour eux, « c¢’est pour nous
chauffer », la lune « ¢’est pour éclairer la nuit », les montagnes
«c’est pour aller se promener», «c’est pour patiner », la pluie
« c’est pour arroser », « c’est pour nettoyer les rues», le vent
« c’est pour pousser les bateaux », «c’est pour faire venir
les nuages », etc., ete. Dés lors, si teute la nature est faite pour
nous, si elle participe en tout de l'activité et de la finalité hu-
maines, 1l est naturel que les questions d’origine soient résolues
par U'enfant dans un sens artificialiste. La nature est faite par
'homme dans la mesure ou elle est faite pour ’homme.

I y a plus. M. Bovet, dans de pénétrantes études, a montré
qu’il existe une religion spontanée chez 'enfant ou du moins chez
le petit enfant : la religion des parents. Les parents sont omni-
scients, tout puissants, éternels. De la a I'idée que les hommes
ont construit tout 'univers, il n’v a qu'un pas. La conviction
que ses parents ont organisé pour lui le meilleur des mondes
possibles conduit, en effet, I'enfant 4 concevoir la nature entiére
comme organisée conformément a un plan et comme fabriquée
par ’homme lui-méme.

Que va-t-il se produire lors du déclin de ces croyances artificia-
hstes ? L’enfant cherchera a expliquer la nature par elle-méme,
sans plus faire appel a 'activité humaine, mais les tendances arti-
ficialistes sont trop fortes pour étre éliminées en une fois. L’arti-



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ L ENFANT 211

ficialisme subsistera donc en partie mais sera lransféré sur les
choses. Il deviendra immanent. Joint aux restes de 'animisme,
cet artificialisme immanent donnera ainsi naissance, a partir
de 7-8 ans environ, 4 un lype sut generts d’explication, qui nous
achemine vers la causalité par identification et que nous appelle-
rons la causalité par génération. L’enfant de 8-9 ans, en effet,
concoit les divers étres de la nature comme 1ssus les uns des
autres, sans cesser pour autant de les considérer comme vivants.

Voict 'exemple des astres. Le soleil et la lune, nous ont dit
des garcons de Y ans, sont en nuages. Ce sont de petits nuages
rouges qui se sont serrés trés fort et se sont mis en boule. Les
raisons qu'invoquent ces enfants sont intéressantes. Tantot
ils signalent les nuages dorés qu’on voit au coucher du soleil et
qui leur paraissent de la méme substance que le soleil. Tantot ils
remarquent que la lune, lorsqu’on la voit pendant le jour, est
semblable 4 un nuage blanc trés ténu. D’aulres enfants consi-
derent les astres comme de ['air serré et enflammé. D’autres
comme de la fumée redevenue feu.

On voit combien ces explications sont intéressantes au point
de vue historique. Elles rappellent, en effet, de pres les concep-
tions d’Anaximandre, d’Anaximene et des autres présocra-
tiques.

Il y a plus. A ce méme dge, les enfants expliquent les nuages
comme étant de 'air foulé, de 'air devenant eau et se transfor-
mant en pluie. Ils expliquent la pierre comme étant de la terre
foulée et les cailloux comme étant formés de toutes petites brin-
dilles. On voil combien le schéma de 'identification appelle tres
vite le schéma de la condensation et de la raréfaction. propre
aux présocratiques.

Nous faisons en ce moment quelques expériences sur la genese
des principes de conservation. dans la physique de l'enfant. On
montre a I'’enfant deux boulettes de terre glaise ou de plasticine.
ayant la méme forme, les mémes dimensions et le méme poids.
De I'une de ces boulettes on fait ensuite, sous les veux de I'enfant,
un long boudin, tandis qu’on laisse a I’autre sensiblement la méme
forme. On demande alors a4 I'enfant si les deux masses de terre
glaise ont encore le méme poids. Si 'enfant le conteste on lui
demande en outre si les deux masses ont encore la méme quan-
tité de terre glaise ou pas.



212 JEAN PIAGET

Les résultats de 'expérience sont trés nets. Avant 7 ans I'enfant
croit que le boudin est moins lourd que la boulette et qu'il con-
tient moins de pite. L’enfant n’a donc ni la notion d’une con-
servation de matiére ni la notion d’une conservation de poids.
De 7 a 10 ans, 'enfant déclare encore que le boudin est plus
léger que la boulette, mais il estime qu’elles ont la méme quan-
tité de pate. L'idée d’une conservation de matiére est donc appa-
rue, mais pas encore celle d’'une conservation du poids. En outre,
le schéma de la condensation est apparu: I'enfant déclare a cet
dge qu’un caillou est plus lourd, a volume égal, que du bois,
parce que, dit-1l, le caillou est plus serré ou plus rempli. Enfin, &
partir de 10 ans, la boulette et le boudin de plasticine sont consi-
dérés comme étant de méme poids, et l'enfant trouve méme
bizarre la question qu’on lui pose, tant la réponse lm parait
naturelle.

On voit combien, a lartificialisme et 4 amimisme primitifs,
succede une rationalisation progressive de la représentation du
monde. Cette rationalisation, sur laquelle 1l nous faut encore
insister en quelques mots, est surtout appréciable au moyen des
procédés suivants. Au lieu de se borner a avoir, avec 'enfant,
une conversation toute verbale, on peut instituer de petites
expériences physiques & propos desquelles a lieu l'interroga-
toire. Les expériences les plus simples sont, a cet égard, les meil-
leures. Le résultat trés général que nous avons obtenu, est que
la pensée de I’enfant procéde du dynamisme ou du substantia-
lisme, & un mécanisme de plus en plus fondé sur les relations
logiques.

Voier un premier exemple. On présente a l'enfant un verre
d’eau rempli aux trois quarts. On montre aussi a I'enfant un
cailllou et on demande ce que fera I’eau si 'on immerge le cail-
lou. Puis on fait 'expérience et 'on demande & l'enfant d’en
exphquer le résultat. Chose étrange, ce n’est qu’a partir de 9-10
ans que les enfants ont été capables de donner I'explication
correcte, c’est-a-dire de comprendre que le niveau de I'eau s’éleve
parce que le caillou est gros et occupe de la place. Les enfants
les plus jeunes ont au contraire d’emblée recouru a une expli-
cation dynamique. Ils ont prétendu que I’eau monte parce que
le caillou est lourd, et qu’étant lourd il pése sur 'eau et produit
un courant, ce qui explique pourquoi 'eau se souléve. Il n'y a



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ L'ENFANT 213

pas la qu’une nuance verbale. Ces enfants estiment, par exem-
ple, qu'un petit clou fera plus monter I'eau qu’un bloc de bois,
parce que le clou est lourd. Ou surtout, ces enfants admettent
qu'un caillou immergé, mais retenu par un fil de maniére a ce
qu’il ne touche pas le fond, ne doit pas faire monter 'eau. Pour
eux c’est la pression du caillou sur le fond du verre qui produit
le courant de Ieau.

Cette orientation d’esprit dynamique est bien claire dans le
cas de la flottaison des bateaux ou de la suspension des nuages.
Pour les enfants de 4 &4 9 ans, les bateaux flottent, non pas parce
qu’ils sont légers, mais parce qu’ils vont vite. S’ils s’arrétaient,
ils couleraient, et, s’ils peuvent s’arréter quelques instants,
c’est qu’ils ont assez d’élan pour cela. Il y a vol plané. De méme,
st les nuages restent suspendus en l'air, ce n’est pas parce qu’ils
sont légers. Au contraire, ils sont considérés comme lourds.
C’est parce qu’ils vont assez vite pour étre soutenus par leur
propre élan. lls volent. Ce n’est que vers 9-10 ans que les 1dées de
poids et de poids relatifs apparaissent et permettent 'exph-
cation correcte. A suivre cette évolution, on distingue nettement
ses deux aspects. D’une part, au point de vue logique, le poids
est de moins en moins considéré comme un absolu: 1l est pro-
gressivement rapporté au volume. D’autre part, au point de
vue physique, 'explication mécanique succéde ainsi peu a peu
au dynamisme animiste.

Un autre exemple frappant est celul des ombres. On fait sur
la table une ombre devant 'enfant, avec la main ou avec un
livre, et on demande d’expliquer le phénoméne. On demande
aussi a l'enfant de prévoir de quel cété se produira I'ombre,
par rapport a la source lumineuse. Ici encore, I'évolution des
réponses procéde trés nettement du substantialisme dynamique
ou relativisme mécanique. Nous pouvons distinguer quatre
stades dans ces réponses.

Le premier stade est caractérisé par une sorte de raisonne-
ment par participation, a la maniére des primitifs. L’enfant
déclare, par exemple, que I'ombre produite sur la table vient de
dessous les arbres ou vient du ciel, ¢’est-a-dire de la nuit, ou vient
du fond de la chambre. Autrement dit, pour lui il v a non seule-
ment 1dentité d’essence entre 'ombre produite et toutes les
autres ombres de 'univers, mais encore action directe les unes



214 JEAN PIAGET

sur les autres. 1l suflit de mettre un livre au-dessus d’'une table
pour qu'un morceau du ciel ou un lambeau de 'ombre accrochée
aux arbres accoure se situer sous le livre.

Durant un second stade, 'enfant renonce a ces participa-
tions, mais 1l n’abandonne pas, pour autant, I'idée que 'ombre
est une substance et que cette substance se meut elle-méme.
Pour I'enfant 'ombre sort de la main, ou sort du livre, et elle
peut se diriger de n‘importe quel coté. La relation entre 'ombre
et la source lumineuse n’est nullement comprise,

Durant un troisiéme cette relation est, au contraire, distincte-
ment apercue. L’enfant sait prévoir que l'ombre est toujours
dirigée du coté opposé a celui de la fenétre, ou de la lampe. Seu-
lement I'enfant continue & croire que 'ombre est une substance
1issue du livre ou de la main. Si cette substance se dirige du coté
imverse de celui du jour, c’est que I'ombre est noire et qu’elle fuit
le jour.

(e n’est que durant un quatrieme stade, c’est-a-dire vers 9-10
ans, que l'ombre est nettement con¢ue comme une absence de
lumiére et que l'objet, cause de l'ombre, est considéré comme
un simple écran. On voit combien ces quelques faits convergent
pour montrer 'abandon progressif du dynamisme an profit de
I'explication mécaniste et rationnelle.

Telles sont, dans les grandes lignes, les représentations du
monde de I'enfant.

Nous sommes restés trés pres, trop pres peut-étre des faits.
Mais 1l convient, avant toutes choses, de prouver qu’il y a une
pensée de l'enfant, influencée certes par 'ambiance sociale, mais
originale en de nombreux points. Cette pensée differe de celle de
I’adulte en sa structure méme. Elle en difféere aussi, comme on
vient de le voir, par son contenu représentatif. Le probléme
est maintenant d’essaver d’expliquer cette pensée et de la com-
parer, si faire se peut, aux mentalités primitives, morbides, etc.
Mais cette comparaison est trop délicate et trop pleine d’em-
bliches pour qu’on puisse la tenter dés aujourd’huu.

Jean Pracer.



	La représentation du monde chez l'enfant

