
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: La représentation du monde chez l'enfant

Autor: Piaget, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA REPRÉSENTATION DU MONDE

CHEZ L'ENFANT

Toute analyse directe du mécanisme de la pensée est chose

impossible. Le sujet pensant ne prend pas plus conscience des

processus de sa jirojire pensée qu'il ne prend conscience du mécanisme

de sa digestion ou de sa circulation. Il ne connaît de sa

pensée que les produits tout élaborés. Le psychologue, de son
côté, en est toujours réduit à l'analyse de données déjà très
évoluées, très complexes. Il ne constate aussi que des produits. Il
ne peut expérimenter à la manière du physicien, c'est-à-dire
en isolant, jiartie par jiartie, les éléments d'un tout, car la pensée
résulte précisément d'une action d'ensemble de ce tout.

Dès lors, l'idée s'est imposée, avec toujours plus de force,

que la méthode historique ou génétique était la vraie méthode
d'analyse, dans le domaine des faits mentaux. En théorie de la

connaissance, il suffit de rappeler les noms de M. Brunschvicg
et de M. Emile Meyerson pour évoquer la fécondité de la méthode

hislorico-critique. En sociologie, l'analyse de la mentalité
primitive a renouvelé tous les problèmes et toutes les solutions.
En psychologie, les études sur l'enfance, de Binet, de Baldwin, de

Groos, de Stern et de Claparède, sont appelées à jouer un rôle
très analogue.

L'analyse patiente de la représentation du monde chez l'enfant
n'est donc pas de nature à n'intéresser que les seuls spécialistes
de la pédologie ou de la pédagogie. Elle a une valeur philosophique

générale. C'est ce qu'ont vu d'emblée les chercheurs qui



192 JEAN PIAGET

les premiers ont entrepris cette étude : Sully et Stanley Hall.
Seulement, tout appel à l'enfance pour l'explication des faits
mentaux a provoqué jusqu'ici une certaine méfiance, due à

cette raison dont les sociologues ont souligné la portée : l'enfant
est nécessairement influencé jiar le milieu social ambiant. La
pensée de l'enfant n'est jamais pure. Elle est imprégnée, dès

l'apparition du langage, de notions et de représentations toutes
faites, imposées par l'éducation. Est-il donc possible, sous la
couche ainsi déposée du dehors sur l'esprit enfantin, de dégager
une pensée spontanée et originale

Nous ne nous attarderons pas à discuter cette objection. Faite
avant toute expérience, elle n'est qu'une incitation à la paresse.
Il faut voir, interroger l'enfant, chercher sa pensée propre. Après
cela, seulement, nous pourrons répondre et faire le départ entre
le facteur sjiontané et les influences subies. L'objection prendra
dès lors toute sa valeur. Mais aussi, les faits nous fourniront
l'argument décisif. Dans la mesure où nous aurons trouvé des

représentations du monde en opposition complète avec les notions
et le savoir adultes, nous pourrons dire : il y a une pensée de

l'enfant.

La méthode à suivre dans l'étude de la rejirésenlation enfantine

du monde est en deux mots celle-ci : observer l'enfant en

liberté, noter ses projios et ses questions, puis s'inspirer de ces

questions spontanées pour interroger directement d'autres
enfants ; enfin revenir à l'observation pure pour contrôler les

résultats de l'interrogatoire. La méthode est donc celle d'une
sorte de jeu de navette entre l'observation pure et l'interrogatoire,

l'interrogatoire étant destiné à multiplier les résultats.
et l'observation directe à les situer dans le contexte mental
spontané. On évite ainsi un double inconvénient. Les résultats
de l'observation seule sont trop pauvres pour permettre une
analyse poussée. Les résultats de l'interrogatoire seul sont troj)
influencés ]>ar les questions elles-mêmes et les suggestions
involontaires, pour permettre une interprétation à l'abri de toute
objection. Combinées entre elles, les deux méthodes donnent

par contre quelque chose de solide, comparable à ee qu'est en

psychiatrie la méthode de l'examen clinique.



LA REPRÉSENTATION DU MONDE CHEZ l'enFANT 193

Prenons d'emblée un exemple. Un enfant de 6 ans, en classe,

déclare, au cours d'une conversation avec d'autres enfants :

« S'il y avait pas de mots, on serait très ennuyé ; on pourrait rien
fabriquer. Comment est-ce qu'on aurait fabriqué les choses... [s'il
n'y avait pas eu de mots ] » Il semble donc, à entendre
ces propos, que l'enfant ait tendance à considérer les noms comme
utiles à la fabrication des choses. Qu'est-ce à dire Que les hommes

avaient besoin de parler entre eux pour agir réellement,
ou que les mots font partie des choses, agissent sur les choses

et que sans les mots il est impossible de jiroduire des choses

Inspirons-nous simplement de ce propos spontané d'enfant et
confectionnons un questionnaire qui s'assouplira peu à peu à

l'interrogatoire. Examinons 60 à 100 enfants de 4 à 10 ans, et
demandons-leur : « Comment ont commencé les noms des choses

» « Où sont les noms, dans les choses ou dans notre tête »

« Comment a-t-on su le nom des choses » « Est-ce qu'on aurait
pu donner d'autres noms aux choses », etc. Le résultat de

cette enquête semble bien clair. Non seulement l'enfant, comme
Sully l'avait bien vu, jirête à toutes choses un nom primordial
et absolu, mais encore il situe, jusque vers 7-8 ans, les noms dans
les choses, estimant que les choses ont toujours eu leur nom
et qu'il a suffi de regarder les choses pour voir comment elles

s'appelaient. C'est le réalisme nominal le plus complet.
Seulement, il reste un doute. N'est-ce pas l'expérimentateur

qui, par ses suggestions involontaires, par la manière même dont
il présente les questions, a provoqué l'apparition de ces croyances
chez l'enfant Assurément, les réponses des enfants sont générales

à un âge donné. D'autre part elles varient avec l'âge, les

aînés répondant correctement et les petits seuls étant réalistes.
Enfin elles progressent insensiblement avec l'âge : entre les

réponses justes et les réponses primitives, il existe une série de

stades intermédiaires. Il y a là trois garanties internes d'objectivité.

Mais un doute subsiste.
Revenons alors à l'observation pure. Nous trouvons ceci. Un

enfant de 11-12 ans se laisse aller, pendant un été jiassé aux
Mayens de Sion, à des pratiques qui, dans la suite, donnent lieu
chez lui à de violents remords et à une peur croissante de s'abêtir.
L'idée germe alors dans son esprit de lutter contre les

conséquences de ses actes, et il en vient à ce procédé saugrenu de

BSV. DE THKOL. ET DE P1I1L - - N. S t. XIII (N' 56, IVÌo). 13



194 JEAN PIAGET

déformer le nom même de l'endroit où il avait passé ses vacances
— les Mayens de Sion —, pour se soustraire aux conséquences
possibles de sa faute. Il répète alors rituellement, avec une
prononciation allemande : « Mâyenser-Séyens, Mâyenser-Séyens »,

etc. Cette tendance à changer un nom pour influencer les choses

n'est-elle pas l'aboutissement magique du réalisme nominal
dont nous avons cru sentir l'existence au cours de notre interrogatoire

de tout à l'heure Je laisse la question ouverte, pour le

moment. Je n'ai cité ces faits que comme exemple de méthode.

Essayons maintenant de dégager les grandes lignes de la
représentation du monde chez l'enfant. A vouloir schématiser grossièrement

les choses, nous pouvons ramener ces grandes lignes à

trois principales : 1° L'enfant est réaliste, et réaliste parce que
égocentrique. 2° L'enfant est animiste, et cela parce qu'il est à la
fois réaliste et égocentrique. 3° L'enfant est artificialiste, et cela

parce qu'étant égocentrique il considère toute la nature comme
« faite pour > lui, c'est-à-dire comme « faite par » ses parents ou
les hommes en général.

Le réalisme enfantin peut se définir, ainsi que tout réalisme
d'ailleurs, comme une sorte de confusion entre l'interne et l'externe
ou comme la tendance à situer dans les choses ce qui est un
produit de l'activité du sujet pensant. On sait assez, en effet,
combien peu innée et combien lente à se développer est la
conscience du moi chez le petit enfant. Tout ce qu'il sent, connaît el voit
paraît à l'enfant commun à tout le monde et faisant partie de la

réalité extérieure. Pour lui, rien n'est interne et rien n'est
subjectif. C'est ce phénomène, qui se prolonge beaucoup plus tard
qu'on ne croit, que nous appellerons réalisme enfantin.

La première manifestation du réalisme enfantin est ce qu'on
peut appeler la confusion du psychique et du physique, confusion

sur laquelle M. J. M. Baldwin a insisté comme on sait dans
sa Logique génétique, et sur laquelle Sully a donné quelques
curieuses observations. Les petits enfants n'ont aucune notion
d'une pensée distincte de l'activité matérielle. Stern, déjà, avait
remarqué que sa fille, âgée de quatre ans, confondait la pensée

avec la voix. La fillette disait expressément qu'on pense avec



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ LENFANT 195

la bouche et avec la langue. Ce propos sjiontané d'enfant nous a

donné l'idée d entreprendre une enquête systématique sur ce

jioint. Nous avons demandé à une soixantaine d'enfants de 4

à 12 ans avec quoi l'on pense et si l'on peut voir la pensée, la

toucher ou la sentir avec le doigt. Les résultats de cet interrogatoire

ont été très nets. Tous les petits, jusque vers 7 ans, en

moyenne, ont répondu comme la fille de Stern : on pense avec la

bouche. Quant aux animaux, nous dit un garçon de 6 ans, ils

pensent aussi avec la bouche, sauf le cheval qui pense avec ses

oreilles, parce qu'il entend quand on lui parle mais qu'il ne parle

[ms lui-môme. Nous avons objecté : « Mais tu peux penser la
bouche fermée — Non. — Ferme la bouche et pense à ta maman.
Tu peux — Oui. — Alors avec quoi tu as pensé — Avec

ma bouche. »

Durant un second stade, qui s'étend en moyenne de 7 à 10-11

ans, l'influence de l'adulte se fait sentir. L'enfant répond qu'on

pense avec la tète, car telle est la croyance sociale ambiante.
Mais sous ce langage, la concejition de l'enfant reste spontanée
et reste en continuité complète avec les réponses du premier
stade. On pense avec « une petite voix qui est dans la tête », nous
dit un garçon de 9 ans, avec « une petite bouche » ; « on entend dans

la tête » nous dit un autre enfant. La pensée, «c'est ce qu'on cause».
On ne peut la toucher ni la voir, mais on peut la sentir avec le

doigt quand elle sort de la bouche, etc.
On voit combien peu est innée la distinction du jisychique et

du physique. Vous me direz peut-être, il est vrai, que la « voix »

est quelque chose d'immatériel aux yeux de l'enfant lui-même.
Mais les propos suivants montrent qu'il n'en est rien. « On peut
toucher la pensée » demandons-nous à un petit qui croit penser avec
sa bouche. « Non. c'esl de l'air. — Où elle est ta pensée — Partout. »

Et ceci, d'un garçon de 7 ans : « On peut la voir —Oui ; on voit le

vent qui fait balancer les arbres et les herbes. C'est ça la pensée. »

Mais vous objecterez avec raison que ces propos sont peu spontanés

et que la méthode est artificielle. Passons donc à l'étude
d'un phénomène qui, lui, a frappé tous les enfants et les a
contraints à se donner des explications spontanées : c'est le phénomène

du rêve et du cauchemar. Or. non seulement cette étude
confirme entièrement les interjirétations précédentes, mais

encore elle montre nettement l'existence, chez l'enfant, d'une



196 JEAN PIAGET

autre confusion ou d'un autre « adualisme », que Baldwin a

appelé confusion de l'interne et de l'externe.
Posons à l'enfant ces trois questions : d'où viennent les rêves,

où sont les rêves pendant qu'on rêve, et avec quoi rêve-t-on Ces

questions n'ont jias été choisies au hasard, Elles nous ont été

suggérées par l'observation courante. Sully, déjà, a cité les propos
d'une petite fille qui ne voulait pas aller dans une certaine chambre

parce qu'« elle est pleine de rêves ».

Les réjionses que nous ont donnés les enfants peuvent être
classées en trois stades. Durant un premier stade, c'est-à-dire
jusque vers 7-8 ans, l'enfant considère les rêves comme venant
du dehors et comme voltigeant autour du lit pendant la nuit.
« C'esl des petites images », « des petites lampeltes », « c'est des lumières

», nous disent les enfants, et ces rêves « c'est la lune qui les

envoie », « c'est les réverbères », « c'est les nuages, le ciel, la bise »,

etc. Telles sont les formules habituelles. Le rêve est conçu tantôt
comme de la lumière et c'est à une source lumineuse que l'explication

fait appel dans ce cas, tantôt comme de la fumée, de

l'air noir, de la nuit, etc. Quant à la question «où sont les rêves? ».

lenfant de ce stade répond immanquablement « dans la chambre »

ou « sur le lit » ou « devant moi », etc. Il y a là un réalisme très
intéressant. L'enfant n'est pas dupe du rêve. Il sait très tôt que
le rêve d'un bateau ne le transporte pas sur le lac. Le rêve est
donc conçu comme illusoire. Mais l'enfant croit néanmoins qu'il
consiste en images réelles (comme l'image d'un conte de fée est

réelle) et située dans la chambre. Nous avons essayé de détromper

ces enfants, de leur dire; «Mais non, le rêve est dans ta tête,
ou dans toi ». Les petits répondent « s'il était dans ma tête, je le

verrais pas ». Ou. encore, un garçon de 5 ans nous a donné cette
réponse remarquable : « Moi je suis dans le rêve. Il est pas dans

ma tête. »

Les réponses du second stade sont plus curieuses encore. Le
second stade s'étend de 7 à 9-10 ans en moyenne. C'est l'âge où

l'enfant apprend qu'on pense avec la tête. C'est aussi l'âge où

l'enfant répond que le rêve vient de nous, de notre tête, que le

rêve « c'est quand on pense à quelque chose», etc. 11 semble donc

que l'enfant ait tout compris. Il n'en est rien : ces enfants
continuent à admettre que le rêve est dans la chambre. Ils le situent,

sur le lit, à quelques centimètres des yeux. Ils estiment qu'il est



LA REPRÉSENTATION Dl MONDE CHEZ I. ENFANT 197

en air, en vent, en fumée ou en lumière. Un garçon nous a dit
d'emblée; «Quund on est réveillé, le rêve est dans la tête. Quand
on dort, il sort ». Nous demandons naturellement toujours :

« Est-ce qu'on dirait seulement cjue le rêve est dans la chambre,
ou bien y est-il pour de bon?» Les enfants de ce stade sont
convaincus qu'il y a une image matérielle dans la chambre.

Gardons-nous d'interpréter ces faits avec notre logique adulte.
Ils sont spécifiques. Ils résultent simjilement de l'incapacité de

l'enfant à concevoir le dualisme de l'interne et de l'externe,
foute jiensée. pour l'enfant, participe du monde extérieur,
fût-elle fausse ou illusoire. Ce n'est que vers 10-11 ans que l'enfant

se débarrasse de ee réalisme et qu'il sait dire : «On dirait
que le rêve est devant nous. C'est comme si on voyait quelque
chose. Mais il n'y a rien du tout. »

On voit combien les rejirésentations des enfants relatives aux
rêves confirment ce que nous avons dit du réalisme de la pensée.
Mais à quoi tient ce réalisme lui-même Evidemment à ce qu'on
|>eut appeler la confusion du signe et du signifié. Comme l'a
montré récemment M. Henri Delacroix, toute jiensée est symbolique

el tout signe, à l'origine, reste adhérent aux choses qu'il
signifie. Chez l'enfant, ce jihénomène est très net. Lorsqu'on
demande aux enfants comment ont commencé les noms des

choses, les petits réj)ondent que les noms sont venus des choses

elles-mêmes : le nom du soleil vient du soleil, le nom de la

montagne vient de la montagne. Ou encore les noms ont été fabriqués
iivec les choses : celui qui a fait le soleil lui a donné son nom
une fois pour toutes. Vous objectez : « Mais comment nous,
avons-nous su que le soleil s'appelait comme ça » L'enfant
réjjond : « On a vu qu'il s'appelait le soleil, parce qu'on a vu qu'il
est rond et qu'il est chaud ». « On a vu que les nuages s'appellent

nuages parce qu'on a vu qu'ils sont tout gris ». etc.
Que si, maintenant, vous demandez aux enfants où sont les

noms, les plus grands, à partir de 10 ans, répondent : « dans notre
tête, dans notre bouche quand on parle », mais les petits répondent :

« dans les choses ». Le nom du soleil est « dans le soleil ». L'enfant
ne prétend nullement qu'il est inscrit sur le soleil. Il pense
simplement que ce nom fait jiartie de l'essence du soleil : il est dans
le soleil « parce que le soleil est brillant ». La couleur, la forme,
le lieu et le nom du soleil sont situés sur le même plan.



198 JEAN PIAGET

On voit ce qu'est le réalisme enfantin. Confusion du psychique
et du physique, de l'interne et de l'externe, du signe et du signifié,
tels sont ses aspects jirincipaux. Peut-on donner de ces faits une
explication psychologique Il le semble, mais à condition d'ojipo-
ser nettement le réalisme enfantin à l'objectivité adulte ou du
moins à l'objectivité intellectuelle. Le réalisme, en effet, c'est
une fausse objectivité, c'est même le contraire de l'objectivité.

Etre objectif signifie voir les choses telles qu'elles sont, sans
les déformer par l'apport inconscient du moi, jiar les jugements
de valeur personnels ou les adhérences subjectives. Etre objectif,
c'est donc distinguer le monde extérieur du moi. C'est prendre
conscience des mille intrusions du moi dans la connaissance,
c'est connaître la relativité du point de vue propre. L'objectivité
vraie suppose un effort de séparation, d'opjiosition entre ce qui
est spécial au moi ou au sujet et ce qui est commun à tous et

par conséquent ce qui appartient au monde extérieur. — Etre
réaliste, au contraire, c'est être victime du point de vue immédiat.

C'est confondre le subjectif et l'objectif, c'est prendre pour
commun à tous et pour réel tout le contenu de la conscience

propre.
Cette seule remarque nous permet de comprendre que le

réalisme enfantin dérive de l'égocentrisme de la pensée primitive.
La condition de l'objectivité, c'est la prise de conscience du moi
puisqu'il s'agit de discerner le moi du monde extérieur. Or lu

prise de conscience du moi suppose la socialisation : c'est en

communiquant avec autrui que nous nous découvrons nous-
mêmes, que nous distinguons peu à jieu ce qui est commun à

tous et ce qui est jiropre au moi. L'objectivité est donc un [iroduil
de la socialisation.

Au contraire, le réalisme dérive du défaut de conscience du

moi, et ce défaut de conscience dérive de l'égocentrisme. Malgré
le paradoxe de la formule, être égocentrique c'est s'ignorer soi-
même. C'est être si rempli de soi que, sjiontanément et naïvement,
on considère tout ce que l'on sent, pense et dil comme absolu
et comme commun à tout le monde. C'est justement le cas du

petit enfant. Le petit enfant est égocentrique, en ce sens qu'il
est incapable de sortir de lui-même pour entrer dans le point



LA REPRÉSENTATION DU MONDE CHEZ LENFANT 19')

de vue d'autrui. Il ne jiarle et ne pense qu'en fonction de son
moi. Mais, précisément, il s'ignore lui-même en tant que sujet,
parce qu'il considère tout ce qu'il sent comme général et abso u.
C'est pourquoi le petit enfant est réaliste : il ne distingue ni son
moi de celui des autres, ni sa pensée des choses. Toute séparation
de l'objectif et du subjectif lui est étrangère. 11 donne bien l'apparence

de l'objectivité, puisqu'il est tourné tout entier vers le monde
extérieur, mais c'est une fausse objectivité. Il projette simjilement
sur le monde tout le contenu de sa conscience, faute d'avoir
opéré aucune distinction entre l'interne et l'externe.

En bref, l'égocentrisme entraîne une inconscience de la pensée

jiropre, et cette inconscience conduit au réalisme. Preuve en soit
le jihénomène suivant, dans lequel nous voyons l'égocentrisme
se prolonger directement en réalisme magique.

*

Une quatrième forme du réalisme est en effet la confusion
de la perspective propre avec l'ensemble des mouvements réels
des choses. L'enfant a l'impression que les astres le suivent, que
les nuages l'accompagnent, que le ciel entier marche avec lui.
Ici le réalisme donne parfois naissance à de la magie proprement
dite.

Voici un petit garçon de 4 ans à qui nous demandons ce qui
fait avancer le soleil : « C'est moi, cjuand je marche ». nous est-il
répondu. Un autre garçon nous dit: «C'est nous qui le faisons

avancer. » D'où peuvent provenir des croyances aussi bizarres
C'est que presque tous les enfants découvrent vers 3 ou 4 ans

que le soleil et la lune avancent quand ils avancent, s'arrêtent
quand ils s'arrêtent. Rasmussen et bien d'autres ont noté ce fait
sur leurs propres enfants. Nous avons pu constater, à Genève,

que cette croyance est très générale. Voici deux exemples :

Jac (ti ans): «Lo solfil bouge? (Ces mots marquent le début de l'interrogatoire

: nous n'avons rien demandé auparavant à Jac, sinon son nom et son
âge). — Oui, quand on marche, il nous suit. Quand on contourne, il décon-

lourne aussi. Il vous suit jamais, vous .*' — Pourquoi il bouge — Parce que
quand on marche, il marche. — Pourquoi il marche — Pour entendre ce qu'on
dit, nous. — Il est vivant — Oh! c'est sûr.' Autrement il pourrait pas nous
suivre, il pourrait pas briller. » Un moment après : « La lune bouge — Aussi
quand on marche, bien plus que le soleil, parce que quand on court, elle court,
et puis, le soleil quand on court, il marche. Parce que la lune elle est plus forte
que le soleil, elle va plus fori. Le soleil peut jamais l'attraper. (En effet, l'illu-



200 JEAN PIAGET

sion est beaucoup plus nette avec la lune qu'avec le soleil). —- Quand on ne
marche pas — La lune s'arrête. Mais moi quand je m'arrête, un autre court.
— Si toi tu cours et qu'un de tes camarades coure dans l'autre sens, qu'est-ce
qui se passe — Elle va avec l'autre. » A la fin de l'interrogatoire, lequel a

porté ensuite sur la cause des mouvements en général, nous demandons :

« Comment il bouge aujourd'hui, le soleil — Il bouge pas, parce qu'on marche

pas. Ah si, il doit bouger, parce qu'on entend un cliar. »

Bov (6 ; 5) : « Quand tu te promènes, qu'est-ce que fait le soleil — Il
vient avec moi. — Puis si tu rentres à la maison — /( va avec une autre
personne. — Dans le sens où il allait avant — Ou bien dans l'autre sens. —
II peut aller dans tous les sens — Oui. — Il peut aller où il veut — Oui. —
Et quand deux personnes vont en sens inverse — /Z y a beaucoup de soleils.
— Tu les as vu les soleils — Oui, plus qu'il y en a. plus que je me promène,
pins que j'en vois. » Un moment après : « La lune bouge — Oui, quanti je
veux aller au bord du lac le soir, que je suis dehors, la lune vient avec moi le soir.
Si je veux prendre le bateau, la lune vient aussi avec moi, comme te soleil, il
vient aussi quand il est pas encore couché. »

Il en est de même en ce qui concerne les nuages, mais l'illusion

est naturellement moins tenace dans ce dernier cas.
De telles croyances comportent deux composantes. Chez les

petits elles mènent à la magie : l'enfant croit qu'il fait lui-même
avancer les astres et les nuages, et il s'amuse à user de son jiou-
voir. Chez les plus grands, la tonalité est jilus animiste que
magique : l'enfant a l'impression que les astres le suivent malgré
lui, en vertu simplement de leur volonté propre. Ceci nous conduit
à l'étude de l'animisme enfantin.

Sans vouloir en aucune façon préjuger de la nature de
l'animisme chez les peuples primitifs, ni prendre ici parti dans la
discussion si instructive à laquelle M. Lévy-Bruhl a soumis
les thèses de l'école anthropologique anglaise, nous aj)j)cllerons
animisme la tendance qu'ont les enfants à considérer les choses

comme vivantes et conscientes.
On sait que l'animisme enfantin est très discuté. Pour les uns.

l'enfant prête à toutes choses une personnalité et des intentions.

Pour les autres, dont a été Durkheim, il n'\r a aucun
rapport entre l'animisme des primitifs et l'animisme enfantin, celui-ci
étant beaucoup plus jeu que croyance. Nous nous sommes efforcés,

pour notre part, d'apporter au débat quelques faits précis,
en nous gardant, dans la mesure du possible, des prénotions et.

des préjugés.



LA REPRÉSENTATION DU MONDE CHEZ 1,'enFANT 201

Nous avons commencé par nous servir d'une méthode qui a

le gros inconvénient d'être verbale, mais qui donne quelques
indications à titre d'« expérience pourvoir». On énumère aux enfants

un certain nombre d'objets, la table, un chien, le soleil, un caillou,
le vent, les nuages, les rivières, etc. et, à propos de chaque objet,
on demande s'il est vivant ou pas, s'il sait ce qu'il fait ou pas;
s'il sentirait une piqûre ou pas, etc. Cela pour débrouiller dans

quelle mesure l'enfant considère les choses comme conscientes

ou intentionnées.
Malgré les défauts évidents de ce procédé, nous avons trouvé

quelques résultats assez systématiques pour être consignés.
Commençons par étudier les définitions que l'enfant donne du

mot « vivant ».

Pour les petits, c'est-à-dire entre 4 et 6 ans, tout est vivant,
du moins tout ce qui a une activité. Mais comme cette activité
est évaluée en fonction de son utilité pour l'homme et que l'enfant

de cet âge est intégralement anthropocentrique, tout, en

fait, est considéré comme vivant. Ainsi le soleil est vivant parce
qu'il éclaire, le vent jiaree qu'il fait balancer les arbres, les

cailloux sont vivants parce qu'on peut les lancer, le lac parce qu'il
jieut porter les bateaux ; la montagne est vivante parce qu'on
peut monter dessus, le fourneau est vivant parce qu'il sert à

faire le dîner, etc. etc.
La généralité même de ces réponses enlèverait de leur intérêt,

si, dès le second stade, une distinction essentielle n'apparaissait
pas. Les enfants de 6-7 ans, en effet, réservent le mot de vivant
à ce qui est en mouvement par opposition à tout ce qui est inerte.
Ainsi les astres, les nuages, le vent, l'eau, le feu, les automobiles,
les locomotives, restent vivants, tandis que les tables, les

montagnes, les cailloux ne sont pas vivants. « Etre vivant, nous disent
ces enfants, ça veut dire qu'on bouge. » Un garçon de 6 ans,

voyant sur le sol des feuilles mortes demandait si elles étaient
vivantes. On lui répondit que non, mais il riposta: « Mais elles

bougent avec le vent. » Bref, tout mouvement, même le mouvement

acquis du dehors, est indice de vie.
Durant un troisième stade, qui s'étend en moyenne de 8 à 10

ans, une nouvelle distinction intervient, celle du mouvement

propre et du mouvement acquis. Etre vivant, dit l'enfant, « c'est

bouger tout seul ». Les astres et le vent sont vivants, mais les



202 JEAN PIAGET

nuages ne le sont pas parce que le vent les jiousse, les machines
ne le sont pas parce qu'on les met en mouvement, etc.

Enfin, vers 11 ans, l'enfant réserve la vie aux animaux et aux
plantes, ou même aux seuls animaux.

L'intérêt de cette évolution est qu'elle caractérise aussi le

développement des réponses que les enfants donnent en ce qui
concerne la conscience des choses. Conscience prêtée à tout,
conscience réservée aux corps en mouvement puis aux corps doués
de mouvement jiropre, et enfin conscience réservée aux
animaux, tels sont les quatre stades de ce processus. Inutile de

reprendre des exemples de chacun de ces stades. Citons seulement

quelques jiropos d'enfants qui réservent la conscience aux
corps doués de mouvement projire. Nous demandons à un garçon

de 9 ans si les nuages savent qu'ils avancent — « Aon.
dit l'enfant, parce que c'esl le vent qui les pousse. — Et le vent,
est-ce qu'il sait qu'il avance ou il n'en sait rien — Il le sait,

parce que c'est lui qui souffle. » Un autre enfant nous dit de la

lune : « C'est sûr quelle sait quelle avance. Sans ça elle

pourrait pas revenir tous les soirs. » « Est-ce que le soleil sait qu'il
s'apjielle soleil » demandons-nous à un garçon. « C'est sûr,
puisque c'esl lui qui fait le soleil. » Toutes ces réponses se ressemblent

: ce qui agit jiar soi est nécessairement conscient et
intentionné.

Il nous est maintenant jiossible de prévoir ce que doit être
l'animisme enfantin. II résulte avant tout d'une confusion ou,
disons plutôt, d'une indifférenciation entre le psychique et le

physique. De même, avons-nous vu à propos du réalisme, que le
moi se différencie très lentement des choses, de même les notions
d'intentionalité, d'effort volontaire, d'activité vivante et spontanée

sont longtemps prêtées aux choses par simple indifférenciation.

L'animisme enfantin ne pose donc pas de problème.
Le vrai problème est de savoir comment la différenciation se

fait et comment l'enfant sort peu à peu de son animisme initial.
C'est ce que nous montrera sous jieu l'analyse des représentations
relatives à la cause du mouvement.

Remarquons auparavant combien l'animisme enfantin nous
éloigne des idées de Tylor. Loin que l'animisme soit dû à l'in-



LV REPRÉSENTATION DU MONDE CHEZ l'enFANT 203

fluence de l'idée d'âme ou d'esprit, l'animisme résulte au
contraire de l'absence de cette idée. C'est dans la mesure où l'enfant

est réaliste, c'est-à-dire dans la mesure où il confond l'interne
et l'externe, le psychique et le physique, qu'il est animiste. C'est

au contraire dans la mesure où, vers 8-10 ans, l'enfant jjrend
conscience de l'existence de la pensée et de son intériorité, qu'il
cesse d'être animiste.

Il est vrai que, à côté de ce schéma très simple, l'animisme
enfantin se double souvent de réactions affectives, dues à

l'égocentrisme et à l'introjection perpétuelle que cet égocentrisme

suppose. Cela est très net en ce cjui concerne les astres, qui sont
considérés comme nous accompagnant dans nos promenades.
La lune est « curieuse », nous disent les enfants, « elle veut voir
ce qu'on fait ». le soleil « nous regarde comme on est joli... le dimanche,

quand je suis habillé en homme». La lune «nous surveille », elle
« regarde si on est sage ». Le soleil marche « pour entendre ce qu'on
dit ».

On connaît l'histoire de ce sourd-muet, cité par William James,
qui associait de très près la lune à sa vie morale. Cet enfant avait
remarqué que la lune le suivait, et l'observait quand il faisait
des frasques. Il avait cru remarquer qu'il était plus souvent puni
lorsque la lune l'avait vu. Il en vint ainsi à se persuader que la

lune était sa mère elle-même, morte quelques années auparavant.

Le soleil semble jouer pour d'autres enfants un rôle très

analogue.

Essayons maintenant de contrôler l'existence de l'animisme
enfantin, par une voie jffus naturelle, et de chercher comment
disparaît peu à peu cet animisme au cours du développement
mental. L'enquête, toute verbale, que nous venons de faire nous
a montré l'importance très spéciale que présente l'idée de

mouvement dans la notion que les enfants se font de la vie et de la

conscience. Interrogeons donc les enfants sur la cause des

mouvements qu'ils ont pu observer. Il y a là une source extrêmement

riche d'explications spontanées.
On peut dire que pour l'enfant, jusque vers 7-8 ans, la vraie

cause des mouvements de la nature est d'ordre moral. La loi



204 JEAN PIAGET

naturelle est encore loi sociale. Sous sa forme la plus primitive,
ce phénomène se présente comme à la fois magique et artificialiste.

Ainsi les nuages sont censés avancer à cause de nous. Nous
les faisons marcher en marchant. Ou bien les hommes les forcent
à accourir parce qu'il faut qu'il pleuve. La lune revient toutes
les nuits parce qu'il faut qu'on y voie clair. Les rivières et les

fleuves coulent parce qu'il faut qu'on ait de l'eau. Si l'enfant a

remarqué qu'ils coulent toujours dans le même sens, il dit que
c'est parce qu'il faut qu'il y ait de l'eau dans le lac. L'obligation
morale suffit donc à expliquer le mouvement. Si l'on se montre
étonné de cette explication et qu'on force l'enfant à préciser le

comment de cette influence de l'homme sur les choses, l'enfant
invente des mythes. Il dit qu'un monsieur lance le soleil et la

lune pour qu'ils puissent avancer, ou que des hommes font avancer

les rivières avec les rames de leurs bateaux, etc.

Naturellement, ces explications impliquent l'animisme. Elles

supposent que les choses obéissent, que la lune sache quand il
faut revenir, que les rivières sachent où est le lac vers lequel elles

coulent.
Durant un stade un jieu plus évolué de ces exjjlications morales,

l'artificialis me est transféré sur les choses elles-mêmes.
L'explication de l'enfant paraît même, au premier abord, être d'ordre
mécanique. Ainsi l'enfant déclare que ce sont les nuages qui font
avancer la lune ou le soleil, que ce sont les cailloux qui font
avancer les rivières, que les nuages avancent à cause de la lune,
à cause de la nuit ou encore à cause de la pluie, etc. Mais, serrons
de plus près ces explications et nous découvrons que la nature
en est encore toute finaliste ou même morale.

Ainsi lorsque l'enfant croit que les astres avancent à cause
des nuages, il admet une sorte de lutte entre le beau temps et
le mauvais temps ; le soleil doit partir quand les nuages arrivent
et les nuages doivent partir quand le soleil revient. La cause du

mouvement est encore morale. On bien, quand l'enfant déclare

que c'est la nuit qui est cause de la marche des nuages, il pense
simplement que les nuages doivent avancer pour aller faire la

nuit. En effet, pour l'enfant comme pour les premiers penseurs
de la Grèce, avant Empedocle, la nuit est une vapeur noire, elle
consiste en un grand nuage noir qui remplit l'atmosphère. Dire

que les nuages avancent à cause de la nuit, c'est donc dire qu'ils



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ I. ENFANT 205

ont l'obligation morale d'avancer [jour faire dormir les petits
enfants.

Lorsque l'enfant dit que les rivières avancent à cause des

cailloux, l'explication est encore plus curieuse. L'enfant a constaté

que les cailloux affleurant à la surface de l'eau produisent
des vagues ou des tourbillons. D'où il conclut que l'eau « prend
son élan » pour passer par-dessus le caillou. Le caillou est l'obstacle

qui excite. S'il n'y avait pas de cailloux, dit l'enfant, il n'y
aurait pas de courant. Le caillou est cause du courant de l'eau

comme la haie à franchir est cause du saut d'un cheval/ Les

questions sjiontanées des petits montrent d'ailleurs d'emblée
cette orientation d'esjirit. Ainsi un garçon de quatre ans demande

un jour: «Tante B, comment ils font les ruisseaux pour prendre
leur élan »

On voit combien, durant ces stades primitifs, le mouvement
reste spontané et jiroche de la vie elle-même. Durant un second

stade, l'enfant arrive jiar contre à l'idée de la nécessité d'un
moteur physique extérieur ou mobile. La causalité proprement
physique succède ainsi à la causalité morale. Mais, chose très
intéressante, cette causalité physique ne débute nullement par
des formes simples. Elle prend tout d'abord, chez l'enfant, cette
forme en apparence très compliquée qui est caractéristique de

la physique d'Aristote et que M. Meyerson a appelée le schéma
de la « réaction environnante ».

On sait comment Aristote expliquait le mouvement des

projectiles. Le mobile, disait-il, est lui-même moteur. En se déplaçant

il déplace l'air ambiant. Or l'air vient refluer derrière le mobile
et le pousse en avant. C'est cette sorte d'action réciproque ou de

choc en retour du courant d'air produit, que l'on appelle « réaction

environnante ».

Or, si bizarre que cela puisse paraître, c'est précisément ainsi

que les enfants expliquent le mouvement, entre 7 et 9 ans, c'est-
à-dire au moment où prennent naissance les premiers essais

d'explications physiques.
C'est dans le cas des nuages que le phénomène est le plus net.

Les nuages, disent les enfants de 8 ans, avancent à cause de l'air
qu'ils font. Voici des exemples. Un garçon nous dit : « C'est le

vent qui fait avancer les nuages. — Mais d'où vient ce vent —
Des nuages. Ils font du vent. — Comment — En bougeant ».



206 JEAN PIAGET

Et une fillette : « C'est le vent qui les pousse. — D'où vient ce

vent — Des nuages. » Dans les cas les plus primitifs, l'enfant
croit que le vent sort des nuages comme de l'outre d'Eole, et que
c'est ce vent qui fait avancer les nuages. Mais dans les cas les

plus évolués l'enfant dit nettement que les nuages font du vent
« par leur mouvement » et que c'est le vent qui les pousse.

Dans le cas des astres, le phénomène est le même, quoique
plus rare. Des enfants nous ont dit que le soleil et la lune font
du vent en avançant et que c'est ce vent qui les fait marcher.

Dans le cas des vagues et des rivières, il en est également
ainsi. Le courant de l'eau est censé produire un courant d'air et
ce courant d'air est considéré comme la cause du mouvement
de l'eau.

Pour comprendre ces faits étranges, il faut savoir que, pour le

petit enfant, le vent a sa source dans ce qui, pour nous, est
précisément agité par le vent. Si l'on demande à brûle-pourpoint à

des enfants de 5 ou 6 ans : « D'où vient le vent » ils répondent,
en effet, « des arbres », croyant que les arbres se balancent pour
faire du vent, ou « des nuages », des ou « vagues » ou encore « de

la poussière». Sully déjà avait remarqué ce fait, que nos enquêtes
ont montré très général.

Nous avons eu la curiosité de poser à des enfants de 8 à 10

ans le problème même qui avait préoccupé Aristote : celui des

projectiles. Nous l'avons posé comme suit : « Pourquoi, quand
on lance une balle, elle continue à avancer au lieu de tomber
tout de suite par terre » Chose étrange, c'est précisément à la

solution d'Aristote qu'ont pensé les enfants. Ils nous ont répondu :

« La balle avance à cause du vent » et ce vent est produit « par
le mouvement de la balle ».

Ce n'est que vers 9-10 ans que les choses se simplifient. C'est
à cet âge que l'enfant découvre la vraie cause du mouvement
des rivières. C'est à cet âge aussi que le schéma de la «réaction
environnante » cesse d'être appliqué aux nuages et aux astres.

Passons maintenant à un dernier problème, qui nous occupera
quelques instants encore : celui de l'origine des choses et de l'arti-
ficialisme enfantin.



LA REPRÉSENTATION DU MONDE CHEZ l'eNFANT 207

On sait combien l'enfant s'intéresse aux problèmes d'origine.
« Qui fait le soleil » demande un garçon à 2 ans 9 mois déjà.
« Qui a fait l'air » « Qui a fait la terre » « Comment se fait
la foudre dans le ciel Est-ce qu'il y a tout ce qu'il faut pour
faire du feu dans le ciel » « D'où viennent les pierres, les vitres,
le bois » « Qui a fait les oiseaux » Toutes ces questions sont
abondantes autour de 4 et de 5 ans.

On sait aussi que. dans bien des cas, ces questions sont issues

d'une curiosité pour la naissance elle-même. « Maman, où est-ce que
j'étais avant d'être né » « D'où viennent les petits bébés »

« Comment fait-on les dames » « Et les gens, comment est-ce

qu'on les fait » « D'où venait le premier homme » Autant de

questions choisies parmi les centaines qu'on a publiées.
Il est donc de premier intérêt pour la connaissance de la pensée

spontanée de l'enfant, de savoir ce que signifient réellement
ces questions et quelles sont les idées des enfants sur l'origine
des choses. Pour résoudre ce problème nous avons questionné
quelques centaines d'enfants de 4 à 12 ans sur des points tels

que : « Comment ont commencé les montagnes, les ruisseaux »

« D'où viennent les nuages » « D'où vient la pluie » « Comment
a commencé le soleil » etc., etc.

Plusieurs de ces questions peuvent paraître extraordinaires.
En particulier, de demander aux enfants comment ont commencé
le soleil et la lune peut sembler une aberration de psychologue.
Nous l'avons si bien senti que ce n'est pas sans une certaine
timidité, au début, que nous nous sommes risqués, persuadés

que les enfants allaient se moquer de nous. Mais, en fait, plus
une mentalité est primitive, moins elle sent les difficultés des

problèmes. Aussi les enfants n'ont-ils pas plus de peine à trancher
les questions cosmogoniques qu'à résoudre les problèmes dont
nous avons traité jusqu'ici. Bien plus, les réponses obtenues se

sont montrées très uniformes et elles évoluent très progressivement

avec l'âge. Il y a là une double garantie du bien-fondé de

la méthode.
On peut distinguer deux grands stades dans le développement

des explications relatives à l'origine des choses. Le premier est

artificialiste, ou théologique : pour l'enfant, c'est l'homme qui a

construit toute la nature. L'autre tend à devenir rationnel :

les choses dérivent les unes des autres par génération et cette



20S JEAN PIAGET

génération se rapproche toujours plus de la causalité par
identification.

Le premier stade s'étend jusque vers 7-8 ans et est extraordi-
nairement fertile en mythes artificialistes. dont le détail est
d'ailleurs toujours plus ou moins fabulé.

Durant ce stade, les enfants croient par exemp'e que les astres
sont de grandes boules que des hommes ont fabriquées, allumées

puis lancées dans les cieux. Voici un garçon de six ans qui nous
dit : « Le soleil a commencé quand la vie a commencé. — Qu'est-ce

que ça veut dire — C'esl quand nous on a commencé d'être vivant. —
Oui, mais comment a commencé le soleil —¦ Par une allumette. »

Un autre garçon nous dit que le soleil est un gros caillou tout
rond qu'un monsieur a allumé. « Mais comment est-ce qu'il peut,
rester en l'air — C'est parce que le monsieur l'a lancé dans le

ciel. »

Quant à la lune, on la refait sans cesse. En effet, ses quartiers

sont, pour les enfants, autant de lunes qui commencent.
« C'est un monsieur qui la fait d'abord la moitié, puis après tout
entière » etc.

A lire ces réponses on a l'impression que les enfants nous onl
raconté des histoires sans y croire le moins du monde. Mais ici,
recourons aux souvenirs d'enfance de sourds-muets, dont W.
.lames a donné plusieurs exemples. Nous trouvons que le sourd-
muet D'Estrella, après s'être posé longtemps, sans la résoudre,
la question de l'origine du soleil, a eu une brusque révélation le

jour où il a vu des garçons s'amuser à lancer en l'air des torches
enflammées. Il a imaginé aussitôt que derrière les collines de

San Francisco devait se trouver un homme grand et fort, qui,
pour son plaisir, lançait chaque matin dans les cieux. une boule
enflammée et la rattrapait chaque soir.

Bien plus, cet artificialisme enfantin s'allie très naturellement,
dans le cas de l'origine des astres, à l'animisme que nous avons
étudié précédemment. En effet, les astres sont, jiour l'enfant,
à la fois fabriqués et vivants. Ce sont les mêmes enfants qui
parlent de la fabrication du soleil et qui se croient suivis et
regardés par lui. Les enfants qui considèrent les quartiers de

lune comme des lunes qu'on est en train de faire, disent également

que la lune pousse. Un garçon de 6 ans nous dit, par exemple

: « Nous, on est forcé d'êlre des bébés avant de devenir grands.



LA REPRÉSENTATION DU MONDE CHEZ l'enFANT 209

alors la lune aussi elle commence loute petite et puis après elle

grossit ». Un garçon de neuf ans, qui nous affirmait que la lune

pousse pour grandir, s'est trouvé très gêné quand nous lui avons
demandé comment la lune a commencé. Il a fini par nous avouer.
en devenant très rouge, qu'elle venait de celui qui l'avait faite.
et que celui qui l'avait faite était un monsieur. Visiblement,
c'était un enfant à qui l'on avait défendu de parler de la
naissance des êtres vivants, et qui était aussi gêné de parler de la
naissance de la lune que de celle de n'importe quel petit animal.

Cette idée bizarre de la fabrication du vivant n'est d'ailleurs
contradictoire que pour nous. Pour la comprendre chez l'enfant,
il faut se rappeler que les petits considèrent en général la

naissance des bébés précisément comme une fabrication. « Comment
fait-on pour avoir des bébés ». demande une fillette de 6 ans.
A quoi elle ajoute : « Moi je sais. J'irais chez le boucher. J'achèterais

de la viande et je la pétrirais. » Ou encore un petit garçon
interroge sa maman, laquelle lui répond intelligemment en tout
vérité. Mais la vérité n'est pas toujours compréhensible, aussi.

quelques jours plus tard, le petit reprend : «Mais, maman, comment
tu as fait mes petites mains Et la petite tête Et les petits
pieds », etc. Ou encore, ce propos décisif d'un autre enfant
à qui l'on a dit la vérité : « Mais comment elles font les mamans,

pour mettre leurs mains dans leur ventre pour faire les petits
enfants »

On voit combien les idées de naissance et de fabrication sont
jirimitivement liées pour l'enfant. Aussi ne nous étonnons pas de

constater que tous les corps dont, tout à l'heure, les enfants nous
disaient qu'ils étaient vivants et conscients, sont maintenant
considérés comme fabriqués à mains d'homme.

Le vent, par exemple, a pour origine les éventails ou les pompes

à bicyclettes. Ou encore : « C'est un monsieur qui a beaucoup
soufflé ». Les nuages ont été construits par des maçons, en terre
ou en pierre. Puis, lorsque l'enfant s'ajierçoit qu'ils doivent être
légers, il les considère comme provenant de la fumée qui s'échappe
des cheminées. S'il n'y avait pas de maisons il n'y aurait jias de

nuages et le ciel serait toujours bleu. Le ciel lui-même est une

grande voûte construite par des hommes, et. si elle est bleue, c'est

qu'on la « couleurée » ou « peinturée », etc. La jiluie provient de

tuyaux el de robinets situés au-dessus de cette voûte. Les rivières,
REV. DR TIIKOL ET DE PHIL. X. S., t. XIII (n° 36, l'.ÜÖ). l'i



210 JEAN PIAGET

les lacs et les mers ont été creusés par des hommes et on a mis
de l'eau dedans. Les montagnes ont été construites, ou plutôt
on a construit des collines qui, ensuite, ont poussé toutes seules,
Les pierres ont été faites avec de la terre serrée et la terre avec
des cailloux réduits en poudre. Les arbres proviennent de graines

que les marchands fabriquent et on met dans ces graines du rouge,
du bleu ou du vert pour le détail des fleurs et des feuilles, etc.

N'insistons pas sur les variétés de ces représentations car les

fioritures sont naturellement suspectes de fabulation. Mais

dégageons les racines de cet artificialisme. Ces racines sont
essentiellement au nombre de deux. Il y a, d'une part, l'égocentrisme
enfantin et le finalisme intégral auquel il aboutit. On sait assez,
en effet, depuis Binet et Simon, que les enfants définissent
tout « par l'usage ». Le soleil, pour eux. « c'est pour nous
chauffer », la lune « c'est pour éclairer la nuit », les montagnes
« c'est pour aller se promener », « c'est pour jiatiner ». la pluie
« c'est pour arroser », « c'est pour nettoyer les rues ». le vent
« c'est pour pousser les bateaux », « c'est pour faire venir
les nuages ». etc., etc. Dès lors, si toute la nature est faite pour
nous, si elle participe en tout de l'activité et de la finalité
humaines, il est naturel que les questions d'origine soient résolues

jiar l'enfant dans un sens artificialiste. La nature est faite par
l'homme dans la mesure où elle est faite pour l'homme.

Il y a plus. M. Bovet, dans de pénétrantes études, a montré
qu'il existe une religion spontanée chez l'enfant ou du moins chez
le petit enfant : la religion des parents. Les parents sont
omniscients, tout puissants, éternels. De là à l'idée que les hommes

ont construit tout l'univers, il n'y a qu'un pas. La conviction

que ses parents ont organisé pour lui le meilleur des mondes

possibles conduit, en effet, l'enfant à concevoir la nature entière

comme organisée conformément à un plan et comme fabriquée
par l'homme lui-même.

Que va-t-il se produire lors du déclin de ces croyances artificia-
list.es L'enfant cherchera à expliquer la nature par elle-même,
sans plus faire appel à l'activité humaine, mais les tendances arti-
ficialistes sont trop fortes pour être éliminées en une fois. L'arti-



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ LENFAN1 -Il
ficialisme subsistera donc en partie mais sera transféré sur les

choses. Il deviendra immanent. Joint aux restes de l'animisme,
cet artificialisme immanent donnera ainsi naissance, à partir
de 7-8 ans environ, à un tyjje sui generis d'explication, qui nous
achemine vers la causalité par identification et que nous apjielle-
rons la causalité jiar génération. L'enfant de 8-9 ans, en effet,

conçoit les divers êtres de la nature comme issus les uns des

autres, sans cesser pour autant de les considérer comme vivants.
Voici l'exemple des astres. Le soleil et la lune, nous ont dit

des garçons de 9 ans. sont en nuages. Ce sont de jietits nuages

rouges qui se sont serrés très fort et se sont mis en boule. Les

raisons qu'invoquent ces enfants sont intéressantes. Tantôt
ils signalent les nuages dorés qu'on voit au coucher du soleil et

qui leur paraissent de la même substance que le soleil. Tantôt ils

remarquent que la lune, lorsqu'on la voit jiendant le jour, est

semblable à un nuage blanc très ténu. D'autres enfants
considèrent les astres comme de l'air serré et enflammé. D'autres

comme de la fumée redevenue feu.

On voit combien ces explications sont intéressantes au point
de vue historique. Elles rappellent, en effet, de près les conceptions

d'Anaximandre, d'Anaximène et des autres présocratiques.

Il y a plus. A ce même âge. les enfants expliquent les nuages
comme étant de l'air foulé, de l'air devenant eau et se transformant

en jiluie. Ils exjdiquent la pierre comme étant de la terre
foulée et les cailloux comme étant formés de toutes petites
brindilles. On voit combien le schéma de l'identification appelle très

vite le schéma de la condensation et de la raréfaction, projjre
aux jH'ésocratiques.

Nous faisons en ce moment quelques expériences sur la genese
des principes de conservation, dans la physique de l'enfant. On

montre à l'enfant deux boulettes de terre glaise ou de plasticine,
ayant la même forme, les mêmes dimensions et le même poids.
De l'une de ces boulettes on fait ensuite, sous les yeux de l'enfant,
un long boudin, tandis qu'on laisse à l'autre sensiblement la même
forme. On demande alors à l'enfant si les deux niasses de terre
glaise ont encore le même poids. Si l'enfant le conteste on lui
demande en outre si les deux masses ont encore la même quantité

de terre glaise ou pas.



JEAN PIAGET

Les résultats de l'exjiérience sont très nets. Avant 7 ans l'enfant
croit que le boudin est moins lourd que la boulette et qu'il
contient moins de pâte. L'enfant n'a donc ni la notion d'une
conservation de matière ni la notion d'une conservation de poids.
De 7 à 10 ans. l'enfant déclare encore que le boudin est plus
léger que la boulette, mais il estime qu'elles ont la même quantité

de pâte. L'idée d'une conservation de matière est donc apparue,

mais pas encore celle d'une conservation du poids. En outre,
le schéma de la condensation est apparu : l'enfant déclare à cet
âge qu'un caillou est plus lourd, à volume égal, que du bois,

parce que, dit-il, le caillou est plus serré ou plus rempli. Enfin, à

partir de 10 ans, la boulette et le boudin de plasticine sont considérés

comme étant, de même poids, et l'enfant trouve même
bizarre la question qu'on lui pose, tant la réponse lui paraît
naturelle.

On voit combien, à l'artificialisme et à l'animisme primitifs,
succède une rationalisation progressive de la représentation du
monde. Cette rationalisation, sur laquelle il nous faut encore
insister en quelques mots, est surtout appréciable au moyen des

procédés suivants. Au lieu de se borner à avoir, avec l'enfant,
une conversation toute verbale, on peut instituer de petites
exjiériences physiques à propos desquelles a lieu l'interrogatoire.

Les expériences les plus simples sont, à cet égard, les

meilleures. Le résultat très général que nous avons obtenu, est que
la pensée de l'enfant procède du dynamisme ou du substantialisme,

à un mécanisme de plus en plus fondé sur les relations
logiques.

Voici un premier exemple. On présente à l'enfant un verre
d'eau rempli aux trois quarts. On montre aussi à l'enfant un
caillou et on demande ce que fera l'eau si l'on immerge le caillou.

Puis on fait l'expérience et l'on demande à l'enfant d'en

expliquer le résultat. Chose étrange, ce n'est qu'à partir de 9-10

ans que les enfants ont été capables de donner l'explication
correcte, c'est-à-dire de comprendre que le niveau de l'eau s'élève

parce que le caillou est gros et occupe de la place. Les enfants
les plus jeunes ont au contraire d'emblée recouru à une
explication dynamique. Ils ont prétendu que l'eau monte parce que
le caillou est lourd, et, qu'étant lourd il pèse sur l'eau et produit
un courant, ce qui explique pourquoi l'eau se soulève. Il n'y a



LA REPRESENTATION DU MONDE CHEZ LENFANT Ilo

pas là qu'une nuance verbale. Ces enfants estiment, par exemple,

qu'un petit clou fera plus monter l'eau qu'un bloc de bois,

jiaree que le clou est lourd. Ou surtout, ces enfants admettent
qu'un caillou immergé, mais retenu par un fil de manière à ce

qu'il ne touche pas le fond, ne doit pas faire monter l'eau. Pour

eux c'est la pression du caillou sur le fond du verre qui produit
le courant de l'eau.

Cette orientation d'esjirit dynamique est bien claire dans le

cas de la flottaison des bateaux ou de la suspension des nuages.
Pour les enfants de 4 à 9 ans, les bateaux flottent, non pas parce
qu'ils sont légers, mais jiaree qu'ils vont vite. S'ils s'arrêtaient,
ils couleraient, et, s'ils peuvent s'arrêter quelques instants,
c'est qu'ils ont assez d'élan pour cela. Il y a vol plané. De même.
si les nuages restent suspendus en l'air, ce n'est pas parce qu'ils
sont légers. Au contraire, ils sont considérés comme lourds.
C'est parce qu'ils vont assez vite pour être soutenus par leur

propre élan. Ils volent. Ce n'est que vers 9-10 ans que les idées de

poids et de poids relatifs ajqiaraissent et permettent l'explication

correcte. A suivre cette évolution, on distingue nettement
ses deux aspects. D'une part, au point, de vue logique, le poids
est de moins en moins considéré comme un absolu : il est

progressivement rapporté au volume. D'autre part, au point de

vue physique, l'explication mécanique succède ainsi peu à peu
au dynamisme animiste.

Un autre exemple frappant est celui des ombres. On fait sulla

table une ombre devant l'enfant, avec la main ou avec un
livre, et on demande d'expliquer le phénomène. On demande
aussi à l'enfant de prévoir de quel côté se produira l'ombre,

par rapport à la source lumineuse. Ici encore, l'évolution des

réjionses procède très nettement du substantialisme dynamique
ou relativisme mécanique. Nous pouvons distinguer quatre
stades dans ces réponses.

Le premier stade est caractérisé par une sorte de raisonnement

par participation, à la manière des primitifs. L'enfant
déclare, par exemple, que l'ombre produite sur la table vient de

dessous les arbres ou vient du ciel, c'est-à-dire de la nuit, ou vient
du fond de la chambre. Autrement dit, pour lui il y a non seulement

identité d'essence entre l'ombre produite et toutes les

autres ombres de l'univers, mais encore action directe les unes



214 JE VN PIAGET

sur les autres. 11 suffit de mettre un livre au-dessus d'une table

pour qu'un morceau du ciel ou un lambeau de l'ombre accrochée

aux arbres accoure se situer sous le livre.
Durant un second stade, l'enfant renonce à ces participa-

lions, mais il n'abandonne pas, pour autant, l'idée que l'ombre
est une substance et que cette substance se meut elle-même.
Pour l'enfant l'ombre sort de la main, ou sort du livre, et elle

peut se diriger de n importe quel côté. La relation entre l'ombre
et la source lumineuse n'est nullement comprise.

Durant un troisième cette relation est, au contraire, distinctement

ajierçue. L'enfant sait jirévoir que l'ombre est toujours
dirigée du côté ojiposé à celui de la fenêtre, ou de ia lampe.
Seulement l'enfant continue à croire que l'ombre est une substance
issue du livre ou de la main. Si cette substance se dirige du côté
inverse de celui du jour, c'est que l'ombre est noire et qu'elle fuit
le jour.

Ce n'est que durant un quatrième stade, c'est-à-dire vers 9-10

ans, que l'ombre est nettement conçue comme une absence de

lumière et que l'objet, cause de l'ombre, est considéré comme
un simjile écran. On voit combien ces quelques faits convergent
pour montrer l'abandon progressif du dynamisme au profit de

l'explication mécaniste et rationnelle.

Telles sont, dans les grandes lignes, les représentations du
monde de l'enfant.

Nous sommes restés très près, trop près peut-être des faits.
Mais il convient, avant toutes choses, de prouver qu'il y a une

pensée de l'enfant, influencée certes par l'ambiance sociale, mais

originale en de nombreux points. Cette pensée diffère de celle de

l'adulte en sa structure même. Elle en diffère aussi, comme on
vient de le voir, par son contenu représentatif. Le problème
est maintenant d'essayer d'expliquer cette pensée et de la

comparer, si faire se peut, aux mentalités primitives, morbides, etc.
Mais cette comparaison est trop délicate et trop pleine
d'embûches jiour qu'on puisse la tenter dès aujourd'hui.

Jean Piaget.


	La représentation du monde chez l'enfant

