Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 13 (1925)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISCELLANEES

PUBLICATIONS RECENTES

LIBERTE, EGALITE, SOLIDARITE

Adrien Naviree. Liberté, égalité, solidarité. Essais d’analyse. Lausanne,
Payot, 1924. 1 vol. 1n-8, de 124 p.

Dans la préface de ce fort intéressant opuscule, M. Naville définit lui-
méme ’objet de ses recherches : « Je ne propose guére de programme
écrit-il, J’essaie un débrouillement de notions ». Charles Secrétan s’ef-
forcait de construire une philosophie sur le double fondement de la li-
berté et de la solidarité ; cet imposant édifice n’a rien perdu de sa gran-
deur, mais on est obligé de reconnaitre qu’ici et la certaines définitions
laissent a désirer et n’ont pas toute la précision voulue. Le mathémati-
cien peut déterminer de maniére rigoureuse ’objet et la portée des défi-
nitions dont il part ; le philosophe ne posséde pas ce privilége vu la
complexité et la généralité des notions premiéres de la philosophie ;
c’est pourquor la distinction que Pascal établissait entre 'esprit de
géométrie et celul de finesse correspond a bien des égards a celle qui
existe entre I’esprit mathématique et I'esprit philosophique. Mais cette
restriction faite, il n’en reste pas moins que le philosophe doit s’efforcer.,
par une analyse préalable, de fixer avec le maximum de rigueur et d’ob-
jectivité la signification des notions qui constituent 'ossature de tout
systéme : il n’y a de cohérence possible qu’a cette condition, et de
progrés philosophique par conséquent.

Aussi M. Naville rend-il une service signalé aux chercheurs de tout
ordre en s’efforcant de débrouiller des notions aussi compliquées que
celles de liberté, d’égalité et de solidarité ; cela est d’autant plus néces-
saire que ces idées ont un usage courant qui dépasse de beaucoup les
limites de la spéculation théorique ; le politique, le sociologue, le mora-
liste, etc. y recourent souvent et leurs discussions découvrent cons-



156 MISCELLANEES

tamment 'ambiguité des mots dont ils parlent ; s1 'on voulait se don-
ner la peine de préciser 'emploi du mot « liberté » par exemple, on s’évi-
terait bien des embarras et des contre-sens qui ont leurs répercussions
dans la pratique.

En outre, M. Naville a une méthode de discussion fort intéressante :
ces notions abstraites ne deviennent véritablement claires et mania-
bles que dans la mesure ou on les applique a des cas concrets, ot on
les soumet a I’épreuve de la réalité visible et tangible. C’est pourquoi
Pauteur se tient dans un contact étroit avec le réel, illustre chaque défi-
nition de nombreux exemples qui font mieux ressortir leur fécondité ;
c’est mieux qu’'un débrouillement de notions, c’est une illustration et
une défense de leurs significations essentielles. 11 commence par les
étudier en sociologue et en psychologue, il ne les examine en moraliste
qu’aprés cette premiére mise au point ; cela encore marque avec plus
de netteté son intention de « réalisme », au meilleur sens du mot.

La science ne connait pas d’ames collectives, mais seulement des
ames individuelles ; le seul but qu’elle puisse assigner a leurs efforts,
ce sont « leurs satisfactions individuelles, leur activité hibre » ; par con-
séquent « 1l faudrait, en science sociale, placer la Solidarité a coté de
PEgalité, et en quelque sorte au-dessous de la Liberté, dont 'une et
Pautre seraient les moyens» (p. 6).

Dans son chapitre sur la Liberté, auteur part de la formule de Se-
crétan qui distingue entre « la liberté e exécution, de Iaction et celle
delarésolution, de la volonté » (p. 7) ; il dénomme celle-ci « libre-arbitre »
(possibilité de choisir son but) et celle-1a «liberté d’exécution» ; 1l admet
la premiére mais n’étudiera que la seconde. La liberté d’exécution
consiste a faire ce qu’on veut, elle implique volonté et résulte de la
disposition de moyens extérieurs. M. Naville distingue ensuite entre
liberté d’exécution interne et externe ; il qualifie la premiére de « liberté
psychique » qu’il ne faut pas confondre avec le libre-arbitre ; ¢’est peut-
étre bien I'une de ses analyses les plus judicieuses mais aussi, I'une des
plus difficiles & bien pénéirer : en effei, des iendances contraires se dis-
putent la victoire dans I’esprit de chacun : la résolution une fois prise
(libre-arbitre), il faut la faire triompher des obstacles multiples, des habi-
tudes acquises qui s’opposent a sa réalisation. Mais nous nous conten-
tons de signaler I’existence d’actions et de réactions trés compliquées
entre une résolution et sa réalisation intérieure préalable ; 1l v a la un
vaste champ de recherches dans lequel l'auteur s’est contenté de
poser quelques jalons. Par rapport aux moyens extérieurs la liberté
est une « domination» ; mais la domination de 'un peut exclure
celle de I'autre ; M. Naville étudie la question dans les cas de liberté
physique, de liberté sociale naturelle, politique ou civile.

Dans son chapitre sur I’Egalité, 'auteur distingue entre l'égalité
« des apports dans les échanges» et celle « des bilans individuels » ; 1l



MISCELLANEES 157

y a égalité des apports lorsqu’on échange une satisfaction A contre une
satisfaction B équivalente : ainsi lorsqu’un ouvrier qu1 fabrique 2 pieé-
ces regoit 10 francs et que celur qui en fabrique 3 regoit 15 francs, 1l
y a égahité d’apport dans I’échange d’un certain travail contre une cer-
taine somme d’argent. « Que, tout compte fait, les sommes de satis-
factions de deux ou plusieurs individus solent a peu prés égales, voila
Pégalité des bilans. » (p. 47) L’auteur marque 'opposition trés vive qui
existe entre ces deux sortes d’égalités : «l'égalité dans les échanges
augmente donc I'inégalité des bilans individuels» (p. 47). La notion
d’égalité comporte donc une ambiguité fondamentale qu’il ne faut ja-
mais perdre de vue et que nous sommes reconnaissants a M. Naville
d’avoir si courageusement posée et discutée.

Vient enfin un chapitre sur la Solidarité que M. Naville définissait par
ce mot d’un ouvrier a d’autres : « Nous dépendons de vous, comnme vous
dépendez de nous» ; & notre avis, 1l s’agit plutot dans ce cas d’« inter-
dépendance » que de «solidarité ». I.’auteur définit bien la solidarité
comme une dépendance bilatérale harmonique (p. 71) ; mais nous n’a-
vons pas trouvé tout le long de la discussion la clarté entiére sur ce
point et 1l nous semble que 'ambiguité entre ces deux définitions per-
siste au cours de I'analyse. Il v aurait tout & gagner, a notre avis du
moins, A distinguer de maniére précise entre 'interdépendance, comme
dépendance bilatérale, et la solidarité comme dépendance bilatérale
ordonnée et harmonique. Prenons un exemple : I’Allemagne et la France
sont interdépendantes, elles ne sont pas solidaires : la Suisse romande
et la Suisse allemande sont interdépendantes et solidaires par contre.
Nous nous contentons de cette bréve indication, n’ayant ni le temps,
ni la place pour insister davantage.

Le livre de M. Naville est un de ces livres utiles qu’on lit, qu'on relit
avec intérét, dont on a tout profit & assimiler les analyses fouillées et
précises ; nous souhaitons a ce petit livre ’heureuse fortune qu’il mé-
rite.

JEAN DE LA HarrE.

COMMENT IL FAUT LIRE LA BIBLE

Harry Emerson Fospick. The Moderne Use of the Bible. London, Stu-
dent Christian Movement, 1924. 1 vol. in-16 de 291 p.

C’est un beau livre et un livre courageux que nous donne 1c1 M. H.-E.
Fosdick et que publie I’Association chrétienne d’étudiants d’Angle-
terre. Certains ouvrages du prédicateur et théologien américain ont



158 MISCELLANEES

été traduits en francais : Servir, Jésus Homme, Pourquot la priére? Au-
cun, a notre avis, n’égale celui-ci par la force de la pensée, la clarté des
1dées et I'originalité de 'exposition. On a 'impression trés nette d’avoir
a faire 4 un homme parfaitement compétent, vous parlant d’un sujet
qu’il connait a fond.

Voici la theése centrale du livre : la Bible exprime les vérités reli-
gieuses les plus profondes, celles qui, de nos jours comme jadis, peuvent
seules faire vivre I'humanité; mais elle les exprime parfois en un lan-
gage qui n’est plus le ndtre, les écrivains sacrés se servent de caté-
gories de pensée que beaucoup de gens ne comprennent plus & I'heure
actuelle. Le devoir de notre génération est de retrouver, de réassimiler
ces vérités éternelles, et de les exprimer sous une forme mieux adaptée
a notre maniére de penser et de sentir.

Certaines paroles des Ecritures n’ont pas besoin d’étre « retraduites ».
Quand, par exemple, Jésus dit : « Heureux ceux qui ont le cceur pur,
car ils verront Dieu», ou encore: « Venez a moi, vous tous qui étes fati-
gués et chargés et je vous donnerai le repos», nous saisissons immédiate-
ment ; Phumanité de tous les temps a compris, et comprendra sans
doute a lPavenir, sans qu’aucune réadaptation de langage soit
nécessaire.

D’autres textes bibliques, par contre, renferment ce que Fosdick
appelle des « expériences capables d’étre reproduites », mais les expri-
ment dans des termes que I’homme moderne qui n’a pas de culture
historique n’arrive pas, avec la meilleure volonté du monde, a saisir.
L’auteur illustre sa pensée par quatre exemples typiques : La Bible
parle de la résurrection de la chair, du retour physique de Jésus, de la
possession démoniaque et d’apparitions d’anges. Ce sont la des caté-
gories de pensée dans lesquelles bien peu d’hommes se meuvent de nos
jours. Ellesn’en expriment pas moins des vérités éternelles : I'immor-
talité de I’Ame, la victoire finale de Dieu dans ce monde, la réalité du
péché et du mal, la proximité de Dieu et 'immanence du Saint Esprit.
Autant les premiéres formes de pensée nous sont étrangéres, autant
les secondes nous sont en quelque sorte congénitales et doivent se
substituer aux premiéres dans notre langage religieux.

Mais il ne faudrait pas croire que Fosdick soit un admirateur béat
de tout ce qui est moderne. Il voit trés bien «les périls de la nouvelle
position » (c’est le titre d’un de ses meilleurs chapitres). L’esprit mo-
derne, a force de développer le sens critique et analytique, risque de
négliger I'attitude du respect, de la révérence. Il risque aussi, a force
de mettre I'accent sur ’élément moral, de tomber dans le vague au
point de vue de la pensée systématique, de ne pas parvenir & une synthése
satisfaisant l'intelligence. Enfin, il risque, autant que les générations
précédentes, d’étre le prisonnier des formes de pensée de son époque
et de tomber ainsi dans des étroitesses et des préjugés identiques a



MISCELLANEES 159

ceux de nos ancétres. Ce n’est pas se montrer libéral que de
n’accepter aucune autre forme de pensée que celle de nos contem-
porains.

Le chapitre intitulé « Le miracle et la lo1» (Miracle and Law) est fort
intéressant, mais c’est aussi celuil qui présente le plus de flanc a la cri-
tique. Il serait trop long de discuter ici I’argumentation de Fosdick.
A notre avis, 'auteur, involontairement entrainé par son éloquence
et par sa pensée personnelle, expose des 1dées parfaitement justes en
elles-mémes, mais qui ne répondent pas exactement a la question.
Lorsqu’il conclut son chapitre par cette exhortation : « A vous qui allez
parcourir le monde et précher I’Evangile, je dis: Faites en sorte que les
hommes croient au miracle, mais faites qu’ils y croient en expérimentant
eux-mémes dans leurs vies actuelles la puissance de Dieu », c’est fort
beau, c’est juste jusqu’a un certain point. Mais cela répond-il a la ques-
tion que posent les miracles bibliques ? Cela explique-t-1l, par exem-
ple, le récit évangélique de la résurrection de Jésus ? — Il ne suffit pas
de parler d’expériences « capables d’étre reproduites » (reproducible
experiences, repealable experiences). Le christianisme repose sur autre
chose encore : & savoir sur des faits historiques et sur une révélation
nouvelle de Dieu par ces faits. Il faut — pour employer les mots
mémes de Fosdick — que la pensée religieuse moderne «nous rende
le Christ historique et son Evangile impérissable ». Elle y parvient
toujours plus, nous le croyons ; seulement Fosdick ne le montre pas
avec assez de clarté : le mouvement oratoire fait parfois dévier la pen-
sée de ’auteur.

Mais assez de réserves. Les imperfections du volume ne diminuent
pas notre gratitude envers I'auteur. II démontre clairement que la
valeur religieuse de la Bible n’est pas diminuée — bien au contraire !
— par 'emploi des méthodes critiques de la science historique,

En terminant, nous voudrions exprimer I’espoir que ce livre soit
traduit et mis ainsi a la portée du public de langue francaise, non seu-
lement des pasteurs et des moniteurs d’école du dimanche, mais de
tous ceux que préoccupe la question de la « mise au point » de la pen-
sée protestante. Le livre de Fosdick est, 4 cet égard, une des plus inté-
ressantes contributions que le protestantisme américain nous ait four-
nies jusqu’ic.

RoBerT WERNER.



160 MISCELLANEES

UNE ETUDE SUR EDMOND SCHERER

F. SusrtLia. La crise de la fou d’Edmond Scherer. Un probléme actuel,
Lausanne, La Concorde, 1925. 150 p. in-12.

Il faut féliciter les pasteurs qui, malgré une tiche absorbante, savent
trouver le temps d’écrire. M. Fernand Subilia, de Saint-Légier, est de
ceux-la. Aprés avoir publié quelques brochures sur des sujets de Mis-
sion ou de cure d’ames, il vient d’offrir au public que préoccupent les
questions religieuses un petit volume sur Edmond Scherer.

Disons-le d’emblée, M. Subilia n’apporte pas d’éléments nouveaux
sur ce célebre cas d’inconversion qui n’a cessé de troubler les théolo-
giens de langue francaise depuis trois quarts de siécles. Il n’a ni exhumé
des documents inconnus ni recueilli des confidences inédites propres
a jeter une lumiére plus compléte sur un drame intime qui, malgré
toutes les explications qu’on en a données, demeure mystérieux.

Avec Gaston Frommel, dont il reprend 'interprétation, 1l discerne la
cause profonde de la banqueroute de Scherer dans une atrophie du
sentiment de ’obligation de conscience. « Aux deux éléments qui cons-
tituent le moi de Scherer : mysticisme religieux et intellectualisme
scientifique, il manque un facteur qui etit pu les concilier et les unir :
la volonté morale. » ( p. 76).

S1 M. Subilia n’a pas songé a ouvrir une voie nouvelle a I'étude
de la crise de Scherer il s’est appliqué, par contre, a en souligner I'intérét
permanent et, dans sa conclusion comme dans le dernier chapitre,
intitulé « P'actualité de Scherer » il s’est efforcé de définir, pour le
grand public et en particulier, pour la jeunesse qui cherche, la vraie
foi, la distinguant de la croyance, marquant le fondement sur lequel
elle repose et tragant le chemin qui y conduit.

Ces pages que rehausse 'accent du témoignage personnel contien-
nent des remarques utiles, de justes distinctions et trahissent un noble
souci d’apostolat, mais leur valeur apologétique est compromise, a
nos yeux, par un «symbolo-fidéisme» qui a pu se révéler libérateur en
une époque de dogmatisme étroit, mais qui, dans son imprécision,
parait aujourd’hui suranné et incapable de satisfaire vraiment les

esprits avides de clarté et de vie.
Pua. DavuLte.



	Miscellanées

