
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

PUBLICATIONS RECENTES

LIBERTE, EGALITE, SOLIDARITE

Adrien Neville. Liberté, égalité, solidarité. Essais d'analyse. Lausanne,
Payot, 1924. 1 vol. in-8, de 124 p.

Dans la préface de ce fort intéressant, opuscule, M. Naville définit lui-
même l'objet de ses recherches : « Je ne propose guère de programme
écrit-il, j'essaie un débrouillement de notions ». Charles Secrétan
s'efforçait de construire une philosophie sur le double fondement de la
liberté et de la solidarité ; cet imposant édifice n'a rien perdu de sa grandeur,

mais on est obligé de reconnaître qu'ici et là certaines définitions
laissent à désirer et n'ont pas toute la précision voulue. Le mathématicien

peut déterminer de manière rigoureuse l'objet et la portée des
définitions dont il part ; le philosophe ne possède pas ce privilège vu la
complexité et la généralité des notions premières de la philosophie ;

c'est pourquoi la distinction que Pascal établissait entre l'esprit de

géométrie et celui de finesse correspond à bien des égards à celle qui
existe entre l'esprit mathématique et l'esprit philosophique. Mais cette
restriction faite, il n'en reste pas moins que le philosophe doit s'efforcer,

par une analyse préalable, de fixer avec le maximum de rigueur et
d'objectivité la signification des notions qui constituent l'ossature de tout
système : il n'y a de cohérence possible qu'à cette condition, et de

progrès philosophique par conséquent.
Aussi M. Naville rend-il une service signalé aux chercheurs de tout

ordre en s'efforçant de débrouiller des notions aussi compliquées que
celles de liberté, d'égalité et de solidarité ; cela est d'autant plus nécessaire

que ces idées ont un usage courant qui dépasse de beaucoup les

limites de la spéculation théorique ; le politique, le sociologue, le moraliste,

etc. y recourent souvent et leurs discussions découvrent cons-



156 MISCELLANÉES

tamment l'ambiguité des mots dont ils parlent ; si l'on voulait se donner

la peine de préciser l'emploi du mot >« liberté » par exemple, on
s'éviterait bien des embarras et des contre-sens qui ont leurs répercussions
dans la pratique.

En outre, M. Naville a une méthode de discussion fort intéressante :

ces notions abstraites ne deviennent véritablement claires et maniables

que dans la mesure où on les applique à des cas concrets, où on
les soumet à l'épreuve de la réalité visible et tangible. C'est pourquoi
l'auteur se tient dans un contact étroit avec le réel, illustre chaque
définition de nombreux exemples qui font mieux ressortir leur fécondité ;

c'est mieux qu'un débrouillement de notions, c'est une illustration et
une défense de leurs significations essentielles. Il commence par les

étudier en sociologue et en psychologue, il ne les examine en moraliste
qu'après cette première mise au point ; cela encore marque avec plus
de netteté son intention de « réalisme », au meilleur sens du mot.

La science ne connaît pas d'âmes collectives, mais seulement des

âmes individuelles ; le seul but qu'elle puisse assigner à leurs efforts,
ce sont « leurs satisfactions individuelles, leur activité libre » ; par
conséquent « il faudrait, en science sociale, placer la Solidarité à côté de

l'Egalité, et en quelque sorte au-dessous de la Liberté, dont l'une et
l'autre seraient les moyens » (p. 6).

Dans son chapitre sur la Liberté, l'auteur part de la formule de

Secrétan qui distingue entre «la liberté«¥l'exécution, de l'action et celle
de la résolution, de la volonté » (p. 7) ; il dénomme celle-ci « libre-arbitre »

(possibilité de choisir son but) et celle-là «liberté d'exécution» ; il admet
la première mais n'étudiera que la seconde. La liberté d'exécution
consiste à faire ce qu'on veut, elle implique volonté et résulte de la

disposition de moyens extérieurs. M. Naville distingue ensuite entre
liberté d'exécution interne et externe ; il qualifie la première de « liberté
psychique » qu'il ne faut pas confondre avec le libre-arbitre : c'est peut-
être bien l'une de ses analyses les plus judicieuses mais aussi, l'une des

plus difficiles à bien pénétrer: en effet, des tendances contraires se

disputent la victoire dans l'esprit de chacun : la résolution une fois prise
(libre-arbitre), il faut la faire triompher des obstacles multiples, des
habitudes acquises qui s'opposent à sa réalisation. Mais nous nous contentons

de signaler l'existence d'actions et de réactions très compliquées
entre une résolution et sa réalisation intérieure préalable ; il y a là un
vaste champ de recherches dans lequel l'auteur s'est contenté de

poser quelques jalons. Par rapport aux moyens extérieurs la liberté
est une « domination » ; mais la domination de l'un peut exclure
celle de l'autre ; M. Naville étudie la question dans les cas de liberté
physique, de liberté sociale naturelle, politique ou civile.

Dans son chapitre sur l'Egalité, l'auteur distingue entre l'égalité
« des apports dans les échanges » et celle « des bilans individuels » ; il



MISCELLANÉES 157

y a égalité des apports lorsqu'on échange une satisfaction A contre une
satisfaction B équivalente : ainsi lorsqu'un ouvrier qui fabrique 2 pièces

reçoit 10 francs et que celui qui en fabrique 3 reçoit 15 francs, il
y a égalité d'apport dans l'échange d'un certain travail contre une
certaine somme d'argent. « Que, tout compte fait, les sommes de
satisfactions de deux ou plusieurs individus soient à peu près égales, voilà
l'égalité des bilans. » (p. 47) L'auteur marque l'opposition très vive qui
existe entre ces deux sortes d'égalités : « l'égalité dans les échanges
augmente donc l'inégalité des bilans individuels » (p. 47). La notion
d'égalité comporte donc une ambiguité fondamentale qu'il ne faut
jamais perdre de vue et que nous sommes reconnaissants à M. Naville
d'avoir si courageusement posée et discutée.

Vient enfin un chapitre sur la Solidarité que M. Naville définissait par
ce mot d'un ouvrier à d'autres : « Nous dépendons de vous, comme vous
dépendez de nous » ; à notre avis, il s'agit plutôt dans ce cas d'«
interdépendance » que de « solidarité ». L'auteur définit bien la solidarité
comme une dépendance bilatérale harmonique (p. 71) ; mais nous
n'avons pas trouvé tout le long de la discussion la clarté entière sur ce

point et il nous semble que l'ambiguité entre ces deux définitions
persiste au cours de l'analyse. Il y aurait tout à gagner, à notre avis du
moins, à distinguer de manière précise entre l'interdépendance, comme
dépendance bilatérale, et la solidarité comme dépendance bilatérale
ordonnée et harmonique. Prenons un exemple : l'Allemagne et la France
sont interdépendantes, elles ne sont pas solidaires : la Suisse romande
et la Suisse allemande sont interdépendantes et solidaires par contre.
Nous nous contentons de cette brève indication, n'ayant ni le temps,
ni la place pour insister davantage.

Le livre de M. Naville est un de ces livres utiles qu'on lit, qu'on relit
avec intérêt, dont on a tout profit à assimiler les analyses fouillées et
précises : nous souhaitons à ce petit livre l'heureuse fortune qu'il
mérite.

Jean de la Harpe.

COMMENT IL FAUT LIRE LA BIBLE

Harry Emerson Fosdick. The Moderne Use of the Bible. London,
Student Christian Movement, 1924. 1 vol. in-16 de 291 p.

C'est un beau livre et un livre courageux que nous donne ici M. H.-E.
Fosdick et que publie l'Association chrétienne d'étudiants d'Angleterre.

Certains ouvrages du prédicateur et théologien américain ont



158 MISCELLANEES

été traduits en français : Servir, Jésus Homme, Pourquoi la prière?
Aucun, à notre avis, n'égale celui-ci par la force de la pensée, la clarté des
idées et l'originalité de l'exposition. On a l'impression très nette d'avoir
à faire à un homme parfaitement compétent, vous parlant d'un sujet
qu'il connaît à fond.

Voici la thèse centrale du livre : la Bible exprime les vérités
religieuses les plus profondes, celles qui. de nos jours comme jadis, peuvent
seules faire vivre l'humanité; mais elle les exprime parfois en un
langage qui n'est plus le nôtre, les écrivains sacrés se servent de
catégories de pensée que beaucoup de gens ne comprennent plus à l'heure
actuelle. Le devoir de notre génération est de retrouver, de réassimiler
ces vérités éternelles, et de les exprimer sous une forme mieux adaptée
à notre manière de penser et de sentir.

Certaines paroles des Ecritures n'ont pas besoin d'être « retraduites ».

Quand, par exemple, Jésus dit : « Heureux ceux qui ont le cœur pur,
car ils verront Dieu», ou encore : «Venez à moi, vous tous qui êtes

fatigués et chargés et je vous donnerai le repos », nous saisissons immédiatement

; l'humanité de tous les temps a compris, et comprendra sans
doute à l'avenir, sans qu'aucune réadaptation de langage soit
nécessaire.

D'autres textes bibliques, par contre, renferment ce que Fosdick
appelle des « expériences capables d'être reproduites », mais les expriment

dans des termes que l'homme moderne qui n'a pas de culture
historique n'arrive pas, avec la meilleure volonté du monde, à saisir.
L'auteur illustre sa pensée par quatre exemples typiques : La Bible
parle de la résurrection de la chair, du retour physique de Jésus, de la
possession démoniaque et d'apparitions d'anges. Ce sont là des

catégories de pensée dans lesquelles bien peu d'hommes se meuvent de nos
jours. Elles n'en expriment pas moins des vérités éternelles : l'immortalité

de l'âme, la victoire finale de Dieu dans ce monde, la réalité du
péché et du mal, la proximité de Dieu et l'immanence du Saint Esprit.
Autant les premières formes de pensée nous sont étrangères, autant
les secondes nous sont en quelque sorte congénitales et doivent se
substituer aux premières dans notre langage religieux.

Mais il ne faudrait pas croire que Fosdick soit un admirateur béat
de tout ce qui est moderne. Il voit très bien « les périls de la nouvelle
position » (c'est le titre d'un de ses meilleurs chapitres). L'esprit
moderne, à force de développer le sens critique et analytique, risque de

négliger l'attitude du respect, de la révérence. Il risque aussi, à force
de mettre l'accent sur l'élément moral, de tomber dans le vague au
point de vue de la pensée systématique, de ne pas parvenir à une synthèse
satisfaisant l'intelligence. Enfin, il risque, autant que les générations
précédentes, d'être le prisonnier des formes de pensée de son époque
et de tomber ainsi dans des étroitesses et des préjugés identiques à



MISCELLANÉES 159

ceux de nos ancêtres. Ce n'est pas se montrer libéral que de

n'accepter aucune autre forme de pensée que celle de nos
contemporains.

Le chapitre intitulé « Le miracle et la loi » (Miracle and Law) est fort
intéressant, mais c'est aussi celui qui présente le plus de flanc à la
critique. Il serait trop long de discuter ici l'argumentation de Fosdick.
A notre avis, l'auteur, involontairement entraîné par son éloquence
et par sa pensée personnelle, expose des idées parfaitement justes en
elles-mêmes, mais qui ne répondent pas exactement à la question.
Lorsqu'il conclut son chapitre par cette exhortation : « A vous qui allez

parcourir le monde et prêcher l'Evangile, je dis : Faites en sorte que les

hommes croient au miracle, mais faites qu'ils y croient en expérimentant
eux-mêmes dans leurs vies actuelles la puissance de Dieu », c'est fort
beau, c'est juste jusqu'à un certain point. Mais cela répond-il à la question

que posent les miracles bibliques Cela explique-t-il, par exemple,

le récit évangélique de la résurrection de Jésus ?— Il ne suffit pas
de parler d'expériences « capables d'être reproduites » (reproducible
experiences, repeatable experiences), he christianisme repose sur autre
chose encore : à savoir sur des faits historiques et sur une révélation
nouvelle de Dieu par ces faits. Il faut — pour employer les mots
mêmes de Fosdick — que la pensée religieuse moderne « nous rende
le Christ historique et son Evangile impérissable ». Elle y parvient
toujours plus, nous le croyons ; seulement Fosdick ne le montre pas
avec assez de clarté : le mouvement oratoire fait parfois dévier la pensée

de l'auteur.
Mais assez de réserves. Les imperfections du volume ne diminuent

pas notre gratitude envers l'auteur. Il démontre clairement que la
valeur religieuse de la Bible n'est pas diminuée — bien au contraire
— par l'emploi des méthodes critiques de la science historique,

En terminant, nous voudrions exprimer l'espoir que ce livre soit
traduit et mis ainsi à la portée du public de langue française, non
seulement des pasteurs et des moniteurs d'école du dimanche, mais de

tous ceux que préoccupe la question de la « mise au point » de la pensée

protestante. Le livre de Fosdick est, à cet égard, une des plus
intéressantes contributions que le protestantisme américain nous ait fournies

jusqu'ici.
Robert Werner.



160 MISCELLANEES

UNE ETUDE SUR EDMOND SCHERER

F. Subilia. La crise de la foi d'Edmond Scherer. Un problème actuel,
Lausanne, La Concorde. 1925. 150 p. in-12.

Il faut féliciter les pasteurs qui, malgré une tâche absorbante, savent
trouver le temps d'écrire. M.Fernand Subilia, de Saint-Légier, est de
ceux-là. Après avoir publié quelques brochures sur des sujets de Mission

ou de cure d'âmes, il vient d'offrir au public que préoccupent les
questions religieuses un petit volume sur Edmond Scherer.

Disons-le d'emblée, M. Subilia n'apporte pas d'éléments nouveaux
sur ce célèbre cas d'inconversion qui n'a cessé de troubler les théologiens

de langue française depuis trois quarts de siècles. Il n'a ni exhumé
des documents inconnus ni recueilli des confidences inédites propres
à jeter une lumière plus complète sur un drame intime qui, malgré
toutes les explications qu'on en a données, demeure mystérieux.

Avec Gaston Frommel, dont il reprend l'interprétation, il discerne la
cause profonde de la banqueroute de Scherer dans une atrophie du
sentiment de l'obligation de conscience. « Aux deux éléments qui
constituent le moi de Scherer : mysticisme religieux et intellectualisme
scientifique, il manque un facteur qui eût pu les concilier et les unir :

la volonté morale. » p. 76).
Si M. Subilia n'a pas songé à ouvrir une voie nouvelle à l'étude

de la crise de Scherer il s'est appliqué, par contre, à en souligner l'intérêt
permanent et, dans sa conclusion comme dans le dernier chapitre,
intitulé « l'actualité de Scherer » il s'est efforcé de définir, pour le

grand public et en particulier, pour la jeunesse qui cherche, la vraie
foi, la distinguant de la croyance, marquant le fondement sur lequel
elle repose et traçant le chemin qui y conduit.

Ces pages que rehausse l'accent du témoignage personnel contiennent

des remarques utiles, de justes distinctions et trahissent un noble
souci d'apostolat, mais leur valeur apologétique est compromise, à

nos yeux, par un «symbolo-fidéisme» qui a pu se révéler libérateur en
une époque de dogmatisme étroit, mais qui, dans son imprécision,
paraît aujourd'hui suranné et incapable de satisfaire vraiment les

esprits avides de clarté et de vie.
Ph. Daulte.


	Miscellanées

