
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: Études critiques : les essais d'apologétique et de morale chrétiennes de
M. Philippe Bridel

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ESSAIS

D'APOLOGÉTIQUE ET DE MORALE CHRÉTIENNES

DE M. PHILIPPE BRIDEL

Le livre que M. Bridel, répondant aux instances de ses anciens

élèves, se décide à offrir à ceux de nos contemporains qu'intéresse la

pensée chrétienne (1), se trouve être un recueil d'études composées
indépendamment les unes des autres. A peine y distingue-t-on ici
ou là (dans les trente dernières pages, peut-être, qui reprennent le

motif du début du volume) les répétitions dont l'auteur croit devoir
s'excuser en sa trop modeste préface. L'ensemble est d'une solide
architecture, aux lignes maîtresses marquées à souhait, ainsi qu'on
pouvait l'attendre d'un philosophe emèrite.

A la base, l'analyse exemplairement précise, en sa brièveté, des
aspirations de l'homme (p. 1 ss). Ce sont, au niveau supérieur normal de

l'humanité, celles de la vérité, de la beauté, de la bonté morale, qui
convergent vers l'idéal de la fraternité. Cet idéal serait chimère, et la
vie n'aurait plus de sens, si l'athéisme était fondé. Il implique l'existence

d'un Dieu-Père... Le lecteur trouvera là une démonstration,
aussi convaincante qu'il se peut en ce domaine, de la nécessité du
mouvement qui entraîne l'humanité vers la foi chrétienne.

Tout aussitôt, et afin de parer à une objection que certain
intellectualisme (celui des demi-savants surtout, ou des apprentis en vraie
science) ne manque pas de formuler, la réponse à la question : Accepter
l'Evangile, est-ce sacrifier sa liberté de penser? — Qu'on veuille bien,
conseille M. Bridel, ne pas confondre la liberté avec le vide de la pensée.

Les convictions chrétiennes fournissent à la réflexion « le plus
substantiel des aliments » tout en lui ouvrant « les plus vastes horizons ».

(1) L'Humanité et son chef. Lausanne, Payot, 1925.



148 MAURICE NEESER

Et puis, et surtout, la foi au Dieu du théisme évangélique ne procure-
t-elle pas (et elle seule) à la science les garanties d'un travail fructueux,
puisque seule elle implique un univers foncièrement intelligible? Il
faut méditer ce deuxième morceau, tout entier (p. 21 ss). Il recèle,
sur un problème trituré au point que le seul énoncé nous en donnerait
ailleurs la nausée, des choses d'une fraîcheur très profonde.

Cette double argumentation (l'une positive, celle qui montre comment
l'Evangile répond aux plus hautes aspirations humaines; l'autre
négative, celle qui écarte en qui veut croire la crainte d'un assujettissement

de la pensée) a établi le droit de la foi chrétienne. L'apologiste
court à sa tâche prochaine : il s'agit d'établir l'existence historique de

l'objet de cette foi (p. 45 ss). — Le mythe du Dieu-Père, s'il était éclos

quelque part et sans acte d'origine au sein du folklore religieux, ou
l'idée d'un Dieu-Père telle que la raison des philosophes s'est imaginé
à l'occasion qu'elle la tirait de son propre fond, ne constitueraient en

effet, pour l'esprit désireux de savoir que l'idéal humain sera réalisé,
qu'une trompeuse assurance. Mais le christianisme a son origine dans

une réalité historique. Cette manifestation dans l'histoire de l'existence
du Dieu-Père, M. Bridel la montre dans le mystère de la personne
du « Fils unique ». L'existence même de cette personne lui paraît
suffisamment prouvée par l'inimitable parfum d'authenticité qui se

dégage des récits évangéliques. (Du moins me sera-t-il permis, en ce résumé
très succinct d'un chapitre exceptionnellement touffu, de me borner
à la mention de cet argument.) Quant à la formule du mystère présenté

par la personne du Christ, M. Bridel la verra, au cours de l'étude
suivante, dans la sainteté absolue du Christ et dans sa parfaite communion

morale avec Dieu. Il se borne ici pour l'exprimer, et nous dirons

pourquoi nous le regrettons, à reproduire les expressions bibliques
connues mais intellectuellement moins claires : « La Parole a été faite
chair »... « La grâce de Dieu, salutaire à tous les hommes, a été manifestée

»... « Dieu a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils »... « Il
est mort à cause de nos péchés et ressuscité à cause de notre justification

» (cf. p. 51).
Il existe donc, solidement ancrée dans l'histoire, une religion du

Dieu qui est « notre Père en Jésus-Christ ». Cette religion est-elle
définitive? Est-il aisé d'admettre que l'homme surnaturellement saint,
(ou le Fils parfait de Dieu, ou l'homme-Dieu) soit apparu dans le passé ;

et n'est-ce pas plutôt tout à la fin d'une évolution historique sans cesse

en progrès qu'il faut l'attendre? — Sur la distinction entre le progrès
des sciences et des techniques, qui paraît devoir s'étendre indéfiniment,

et l'idéal spirituel de l'humanité, qui est apparu déjà, qui déjà
a été réalisé de telle sorte que la conscience se déclare incapable d'es-



LES «ESSAIS» DE M. PHILIPPE BRIDF.I 149

pérer mieux, M. Bridel a écrit des pages à mon sens définitives (p.
67-125).

Faut-il arrêter ici l'exposé des problèmes fondamentaux que cherche
à résoudre l'apologétique, ou faut-il y englober encore l'étude qui
suit, sur le mal dans la nature et dans nos vies? S'il est matière à

apologétique, certes, c'est l'existence du mal. Toutefois les morceaux

que nous venons de passer en revue entretiennent entre eux des

rapports d'une étroitesse particulière, qu'ils n'entretiendraient pas au
même degré avec celui que nous abordons. « Comment faut-il
envisager le mal lorsque l'on croit en Dieu » Titre significatif. Les études

précédentes, sur la normalité morale et intellectuelle, le fondement

historique, le caractère définitif de la foi en Dieu, ont amené à cette
dernière. Le lecteur désormais est censé croire en Dieu le Père. Pas plus
qu'elle ne lui épargnera certaines questions de l'ordre immédiatement
pratique, sa foi nouvelle ne lui épargnera certaines questions de l'ordre
théorique. Et encore le qualificatif « théorique » s'applique-t-il bien

imparfaitement à la méditation du problème du mal tel que l'expérience

l'impose à quiconque réfléchit. Cette méditation ne constitué-telle

pas, autant et plus que les incertitudes où peut plonger l'application

de l'idéal évangélique, l'un des tourments de la vie chrétienne?
Les pages consacrées à la théodicée (p. 127-165 en particulier) sont

parmi les plus fortes du livre. Rigoureuse critique de l'optimisme
théologique du dix-huitième siècle : « la nature est semée de désordres

». Rigoureuse critique du pessimisme panthéiste du dix-neuvième
siècle : «la nature n'est pas privée d'ordre». Sur la base d'une loyale
reconnaissance et d'un ferme maintien de ce qui est (les faits constatés),

critique rigoureuse, encore, de la notion traditionnelle de la chute,
par laquelle la pensée chrétienne a longtemps essayé de rendre compte
de l'inextricable mélange universel des biens et des maux... Et cela

pour nous ramener, tour que plusieurs estimeront imprévu mais qu'ils
reconnaîtront animé d'une impressionnante logique, à l'affirmation
de la chute, reculée il est vrai, comme l'ont enseigné après Origene
Charles Secrétan et Renouvier, en deçà du seuil de l'histoire terrestre.

Viennent finalement (puisque nous n'insisterons pas sur les trente
dernières pages) les trois chapitres sur l'application à la vie réelle
de l'idéal évangélique : le chrétien et les nécessités naturelles, le chrétien

en face de son prochain, le chrétien et l'Etat (p. 181 ss). — Composées,
si nous ne faisons erreur, en pleine guerre mondiale, inspirées par le souci
de faire entendre dans l'orageux concert des discussions dont notre
neutralité militaire nous laissa le loisir, le la du diapason normal, ces

leçons garderont toute leur valeur. Nous allons nous permettre quelques



150 MAURICE NEESER

réserves à leur sujet. Elles ne porteront pas sur le fond du débat.
Nous ne songerions guère à réclamer pour la conscience chrétienne
plus large autonomie que celle que lui reconnaît en fait M. Bridel.
Et, sur la légitimité des biens naturels et des institutions juridiques
ou politiques, sur le devoir général d'obéissance à leur égard, le moraliste
lausannois émet des réflexions à mon sens aussi originales que justes.

Si M. Philippe Bridel est l'un des maîtres les plus écoutés d'entre
nos aînés, c'est, entre autres raisons, parce qu'il s'est montré l'un des

plus soucieux de former des intelligences libres. Bien que je n'aie que
très indirectement l'honneur de compter au nombre de ses élèves, nul
doute qu'il ne m'encourage à lui soumettre quelques remarques. Ce

seront du reste, bien entendu, surtout des questions.
J'ai annoncé deux réserves, portant, l'une sur l'un des problèmes

de la partie théorique du volume, l'autre sur l'un des problèmes de la
partie pratique. Commençons par ce dernier : le problème du droit.

M. Bridel présente, avons-nous dit, à l'appui de la légitimité du droit,
des raisons excellentes. La morale chrétienne ne saurait faire abstraction

du sacrifice; mais à ceux qui en concluraient qu'elle est incompatible

avec la notion du droit, il répond : « Grave erreur la grâce
ne vient point détruire la nature, mais la restaurer, en l'affranchissant
de sa corruption et en la complétant. Or, si la nature est digne de

respect dans ses productions de l'ordre le plus élémentaire, comment
ne le serait-elle pas dans les plus élevées d'entre elles? et c'en est une
certes, que cette admirable et féconde conception du droit, où la
raison humaine célèbre un de ses plus importants triomphes... La
charité doit se superposer au droit sans le détruire » (p. 203-204).
Et plus loin : « L'Etat n'est qu'un produit de la nature, un produit
de l'homme « naturel » : c'est entendu ; mais c'en est un produit
normal, et des plus élevés, en même temps qu'il est des plus complexes...
A cette société qu'est l'Etat, de grandes fonctions incombent,
qu'en vertu de sa persistance même et de son étendue il est seul en
position de remplir... Il a besoin aussi et avant tout d'assurer sa propre
existence ; et, pour la défendre contre les attaques possibles, il en
appelle aux bras des citoyens... Je pose l'existence de ce devoir [le
devoir civique], j'affirme qu'il y a bien là une obligation pour l'enfant de

Dieu, et que c'est par la volonté de son Père qu'il se trouve, ici, placé
sous l'autorité du gouvernement de son pays... Etat, voix du peuple,
et gouvernement qui lui sert d'organe, sont des pouvoirs providentiels
que, dans le domaine qui leur est assigné, Dieu laisse agir et
sanctionne...» (p. 217-220).



LES « ESSAIS » DE M. PHILIPPE BRIDEL 151

Bien. Mais n'y aurait-il pas dans les dernières des phrases citées de

quoi inquiéter certains lecteurs? Ne fleurent-elles pas quelque
autoritarisme? Le plus libéral des maîtres va-t-il prêter son appui aux
doctrinaires du droit divin absolu de l'Etat? Il n'écarte pas nettement,
semble-t-il, le déterminisme politique du chapitre xm de l'épître aux
Romains (p. 220). Et il conclut une exégèse du mot de Jésus sur le
tribut de César par cette affirmation : « C'est à Dieu encore que vous
obéirez en respectant les pouvoirs institués selon les décrets de sa

providence » (p. 24).'
Et pourtant, certes non, M. Bridel ne saurait manier la plume-

épée-goupillon des de Maistre, ou des Maurras. N'a-t-il pas signalé
les théories politiques de ce dernier pour « foncièrement païennes »

(p. VII)? N'a-t-il pas écarté d'emblée toutes les philosophies qui
« déifieraient » les institutions juridiques et sociales, de quelque genre
qu'elles fussent (p. 207, 217)? Sa philosophie personnelle admet la

persistance de l'œuvre providentielle au sein de la nature et de l'histoire ;

et elle ne saurait autrement puisque, étant chrétienne, elle admet
le dogme de la création. Mais, — et elle ne saurait autrement, parce
qu'elle est chrétienne et qu'elle admet le dogme de la chute, d'une chute
à laquelle la rédemption ne remédie que peu à peu — elle ne reconnaît
à l'action providentielle qu'un déploiement voilé souvent, et partiel.
Voilée, partielle au sein de la nature proprement dite (le chapitre sur
le mal dans la nature y insiste avec vigueur), l'action providentielle
serait-elle beaucoup plus généralement évidente et plus complète dans
l'évolution du droit, c'est-à-dire au sein de cette histoire où sont à

l'oeuvre les libres forces de l'homme, voulues telles par Dieu lui-même
Sinon, la légitimité providentielle du droit ne sera pas absolue ; elle

sera relative. Et c'est bien là l'enseignement de M. Bridel. Sa morale,

par ailleurs si sainement conservatrice, est beaucoup plus « sociale »

que l'expression de ses sentiments à l'égard des chrétiens sociaux ne
le ferait croire au lecteur pressé. Elle n'hésite pas à admettre, avec
le caractère relatif et progressif des institutions (cf. p. 224), pour les

peuples le droit à la révolution politique (p. 226), et, pour les individus,
dans certaines circonstances exceptionnelles, le droit de recours aux
impératifs de la conscience (p. 226-227).

D'accord avec M. Bridel sur le fond même du débat, et dans un
sentiment de vive gratitude pour l'expression si ferme et si pondérée
qu'il donne à des principes souvent méconnus à l'heure actuelle, il
me semble que, quant aux formules, des incertitudes subsistent. L'une
porterait sur le degré d'autorité respectivement accordé au droit
naturel et à l'idéal évangélique. L'autre, sur le caractère d'exceptions
reconnu aux injonctions même légitimes de la conscience individuelle ou



152 MAURICE NEESER

collective, caractère d'exceptions opposé au caractère de généralité
contraignante reconnue à l'ordre juridico-politique : Cette généralité
dans la portée d'un droit d'ailleurs relatif, ce défaut de généralité
dans l'application d'un idéal par ailleurs absolu ont-ils trouvé une
expression tout à fait satisfaisante? Et, voici la question complémentaire
que je me permets de poser à M. Bridel, la thèse de Renouvier sur les
deux « états » de l'éthique, celle de Gourd sur le rapport entre 1' «

incoordonnable » de la religion et le « coordonné » de la morale, ne nous
seraient-elles pas de quelque secours à cet égard?

La thèse féconde de Renouvier, M. Bridel la rappelle en passant :

« en morale le passage aux conséquences ne s'opère pas sans être accompagné

d'une autre mutation, à savoir le passage d'un « état de paix »,

présumé par la théorie, à un « état de guerre » qui est l'état de fait
régnant entre les humains. » (p. 182). Rigoureusement appliquée, cette
distinction si conforme à l'évidence ne permettrait-elle pas de donner
une claire formule du caractère relatif du droit, et du caractère absolu
de l'idéal évangélique ; l'idéal évangélique, à savoir l'Eglise fraternelle,
la cité de Dieu, représentant « l'état de paix présumé par la théorie »,

et les institutions juridiques et politiques représentant «l'état de guerre...
état de fait régnant entre les humains »?

L'idée géniale de Gourd (voyez Les trois dialectiques) n'apporterait-
elle pas d'autre part à la distinction qui précède le correctif qu'il lui
faut : le « coordonnable » ne constituerait-il pas une excellente
définition du caractère légal et généralement valable du droit L'«
incoordonnable » ne définirait-il pas excellemment, tout en le justifiant
aussi, le caractère de stricte exception et l'inspiration plus
spécifiquement religieuse des attitudes dictées par les paradoxes évangéliques?

Une seconde réserve, d'ordre dogmatique, porterait sur la définition
de la personne et du rôle du Christ.

On sait que le Nouveau Testament donne du mystère de la personne
de Jésus des formules diverses. Ce que chacun sait aussi, c'est que les

plus frappantes de ces formules, celles de saint Paul et de saint Jean,
représentent cette personne comme un être intermédiaire entre Dieu
et les hommes, intermédiaire et par son origine (préexistence) et par
sa nature (incarnation plus ou moins substantielle), et dont le sacrifice
sur la croix suivi de la résurrection représenterait le « fait rédempteur »,
« l'œuvre rédemptrice »...

Tandis que l'orthodoxie protestante, liée par ses étroites attaches
de principe avec la lettre biblique adoptait en gros cette christologie,
la pensée chrétienne, là où elle pouvait prendre son essor, cherchait
à lui infuser quelque clarté intellectuelle. Elle y arriva par deux



LES «ESSAIS» DK M, PHILIPPE BRIDEL 153

chemins : celui de la christologie trinitaire et de l'incarnation substan-
tialiste qui, achevant le mouvement métaphysique ébauché par le

johannisme, élève le Christ à la dignité de Dieu égal à Dieu : celui
de la christologie unitaire qui, ramenant le johannisme au niveau
historique et psychologique où se tiennent généralement les évangiles
synoptiques, insiste sur l'humanité du Christ ; une humanité moralement

parfaite qui serait aussi, si l'on veut, une incarnation de la divinité,

mais une incarnation spirituelle, l'incarnation de l'esprit de Dieu
en une créature humaine.

M. Bridel a des pages saisissantes en faveur de cette seconde thèse

(entre autres les p. 71-81). Mais il n'y insiste pas. Il reprend parallèlement

et maintient les formules pauliniennes ou johanniques. Et il me
semble que là est la source du léger malaise intellectuel qui pénètre le

lecteur vers la fin de l'étude sur la liberté de la pensée et qui l'accompagne

au cours de la suivante ; là pourrait bien être la raison de quelques
difficultés momentanées qu'il aperçoit ou qu'il soupçonne en passant :

la vraie nature de l'incarnation, de la médiation, de l'œuvre rédemptrice,
de la foi en Christ par rapport à la foi en Dieu le Père...

Bref, je me demande si, sur ce point, l'apologétique de M. Bridel,
identique en son principe à celles de Vinet et de Frommel, et comme
ces dernières très forte en son principe, ne frôle pas l'écueil que Vinet a

frôlé et auquel Frommel se heurte. L'écueil : celui d'une christologie
qui, parce qu'elle entend s'en tenir à la lettre biblique, se prive des

simplifications intellectuelles que lui apporteraient soit le dogme de la
Trinité soit la philosophie unitaire. Frommel s'y heurte, et nous y
heurte. Vinet, qui pourrait s'y heurter et nous y heurter avec lui,
y échappe ; grâce au fait sans doute providentiel qu'il ne fait pas de

dogmatique et que son œuvre, œuvre de moraliste et de philosophe
chrétien, échappe aux lourdes indiscrétions de la loupe des théologiens.

M. Bridel... Mais il suffira de rappeler que, moraliste et philosophe
avant tout, M. Bridel se tient plus près de Vinet que de Frommel.
Et je l'entends lui-même me dire — avec quel intelligent sourire — :

« Jeune homme, mon ami, ne vaut-il pas mieux frôler en compagnie
de Vinet ce qui vous paraît être un écueil, si au delà de l'écueil s'ouvre
le port, que de passer au large de ce dernier pour avoir voulu suivre
de plus vastes courants? »

Soit. —• Je crains d'avoir exagéré aux yeux du lecteur la portée
de ces remarques. Il reste entendu qu'elles n'empêchent nullement
mon adhésion reconnaissante à l'ensemble de la pensée de M. Bridel :



154 MAURICE NEESER

enracinée en son principe au sol sûr des aspirations spirituelles
et morales de l'humanité,

solidement rattachée aux données essentielles du christianisme
historique,

campée dans la plus sereine tranquillité en face des prétentions d'une
fausse science,

animée d'une belle hardiesse métaphysique, nourrie d'une si

intime connaissance de la vie, imprégnée d'une si persuasive sagesse
chrétienne,

héritière, enfin, de la meilleure tradition protestante et romande ;

gardienne attentive du passé, qui sait que, dans le passé, elle a saisi

une valeur éternelle, et qui, dès lors, oriente avec assurance vers l'avenir.
Le livre que nous venons d'avoir le privilège de lire est, en vérité,

un livre précieux.
Maurice Neeser.


	Études critiques : les essais d'apologétique et de morale chrétiennes de M. Philippe Bridel

