Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: Le protestantisme anglais dans les "lettres philosophiques" de Voltaire
Autor: Perrochon, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380095

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PROTESTANTISME ANGLAIS
DANS LES « LETTRES PHILOSOPHIQUES »
DE VOLTAIRE

On sait quel tableau idyllique Voltaire traga de I’Angleterre
dans ses Lettres philosophiques (1). Il admire tout : la sagesse des
mstitutions qui, contenantla royautéen dejustes himites, garantit
la liberté politique, le bon sens de ces insulaires qui, méme nobles,
ne croyent pas déchoir en se livrant au commerce, et qui savent
entourer les gens de lettres de la considération qui leur est due.
Il ne loue pas moins la science et la philosophie britanniques et
les grands esprits qui depuis Bacon ont préparé la voie a Newton
et & Locke, ces deux génies, si supérieurs & Descartes, a ses tour-
billons et ses esprits animaux.

Voltaire est, certes, moins enthousiaste quand il parle de la reli-

(1) Voir sur le séjour de Voltaire en Angleterre, les Tomes 1 et 11 de I'ou-
vrage un peu vieilli et touffu de G. DeEs~xoIreTERRES, Voltaire et la société du
diz-huitiéme siécle, (Paris, 1857-1876); I'exposé de BarrLanty~nE, Vollaire's
Visit to England (1893) ; et les deux articles de L. FouLer (Revue d’histoire
littéraire de la France, 1906 et 1908). — Sur I'influence de Bolingbroke, voir
CrurtonN Corrins, Voltaire, Montesquieu and Rousseau in England (1908) et
A.-S. Hurx, Voltaire et Bolingbroke (Paris, 1915). Les articles de M. GusT. Lan-
sonN (Revue de Paris, 1904 et 1908) renferment des détails intéressants, re-
pris dans les notes de son édition des Lettres philosophiques (Paris 1909, 2 vol.),
Dans ces notes si complétes, M. Lanson tient compte de tout ce qui a paru
sur les rapports de la France et de I’Angleterre, il rappelle les sources possi-
bles de Voltaire, compare ses appréciations avec celles de ses contemporains, dé-
gage leur originalité et leur valeur ; il le fait avec une précision et une éru.
dition remarquables. Enfin le Carnet de notes de Voltaire (Revue univer-
sitaire, 1921) renferme des jugements curieux sur choses et gens d’Outre-
Manche.



118 HENRI PERROCHON

gion des Anglais ; mais il lul consacre néanmoins sept chapitres,
ne pouvant pas passer sous silence ces diverses sectes, qui lui sont
d’ailleurs un excellent prétexte pour critiquer, sans en avoir trop
’air, le christianisme en général et le catholicisme frangais en par-
ticulier.

Comment Voltaire comprend-il le protestantisme d’Outre-
Manche? Quelles conséquences a pu avoir pour lui ce contact
avec les Eglises anglaises ?

Voyons d’abord comment 1l s’est préparé & comprendre la
religion anglaise, dans quel esprit il entreprend son enquéte.

A sa sortie de la Bastille, Voltaire n’est plus un adolescent frais
émoulu du college. En 1726, son esprit est formé depuis plusieurs
années. Il a déja, au moins dans les grandes lignes, les 1dées qu’il
conservera jusqu’a la fin de sa vie. Car s1 I’Angleterre a excité
Voltaire, elle ne I'a pas fait. Or, pour pénétrer 'ame volontiers
mystique des anglo-saxons, 1l était assez mal outillé. Je ne parle
pas des lacunes de son éducation familiale, qui fut sans prise
sur lul. Sa mére mourut, quand 1l était encore jeune ; il n’eut
que des rapports espacés et froids avec son pére comme avec son
frere ainé, enclin au jansénisme. Son passage chez les Jésuites
ne laissa guére plus de traces a cet égard. S1 I'intelligence précoce
du petit Arouet charmait ses maitres, en méme temps que son
impertinence les effrayait, ils ne purent ou ne surent point fagon-
ner cette jeune dme et 1s réussirent mieux a former son goiit
que sa piété. Plus qu’au foyer paternel et que chez les Péres, c’est au
Temple, dans la compagnie des Vendome et de Chaulieu qu’il se
forma, milieu ou régnait ce libertinage que le siécle de Louis XIV
n’était pas parvenu a enrayer et contre lequel Bossuet lutta en
vain a la fin de sa carriére. Puis c’est & la cour de la duchesse du
Maine, qui avait fui Versailles devenu dévot, et aupres de la société
mondaine et frivole de la Régence, ou 'on entendait se dégager
de tous les préjugés, et vivre désormais sans joug, que Voltaire
puisa sa philosophie. A la méme époque, 1l fit la connaissance
de Bolingbroke pour lequel il éprouva vite une vive admiration.
Il avait peut-étre vu le matérialiste anglais en 1712 déja, lorsque,
venu pour négocier la paix d’Utrecht, il se lia avec M™e de Tencin
et Mme de Ferriol, la mére de d’Argental, condisciple d’Arouet
4 Louis-le-Grand. Il est possible qu’il 'ait revu dés 1715, quand
proscrit & la mort d’Anne, il revint en France. Il le vit, en tous cas,



LES « LETTRES PHILOSOPHIQUES)» DE VOLTAIRE 119

en 1722 4 la Source ou Bolingbroke s’était fixé avec M™me de Viliette.
Par lui, 1l fut mis au courant du déisme comme du matérialisme
d’Outre-Manche; et grace a lui aussi il apprit & connaitre le pro-
testantisme anglais, ses particularités, ses divisions et surtout ses
ridicules.

I y avait d’ailleurs longtemps que Rosemond avait traduit
en francais I'histoire de la réforme en Angleterre de G. Burnet.
On connaissait la polémique entre Burnet et Varillas. Bossuet
avait parlé des variations des sectes anglo-saxonnes comme de
celles des autres confessions protestantes. Rapin de Thoyras avait
consacré a ces schismes une place dans son histoire. D’autre part
les guides et les voyageurs n’oubliaient pas d’en parler. Et Vol-
taire avant de s’embarquer, avait lu Beeverell (Délices de la
Grande-Bretagne), Chamberlayne (Etat présent de U Angleterre)
et surtout Muralt (Lettres sur les Anglais...), ot une page traite
de la prédication anglaise, de la dignité des mimstres anglicans,
bien qu'un peu trop gras et portés a la bonne chére, au dire du
piétiste bernois. Enfin, Voltaire, avait pu parcourir maints ouvra-
ges plus spéciaux. Avant que le P. Catrou publidt son Histoire
des Trembleurs, au début de 1733, Ph. Naudé avait narré, en 1692,
La naissance et les progrés du Kuakerisme (sic) avec celle de ses
dogmes, et en 16991l avait écrit I’ Histoire des K ouakers en Angleterre.
En 1702 avait paru la traduction de 'ouvrage de Barclay : Apo-
logie de la véritable théologie, « ainsi qu’elle est soutenue et préchée
par le peuple appelé par mépris les Trembleurs». On avait beau-
coup parlé aussi du socinianisme, depuis que Jurieu en avait
dressé un tableau. Le Clerc et Mesnard s’étaient disputés sur ce
sujet vers 1709. En 1718 Théod. de Blanc avait rédigé les Principes
contre les Socintens. Dés 1717 on pouvait lire le traité de Clarke
sur 'existence de Dieu, dans la traduction de Ricolier. Enfin,
depuis qu’en 1723, le P. Courayer avait disserté sur la vahdité
des ordinations anglicanes, répliques et réponses pleuvaient et
passionnaient fort les théologiens francais.

Durant son séjour en Angleterre, Voltaire compléta sa docu-
mentation.

Il rencontra chez Bolingbroke et chez lord Peterborough une
soc1été mélée ou voisinaient déistes, matérialistes et anglicans, voire
méme un papiste comme Pope — qui ne voulait pas quitter sa
religion parce «qu’il était assez philosophe pour croire que ce n’était



120 HENRI PERROCHON

pas la peine ». Et parmi ces personnages de toute espéce, il se
lia en particulier avec Swift, le défenseur de D’anglicanisme,
dont I'ironie était a double tranchant. Plein de rancune et d’ambi-
tion dégue, n’ayant jamais pu obtenir un évéché malgré ses flat-
teries aux torys ou aux whigs selon les caprices de la politique,
Swift ne devait pas se priver de dévoiler a Voltaire les dessous
de son Eglise, les travers de ses pontifes, en méme temps que les
ridicules et les étroitesses des mnon-conformistes qu’il n’aimait
pas.

Voltaire, d’autre part, chercha & connaitre des théologiens
représentatifs des divers mileux religieux anglais. I vit Clarke,
chapelain de la reine Anne et recteur de Saint-James, dont
les tendances ariennes étaient connues. Pour se renseigner sur les
Quakers, 1l s’entretint avec Edward Higginson, jeune sous-
maitre a4 Wandsworth, 11 discuta avec lui sur le baptéme et
le scandalisa fort par ses moqueries sur les miracles du Christ,
Il alla rendre visite a André Pitt dans sa maison de Hampstead
et 'accompagna a un service dans la chapelle de la Grace Church
Street. Et I'on sait que cet ancien marchand de toile, personnage
important, riche et considéré, mais sisimple d’allures, lui fit I'im-
pression d’un sage.

Et, dés que Voltaire sut l'anglais, 11 fit des lectures variées
et abondantes. Sur Clarke, 1l parcourut les Mémoires de Wiston.
Pour la doctrine des Quakers, 1l recourut a Barclay, pour leur
histoire & Croese et & Sewel, et il n’oublia pas la Vie de Penn. Il
feuilleta encore les recueils des sermons du minutieux et pro-
lixe Barrow, de Tillitson, volontiers pédant, de Robert South
a I’éloquence brutale. Les brochures ou le Rev. E. Calamy, Ph.
Doddridge et leurs contradicteurs se demandalent s1 la for était
en baisse en Grande-Bretagne ou non, n’échappérent pas a sa
curiosité en éveil. Enfin pour connaitre 'esprit presbytérien,
1l s’arréta plus qu’au poéme de Milton a la satire de Butler. Bref,
Voltaire a été a toutes les sources ; i1l a tout lu.

Comment a-t-il tiré parti d’'une documentation si étendue?

En écrivant les Lettres philosophiques 1ln’entendit pas faire ceuvre
d’historien, il résuma simplement ses impressions, et tint & piquer
I’'attention du lecteur, et & donner aussi, comme 'auteur des
Lettres persanes, quelques lecons a ses compatriotes. Plus que
I'éloge de I’Angleterre, Voltaire fait la critique de la France.



LES « LETTRES PHILOSOPHIQUESY» DE VOLTAIRE 121

Pour que son livre soit lu, pour qu’il ait quelque influence, il
faut qu1l plaise. Aussi séme-t-il les chapitres d’anecdotes amu-
santes qui, mieux que de lourdes dissertations, caractérisent
en peu de traits les mceurs ou le caractére britannique. Il arrange
ains1 et transforme ses documents. Le chapitre qu’il consacre
4 Fox est un exemple excellent de sa maniére, comme son analyse
de I'ccuvre de Barclay : il dit bien tout — ou & peu prés — ce que
ce théologien avait dit, mais 1l résume de graves et longs chapitres
en de petits formules, élégantes et piquantes.

C’est par les Quakers que Voltaire commence. Il leur consacre
quatre des sept chapitres ou 1l traite de la religion. Leur doctrine
et leur histoire lu1 paraissent « extraordinaires ». Tout I’étonne
chez eux : leur habit « sans phs dans les cotés, et sans boutons
sur les poches, ni sur les manches », leur fagon de saluer sans sou-
lever leur chapeau, ni faire la moindre inchnaison de corps, leur
habitude de tutoyer chacun, méme le souverain. Leur doctrine
ne 'intéresse pas moins. Sans doute, il ne faut pas lui demander
une analyse de leur théologie, 1l ne s’arréte guére a la partie méta-
physique de l'ouvrage de Barclay, il ne reprend que ses raisons
de rejeter les sacrements « tous d’invention humaine ». Comme
Voltaire est heureux de trouver sous la plume d’un chrétien ce
qu’il pense lui-méme ! C’est la morale qui retient son attention.
S’1l ne comprend guére et n’est pas prét a partager le dédain des
disciples de Fox pour les titres d’honneurs et les formules de poli-
tesse, leur haine du luxe, des jeux et des spectacles, 1l partage leur
horreur de la guerre. Quand 1l décrit leur culte son humeur 1ro-
nique réapparait. Combien lut semble dréle ce prédicant qui, «apres
quelques soupirs, débitait moitié avec la bouche, moitié avec le
nez, un galimatias tiré, & ce qu’il croyait, de ’Evangile, ou m
lui, ni personne n’entendait rien!» On sent que dans ses prétentions
et ses golits aristocratiques, son mépris du vulgaire comme son esprit
raisonneur, 1l est choqué de ce que Fox « fils d’'un ouvrier en
sole... s’avise de précher en vrai apdtre... sans savoir ni lire, mi
écrire ; ¢’était un jeune homme de vingt-cinq ans, de moeurs
irréprochables et saintement fou.» Il arrange d’ailleurs le portrait
qu’il trace de ce fondateur de secte et fait tout pour renforcer
les analogies entre sa vie et celle du Christ — auquel il le compara
plus tard. Ilparle de sa naissance humble, puis le montre « allant
de village en wvillage », criant contre la guerre et le clergé, mis



122 HENRI PERROCHON

en prison, grice aux intrigues des gens d’Eglise. On peut facile-
ment rapprocher I'interrogatoire de Fox par le juge de Derby et
celul de Jésus par Caiphe, qui tous deux finissent par étre battus
de verges. Fox, 1l est vrai, convertit ses bourreaux qui deviennent
ses premiers disciples, mais Voltaire, se souvenant des évangiles,
aflirme qu’ils sont une « douzaine » qui, comme les apotres et les
premiers chrétiens sont persécutés, mis en prison, puis convertis-
sent leurs gedliers et croyent avoir le Saint Esprit,

A Fox, Voltaire préfére Penn, fils d’un vice-amiral et chevalier
bien en cour, homme instruit et gradué d’Oxford. 1l admire ses
talents d’orgamisateur, comment 1l a su fonder Philadelphie et
la rendre florissante. Il loue les lois dont Penn dota ses sujets.
Lois trés sages « dont la premiére est de ne maltraiter personne
au sujet de la religion ». Grace 4 son gouvernement si éclairé, il
a établi 'Age d’or qui « n’a vraisemblablement existé qu’en Pen-
sylvanie ». Peul-éire que, irente ans plus tard, devenu seigneur de
Ferney, protecteur de fabriques d’horlogerie, Voltaire se souvint
de ce Penn, quil imitait & sa maniére.

Apres les Quakers, les Anglicans, qui mieux que les coreligion-
naires d’André Pitt fournissent & notre auteur l'occasion d’at-
taquer le catholicisme, dont ils ont retenu, nous dit-1l, beaucoup
de cérémonies « surtout celle de recevoir les dimes avec une atten-
tion trés scrupuleuse » et aussi « la pieuse ambition d’étre les
maitres» et un zeéle actif contre les autres confessions. Mais les
Anglais, supérieurs en cela aux Frangais, savent maintenir leur
Eglise en une juste subordination au pouvoir laique, ils ne se pré-
occupent pas de ce droit divin « qui ne servirait qu'a faire des
tyrans en camail et en rochet », tandis que la lo1 fait des prétres
des « citovens ». Enfin, continuant & comparer clergé anglican
et clergé catholique, Voltaire oppose les maeurs des clergymen,
élevés « loin de la corruption de la capitale » dans de paisibles
universités, presque tous mariés, « tous réservés et presque tous
pédants », ne parvenant aux hautes dignités que tard, & tant
d’abbés galants, élevés a la prélature au sortir du collége et par
des intrigues féminines, menant une joyeuse et peu édifiante
existence. Le seul défaut des prétres anglicans est d’aller « quel-
quefois au cabaret parce que l'usage le leur permet », mais s’ils
s’enivrent, c’est « sérieusement et sans scandales ».

Au fond, l'anglicanisme n’est pas antipathique a Voltaire.



LES ( LETTRES PHILOSOPHIQUES» DE VOLTAIRE 123

Il a entendu 'évéque de Worcester précher & Londres sur I'inocu-
lation « en citoyen ... et en pasteur charitable ». Et & ces prétres
sages et pratiques, il sait gré ausst de bien vouloir ouvrir les por-
tes de leurs temples aux morts célébres. Il avait admiré dans
Westminster « les monuments que la reconnaissance de la nation
a érigée aux plus grands hommes qui ont contribué 4 sa gloire ».
Or il savait qu’un mausolée avait été élevé 4 Shakespeare dans la
cathédrale de Stratford. Quel exemple et quelle lecon pour les
compatriotes de Moliére ! Enfin 1l apprécie cette Eglise officielle,
bien rentée, a la piété raisonnable, d’autant plus que les presby-
tériens ne lui plaisent guére.

En effet, Voltaire est peu tendre pour «les prétres de cette
secte ». Il les accuse d’étre jaloux des grasses prébendes des évéques
anglicans, « de crier contre les honneurs oi ils ne peuvent attein-
dre, de traiter de prostituées de Babylone, toutes les Eglises
ou quelques ecclésiastiques sont assez heureux pour avoir cinquante
mille livres de rente ». Et, 1l se moque de leur allure, de leur démar-
che grave, de « I'air faché » qu’ils affectent, de leur vaste chapeau,
de leur long manteau, comme de leur habitude de parler du nez.
Il les trouve deux fois plus sévéres que les catholiques en inter-
disant non seulement le travail, mais toute distraction le diman-
che. Il leur garde rancune d’avoir interdit ce jour-la 'opéra et la
comédie. Peut-étre se souvient-1l d’avoir passé a Londres
quelques dimanches par trop monotones et ennuyeux.

A ces gens austéres, 1l préfére le petit groupe d’ecclésiastiques
et de laiques savants qui avec « I'illustre docteur Clarke... homme
d’une vertu rigide et d’'un caractére doux » ont des tendances
anti~trinitaires. Mais 1l ne croit pas a leur succés. Ils n'ont pas
su venir au monde 4 propos. Dans un siécle éclairé, « il n’y a plus
guére de fortune & faire pour une religion nouvelle ou renou-
velée ».

Car Voltaire est bien persuadé qu’en Angleterre comme ailleurs
le temps des disputes théologiques et du prosélytisme est passé.
Seule, pense-t-1l, I'Eglise anglicane se maintiendra encore, non
pour des raisons de foi, mais parce qu’'on ne peut avoir d’emplo:
sans &tre au nombre de ses fidéles et que « cette raison qui est une
excellente preuve » a converti maints non-conformistes, et finira
par les convertir tous.

Il est toujours dangereux de jouer au prophéte. A peine, quel-



124 HENRI PERROCHON

ques années aprés le départ de Voltaire, Wesley et Whitefield
rassemblaient des auditoires formidables, suscitaient et organi-
saient un vaste mouvement de réveil, qu1 comme une religion
nouvelle avait ses convertis, ses sanctuaires, ses prédicateurs.
Voltaire ne sut pas voir sous la tiédeur apparente les signes d’un
renouveau. Et pourtant, quand 1l habitait Londres, le petit livre
de Bunyan jouissait d’une vogue extraordinaire, et dans les mi-
lieux lettrés on assistait & une renaissance du poéme de Milton,
dont la cour de Charles Il avait dédaigné « les absurdités théolo-
giques ».

Amusant, intéressant certes, mais partial et superficiel, tel est
le tableau que Voltaire nous donne du protestantisme anglais.

On chercherait vainement a travers ces pages une vue d’ensem-
ble, pas plus qu'une analyse pénétrante. L’esprit religieux anglo-
saxon qui se cache et anime tant de formes diverses est resté
étranger a Voltaire, 11 n’a pas deviné sa force et sa vigueur. Or,
pour comprendre la valeur d’une religion, 1l ne suffit pas d’en-
quétes rapides, d’en connaitre les dogmes, d’en avoir parcouru
les statuts ou d’en avoir rapidement interviewé ses principaux
sectateurs. Ce qui fait la force d’une Eglise, quelle qu’elle soit,
ce n’est point la rigueur ou la logique de sa doctrine, la richesse
de sa liturgie, la sagesse de ses réglements, le nombre des ceuvres
qu’elle soutient ou patronne, c’est I'intensité de foi de ses fidéles.
Et de cela, Voltaire ne s’est point préoccupé.

Aussi de son contact avec le protestantisme anglais, il n’a
retiré aucun bénéfice religieux, il n’a subi en rien son influence
mystique. Ce contact ne lui a pas appris ou aidé & comprendre
I'importance des problémes théologiques. Aprés comme avant son
séjour en Angleterre, Voltaire resta étrangement incompréhensif
de tout ce qui touche au domaine de la conscience et a la culture
intérieure. Pour s’en rendre compte, il suffit de parcourir les
« Remarques » sur Pascal qui accompagnent précisément les
Lettres philosophiques.

Est-ce a dire que ce contact n’ait eu aucune influence sur ses
1dées? Non pas. Il vit que les Anglais de confessions différentes
avalent appris a se supporter, « s’il n’y avait en Angleterre qu’une



LES « LETTRES PHILOSOPHIQUES)» DE VOLTAIRE 125

religion, son despotisme serait a4 craindre ; s’il n'y en avait que
deux, elles se couperaient la gorge, mais 1l y en a trente, et elles
vivent en paix et heureuses ». Bayle et Montesquieu ont fait la
méme remarque. Et Voltaire toujours pratique, réva d’importer
cet esprit de tolérance en France. Sans doute, 1l ne pouvait étre
question de transplanter tant de sectes diverses. Mais il pensait
qu’en soumettant le catholicisme a I’Etat, comme I'anglicanisme,
on parviendrait & établir la paix religieuse. Une Eglise établie,
reconnue, mais aussi dirigée, surveillée et salariée par I'Etat,
et le droit pour les membres des minorités confessionnelles de
célébrer leur culte privé, de se marier, d’hériter de leurs parents
et d’exercer tous les métiers, telle fut la conception voltairienne
des rapports des Eglises et de I'Etat, et elle est certainement
d’origine britannique.

S1 le protestantisme anglais n’eut pas sur Voltaire une influence
a proprement parler religieuse, il lui montra qu’il est possible
a diverses Eglises de vivre en paix sur le méme territoire, et
I'encouragea ainsi a se faire I'apdtre de la tolérance. Et, c’est
déja quelque chose.

Henrt PerrocrON.



	Le protestantisme anglais dans les "lettres philosophiques" de Voltaire

