
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: Le protestantisme anglais dans les "lettres philosophiques" de Voltaire

Autor: Perrochon, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROTESTANTISME ANGLAIS
DANS LES « LETTRES PHILOSOPHIQUES »

DE VOLTAIRE

On sait quel tableau idyllique Voltaire traça de l'Angleterre
dans ses Lettres philosophiques (1). Il admire tout : la sagesse des

institutions qui, contenant la royautéen de justes limites, garantit
la liberté politique, le bon sens de ces insulaires qui, même nobles,
ne croyent pas déchoir en se livrant au commerce, et qui savent
entourer les gens de lettres de la considération qui leur est due.
Il ne loue pas moins la science et la philosophie britanniques et
les grands esprits qui depuis Racon ont préparé la voie à Newton
et à Locke, ces deux génies, si supérieurs à Descartes, à ses

tourbillons et ses esprits animaux.
Voltaire est, certes, moins enthousiaste quand il parle de la reli-

(1) Voir sur le séjour de Voltaire en Angleterre, les Tomes i et n de

l'ouvrage un peu vieilli et touffu de G. Desnoireterres, Voltaire et la société du
dix-huitième siècle, (Paris, 1857-1876); l'exposé de Ballantyne, Voltaire's
Visit to England (1893) ; et les deux articles de L. Foulet (Revue d'histoire
littéraire de la France, 1906 et 1908). — Sur l'influence de Bolingbroke, voir
Churton Collins, Voltaire, Montesquieu and Rousseau in England (1908) et
A.-S. Hurn, Voltaire el Bolingbroke (Paris, 1915). Les articles de M. Gust. Lan-
son (Revue de Paris, 1904 et 1908) renferment des détails intéressants,
repris dans les notes de son édition des Lettres philosophiques (Paris 1909, 2 vol.).
Dans ces notes si complètes, M. Lanson tient compte de tout ce qui a paru
sur les rapports de la France et de l'Angleterre, il rappelle les sources possibles

de Voltaire, compare ses appréciations avec celles de ses contemporains,
dégage leur originalité et leur valeur ; il le fait avec une précision et une éru.
dition remarquables. Enfin le Carnet de notes de Voltaire (Revue universitaire,

1921) renferme des jugements curieux sur choses et gens d'Outre-
Manche.



118 HENRI PERROCHON

gion des Anglais ; mais il lui consacre néanmoins sept chapitres,
ne pouvant pas passer sous silence ces diverses sectes, qui lui sont
d'ailleurs un excellent prétexte pour critiquer, sans en avoir trop
l'air, le christianisme en général et le catholicisme français en
particulier.

Comment Voltaire comprend-il le protestantisme d'Outre-
Manche? Quelles conséquences a pu avoir pour lui ce contaci
avec les Eglises anglaises

Voyons d'abord comment il s'est préparé à comprendre la

religion anglaise, dans quel esprit il entreprend son enquête.
A sa sortie de la Rastüle, Voltaire n'est plus un adolescent frais

émoulu du collège. En 1726, son esprit est formé depuis plusieurs
années. Il a déjà, au moins dans les grandes lignes, les idées qu'il
conservera jusqu'à la fin de sa vie. Car si l'Angleterre a excité
Voltaire, elle ne l'a pas fait. Or, pour pénétrer l'âme volontiers
mystique des anglo-saxons, il était assez mal outillé. Je ne parle
pas des lacunes de son éducation familiale, qui fut sans prise
sur lui. Sa mère mourut, quand il était encore jeune ; il n'eut
que des rapports espacés et froids avec son père comme avec son
frère aîné, enclin au jansénisme. Son passage chez les Jésuites

ne laissa guère plus de traces à cet égard. Si l'intelligence précoce
du petit Arouet charmait ses maîtres, en même temps que son

impertinence les effrayait, ils ne purent ou ne surent point façonner

cette jeune âme et ils réussirent mieux à former son goût
que sa piété. Plus qu'au foyer paternel et que chez les Pères, c'est au
Temple, dans la compagnie des Vendôme et de Chaulieu qu'il se

forma, milieu où régnait ce libertinage que le siècle de Louis XIV
n'était pas parvenu à enrayer et contre lequel Bossuet lutta en
vain à la fin de sa carrière. Puis c'est à la cour de la duchesse du

Maine, qui avait fui Versailles devenu dévot, et auprès de la société
mondaine et frivole de la Régence, où l'on entendait se dégager
de tous les préjugés, et vivre désormais sans joug, que Voltaire
puisa sa philosophie. A la même époque, il fit la connaissance
de Bolingbroke pour lequel il éprouva vite une vive admiration.
Il avait peut-être vu le matérialiste anglais en 1712 déjà, lorsque,
venu pour négocier la paix d'Utrecht, il se lia avec Mme de Tencin
et Mme de Ferriol, la mère de d'Argentai, condisciple d'Arouet
à Louis-le-Grand. Il est possible qu'il l'ait revu dès 1715, quand
proscrit à la mort d'Anne, il revint en France. Il le vit, en tous cas,



LES «LETTRES PHILOSOPHIQUES» DE VOLTAIRE 119

en 1722 à la Source où Bolingbroke s'était fixé avec Mme de Villette.
Par lui, il fut mis au courant du déisme comme du matérialisme
d'Outre-Manche; et grâce à lui aussi il apprit à connaître le
protestantisme anglais, ses particularités, ses divisions et surtout ses

ridicules.
Il y avait d'ailleurs longtemps que Rosemond avait traduit

en français l'histoire de la réforme en Angleterre de G. Burnet.
On connaissait la polémique entre Burnet et Varillas. Bossuet
avait parlé des variations des sectes anglo-saxonnes comme de

celles des autres confessions protestantes. Rapin de Thoyras avait
consacré à ces schismes une place dans son histoire. D'autre part
les guides et les voyageurs n'oubliaient pas d'en parler. Et
Voltaire avant de s'embarquer, avait lu Beeverell (Délices de la
Grande-Rretagne), Chamberlayne (Etat présent de l'Angleterre)
et surtout Murait (Lettres sur les Anglais...), où une page traite
de la prédication anglaise, de la dignité des ministres anglicans,
bien qu'un peu trop gras et portés à la bonne chère, au dire du

pietiste bernois. Enfin, Voltaire, avait pu parcourir maints ouvrages

plus spéciaux. Avant que le P. Catrou publiât son Histoire
des Trembleurs, au début de 1733, Ph. Naudé avait narré, en 1692,
La naissance et les progrès du Kuakerisme (sic) avec celle de ses

dogmes, et en 1699 il avait écrit YHistoire des Kouakers en Angleterre.
En 1702 avait paru la traduction de l'ouvrage de Barclay : Apologie

de la véritable théologie, « ainsi qu'elle est soutenue et prêchée

par le peuple appelé par mépris les Trembleurs ». On avait beaucoup

parlé aussi du socinianisme, depuis que Jurieu en avait
dressé un tableau. Le Clerc et Mesnard s'étaient disputés sur ce

sujet vers 1709. En 1718 Théod. de Blanc avait rédigé les Principes
contre les Sociniens. Dès 1717 on pouvait lire le traité de Clarke
sur l'existence de Dieu, dans la traduction de Ricolier. Enfin,
depuis qu'en 1723, le P. Courayer avait disserté sur la validité
des ordinations anglicanes, répliques et réponses pleuvaient et

passionnaient fort les théologiens français.
Durant son séjour en Angleterre, Voltaire compléta sa

documentation.

Il rencontra chez Eolingbroke et chez lord Peterborough une
société mêlée où voisinaient déistes, matérialistes et anglicans, voire
même un papiste comme Pope — qui ne voulait pas quitter sa

religion parce «qu'il était assez philosophe pour croire que ce n'était



120 HENRI PERROCHON

pas la peine ». Et parmi ces personnages de toute espèce, il se

lia en particulier avec Swift, le défenseur de l'anglicanisme,
dont l'ironie était à double tranchant. Plein de rancune et d'ambition

déçue, n'ayant jamais pu obtenir un évêché malgré ses

flatteries aux torys ou aux whigs selon les caprices de la politique,
Swift ne devait pas se priver de dévoiler à Voltaire les dessous
de son Eglise, les travers de ses pontifes, en même temps que les

ridicules et les étroitesses des non-conformistes qu'il n'aimait
pas.

Voltaire, d'autre part, chercha à connaître des théologiens
représentatifs des divers milieux religieux anglais. Il vit Clarke,
chapelain de la reine Anne et recteur de Saint-James, dont
les tendances ariennes étaient connues. Pour se renseigner sur les

Quakers, il s'entretint avec Edward Higginson, jeune sous-
maître à Wandsworth, il discuta avec lui sur le baptême et
le scandalisa fort par ses moqueries sur les miracles du Christ.
Il alla rendre visite à André Pitt dans sa maison de Hampstead
et l'accompagna à un service dans la chapelle de la Grace Church
Street. Et l'on sait que cet ancien marchand de toile, personnage
important, riche et considéré, mais si simple d'allures, lui fit
l'impression d'un sage.

Et, dès que Voltaire sut l'anglais, il fit des lectures variées
et abondantes. Sur Clarke, il parcourut les Mémoires de Wiston.
Pour la doctrine des Quakers, il recourut à Barclay, pour leur
histoire à Croese et à Sewel, et il n'oublia pas la Vie de Penn. Il
feuilleta encore les recueils des sermons du minutieux et prolixe

Barrow, de Tillitson, volontiers pédant, de Robert South
à l'éloquence brutale. Les brochures où le Rev. E. Calamy, Ph.
Doddridge et leurs contradicteurs se demandaient si la foi était
en baisse en Grande-Bretagne ou non, n'échappèrent pas à sa

curiosité en éveil. Enfin pour connaître l'esprit presbytérien,
il s'arrêta plus qu'au poème de Milton à la satire de Butler. Bref,
Voltaire a été à toutes les sources ; il a tout lu.

Comment a-t-il tiré parti d'une documentation si étendue?
En écrivant les Lettres philosophiques il n'entendit pas faire œuvre

d'historien, il résuma simplement ses impressions, et tint à piquer
l'attention du lecteur, et à donner aussi, comme l'auteur des

Lettres persanes, quelques leçons à ses compatriotes. Plus que
l'éloge de l'Angleterre, Voltaire fait la critique de la France.



LES «LETTRES PHILOSOPHIQUES» DE VOLTAIRE 121

Pour que son livre soit lu, pour qu'il ait quelque influence, il
faut qu'il plaise. Aussi sème-t-il les chapitres d'anecdotes
amusantes qui, mieux que de lourdes dissertations, caractérisent
en peu de traits les mœurs ou le caractère britannique. Il arrange
ainsi et transforme ses documents. Le chapitre qu'il consacre
à Fox est un exemple excellent de sa manière, comme son analyse
de l'œuvre de Barclay : il dit bien tout — ou à peu près —• ce que
ce théologien avait dit, mais il résume de graves et longs chapitres
en de petits formules, élégantes et piquantes.

C'est par les Quakers que Voltaire commence. Il leur consacre

quatre des sept chapitres où il traite de la religion. Leur doctrine
et leur histoire lui paraissent « extraordinaires ». Tout l'étonné
chez eux : leur habit « sans plis dans les côtés, et sans boutons
sur les poches, ni sur les manches », leur façon de saluer sans
soulever leur chapeau, ni faire la moindre inclinaison de corps, leur
habitude de tutoyer chacun, même le souverain. Leur doctrine
ne l'intéresse pas moins. Sans doute, il ne faut pas lui demander
une analyse de leur théologie, il ne s'arrête guère à la partie
métaphysique de l'ouvrage de Barclay, il ne reprend que ses raisons
de rejeter les sacrements « tous d'invention humaine ». Comme
Voltaire est heureux de trouver sous la plume d'un chrétien ce

qu'il pense lui-même C'est la morale qui retient son attention.
S'il ne comprend guère et n'est pas prêt à partager le dédain des

disciples de Fox pour les titres d'honneurs et les formules de

politesse, leur haine du luxe, des jeux et des spectacles, il partage leur
horreur de la guerre. Quand il décrit leur culte son humeur
ironique réapparaît. Combien lui semble drôle ce predicant qui, «après
quelques soupirs, débitait moitié avec la bouche, moitié avec le

nez, un galimatias tiré, à ce qu'il croyait, de l'Evangile, où ni
lui, ni personne n'entendait rien » On sent que dans ses prétentions
et ses goûts aristocratiques, son mépris du vulgaire comme son esprit
raisonneur, il est choqué de ce que Fox « fils d'un ouvrier en
soie... s'avise de prêcher en vrai apôtre... sans savoir ni lire, ni
écrire ; c'était un jeune homme de vingt-cinq ans, de mœurs
irréprochables et saintement fou. » Il arrange d'ailleurs le portrait
qu'il trace de ce fondateur de secte et fait tout pour renforcer
les analogies entre sa vie et celle du Christ — auquel il le compara
plus tard. Il parle de sa naissance humble, puis le montre « allant
de village en village », criant contre la guerre et le clergé, mis



122 HENRI PERROCHON

en prison, grâce aux intrigues des gens d'Eglise. On peut facilement

rapprocher l'interrogatoire de Fox par le juge de Derby et
celui de Jésus par Caïphe, qui tous deux finissent par être battus
de verges. Fox, il est vrai, convertit ses bourreaux qui deviennent
ses premiers disciples, mais Voltaire, se souvenant des évangiles,
affirme qu'ils sont une « douzaine » qui, comme les apôtres et les

premiers chrétiens sont persécutés, mis en prison, puis convertissent

leurs geôliers et croyent avoir le Saint Esprit.
A Fox, Voltaire préfère Penn, fils d'un vice-amiral et chevalier

bien en cour, homme instruit et gradué d'Oxford. Il admire ses

talents d'organisateur, comment il a su fonder Philadelphie et
la rendre florissante. Il loue les lois dont Penn dota ses sujets.
Lois très sages « dont la première est de ne maltraiter personne
au sujet de la religion ». Grâce à son gouvernement si éclairé, il
a établi l'âge d'or qui « n'a vraisemblablement existé qu'en Pen-

sylvanie ». Peut-être que, trente ans plus tard, devenu seigneur de

Ferney, protecteur de fabriques d'horlogerie, Voltaire se souvint
de ce Penn, qu'il imitait à sa manière.

Après les Quakers, les Anglicans, qui mieux que les coreligionnaires

d'André Pitt fournissent à notre auteur l'occasion
d'attaquer le catholicisme, dont ils ont retenu, nous dit-il, beaucoup
de cérémonies « surtout celle de recevoir les dîmes avec une attention

très scrupuleuse » et aussi « la pieuse ambition d'être les

maîtres» et un zèle actif contre les autres confessions. Mais les

Anglais, supérieurs en cela aux Français, savent maintenir leur
Eglise en une juste subordination au pouvoir laïque, ils ne se

préoccupent pas de ce droit divin « qui ne servirait qu'à faire des

tyrans en camail et en rochet », tandis que la loi fait des prêtres
des « citoyens ». Enfin, continuant à comparer clergé anglican
et clergé catholique, Voltaire oppose les mœurs des clergymen,
élevés « loin de la corruption de la capitale » dans de paisibles
universités, presque tous mariés, « tous réservés et presque tous
pédants », ne parvenant aux hautes dignités que tard, à tant
d'abbés galants, élevés à la prelature au sortir du collège et par
des intrigues féminines, menant une joyeuse et peu édifiante
existence. Le seul défaut des prêtres anglicans est d'aller «

quelquefois au cabaret parce que l'usage le leur permet », mais s'ils
s'enivrent, c'est « sérieusement et sans scandales ».

Au fond, l'anglicanisme n'est pas antipathique à Voltaire.



LES «LETTRES PHILOSOPHIQUES» DE VOLTAIRE 123

Il a entendu l'évêque de Worcester prêcher à Londres sur l'inoculation

« en citoyen et en pasteur charitable ». Et à ces prêtres
sages et pratiques, il sait gré aussi de bien vouloir ouvrir les portes

de leurs temples aux morts célèbres. Il avait admiré dans
Westminster « les monuments que la reconnaissance de la nation
a érigée aux plus grands hommes qui ont contribué à sa gloire ».

Or il savait qu'un mausolée avait été élevé à Shakespeare dans la
cathédrale de Stratford. Quel exemple et quelle leçon pour les

compatriotes de Molière Enfin il apprécie cette Eglise officielle,
bien rentée, à la piété raisonnable, d'autant plus que les presbytériens

ne lui plaisent guère.
En effet, Voltaire est peu tendre pour « les prêtres de cette

secte ». Il les accuse d'être jaloux des grasses prébendes des évêques
anglicans, « de crier contre les honneurs où ils ne peuvent atteindre,

de traiter de prostituées de Babylone, toutes les Eglises
où quelques ecclésiastiques sont assez heureux pour avoir cinquante
mille livres de rente ». Et, il se moque de leur allure, de leur démarche

grave, de « l'air fâché » qu'ils affectent, de leur vaste chapeau,
de leur long manteau, comme de leur habitude de parler du nez.
Il les trouve deux fois plus sévères que les catholiques en
interdisant non seulement le travail, mais toute distraction le dimanche.

Il leur garde rancune d'avoir interdit ce jour-là l'opéra et la

comédie. Peut-être se souvient-il d'avoir passé à Londres

quelques dimanches par trop monotones et ennuyeux.
A ces gens austères, il préfère le petit groupe d'ecclésiastiques

et de laïques savants qui avec « l'illustre docteur Clarke... homme
d'une vertu rigide et d'un caractère doux » ont des tendances
anti-itrinitaires. Mais il ne croit pas à leur succès. Ils n'ont pas
su venir au monde à propos. Dans un siècle éclairé, « il n'y a plus
guère de fortune à faire pour une religion nouvelle ou renouvelée

».

Car Voltaire est bien persuadé qu'en Angleterre comme ailleurs
le temps des disputes théologiques et du prosélytisme est passé.
Seule, pense-t-il, l'Eglise anglicane se maintiendra encore, non

pour des raisons de foi, mais parce qu'on ne peut avoir d'emploi
sans être au nombre de ses fidèles et que « cette raison qui est une
excellente preuve » a converti maints non-conformistes, et finira
par les convertir tous.

Il est toujours dangereux de jouer au prophète. A peine, quel-



124 HENRI PERROCHON

ques années après le départ de Voltaire, Wesley et Whitefield
rassemblaient des auditoires formidables, suscitaient et organisaient

un vaste mouvement de réveil, qui comme une religion
nouvelle avait ses convertis, ses sanctuaires, ses prédicateurs.
Voltaire ne sut pas voir sous la tiédeur apparente les signes d'un
renouveau. Et pourtant, quand il habitait Londres, le petit livre
de Bunyan jouissait d'une vogue extraordinaire, et dans les
milieux lettrés on assistait à une renaissance du poème de Milton,
dont la cour de Charles II avait dédaigné « les absurdités théologiques

».

Amusant, intéressant certes, mais partial et superficiel, tel est.

le tableau que Voltaire nous donne du protestantisme anglais.

On chercherait vainement à travers ces pages une vue d'ensemble,

pas plus qu'une analyse pénétrante. L'esprit religieux anglo-
saxon qui se cache et anime tant de formes diverses est resté

étranger à Voltaire, il n'a pas deviné sa force et sa vigueur. Or,

pour comprendre la valeur d'une religion, il ne suffit pas
d'enquêtes rapides, d'en connaître les dogmes, d'en avoir parcouru
les statuts ou d'en avoir rapidement interviewé ses principaux
sectateurs. Ce qui fait la force d'une Eglise, quelle qu'elle soit,
ce n'est point la rigueur ou la logique de sa doctrine, la richesse
de sa liturgie, la sagesse de ses règlements, le nombre des œuvres
qu'elle soutient ou patronne, c'est l'intensité de foi de ses fidèles.
Et de cela, Voltaire ne s'est point préoccupé.

Aussi de son contact avec le protestantisme anglais, il n'a
retiré aucun bénéfice religieux, il n'a subi en rien son influence
mystique. Ce contact ne lui a pas appris ou aidé à comprendre
l'importance des problèmes théologiques. Après comme avant son
séjour en Angleterre, Voltaire resta étrangement incompréhensif
de tout ce qui touche au domaine de la conscience et à la culture
intérieure. Pour s'en rendre compte, il suffit de parcourir les

« Remarques » sur Pascal qui accompagnent précisément les

Lettres philosophiques.
Est-ce à dire que ce contact n'ait eu aucune influence sur ses

idées? Non pas. Il vit que les Anglais de confessions différentes
avaient appris à se supporter, « s'il n'y avait en Angleterre qu'une



LES «LETTRES PHILOSOPHIQUES» DE VOLTAIRE 125

religion, son despotisme serait à craindre ; s'il n'y en avait que
deux, elles se couperaient la gorge, mais il y en a trente, et elles

vivent en paix et heureuses ». Bayle et Montesquieu ont fait la
même remarque. Et Voltaire toujours pratique, rêva d'importer
cet esprit de tolérance en France. Sans doute, il ne pouvait être
question de transplanter tant de sectes diverses. Mais il pensait
qu'en soumettant le catholicisme à l'Etat, comme l'anglicanisme,
on parviendrait à établir la paix religieuse. Une Eglise établie,
reconnue, mais aussi dirigée, surveillée et salariée par l'Etat,
et le droit pour les membres des minorités confessionnelles de

célébrer leur culte privé, de se marier, d'hériter de leurs parents
et d'exercer tous les métiers, telle fut la conception voltairienne
des rapports des Eglises et de l'Etat, et elle est certainement
d'origine britannique.

Si le protestantisme anglais n'eut pas sur Voltaire une influence
à proprement parler religieuse, il lui montra qu'il est possible
à diverses Eglises de vivre en paix sur le même territoire, et
l'encouragea ainsi à se faire l'apôtre de la tolérance. Et, c'est

déjà quelque chose.

Henri Perrochon.


	Le protestantisme anglais dans les "lettres philosophiques" de Voltaire

