
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: Questions actuelles : échos de la société vaudoise de théologie (année
1923-1924)

Autor: Lavanchy, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

ECHOS DE LA SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE

(Année 1923-1924)

Plus que jamais, étant donné le point de départ (ou d'arrivée) de
certains courants de la pensée contemporaine, le catholicisme est à

l'ordre du jour. Aux gens qui se représentent l'Eglise romaine comme
un « bloc » divin, tombé du ciel un beau jour, et de telle nature qu'il
faut être aveugle ou de mauvaise foi pour n'en pas reconnaître, sans

autre, l'absolue et évidente vérité, M. le professeur Paul Laufer a

répondu, en faisant appel à l'histoire, que le catholicisme s'est fait lui-
même... Il a rappelé que le catholicisme trouve son explication
dans les luttes que le christianisme naissant eut à soutenir dès le 11e siècle

contre les hérésies (gnosticisme, marcionisme, montanisme). Le
besoin d'une régula fidei et d'une organisation forte se fit sentir au
cours de ces luttes, dont l'Eglise sortit transformée en un cadre solide
mais étroit. M. Laufer n'eut garde d'oublier l'ambiance pagano-hellénis-
tique qui transforma la jeune religion en un syncrétisme où le sacrement
aux dépens de la pensée et de la conscience, mais au profit de la «

sensation », joua et joue encore le premier rôle...

Mais, le sacrement, quelle place prendra-t-il alors dans le protestantisme

Suivant la voie que M. Alfred Loisy a marquée dans son« Essai

historique sur le sacrifice », M. le professeur Fornerod trouve trois
phases dans l'évolution de la notion du sacrement: la phase magique,
la phase cultuelle et la phase spiritualiste. Tout en reconnaissant dans
les idées qui régnent dans son sein, au sujet des sacrements, des restes
du magisme, le protestantisme en est à la phase spiritualiste: Les
sacrements n'ont pas de valeur en eux-mêmes ; expression symbolique de la
piété des fidèles, leur valeur dépendra du degré de piété de ces derniers.

Qu'il nous soit permis, à propos de cette étude, de regretter que le

distingué professeur n'ait pas insisté davantage sur la valeur sociale des
« cérémonies symboliques ».



7'. ALEXANDRE LAVANCHY

M. Edmond Grin ayant donné, ici-même, un résumé de l'ouvrage de

Rudolf Otto, Das Heilige, nous y renvoyons le lecteur et ne parlerons
pas de la première partie du travail que M. Auguste Lemaître a apporté
à notre société : M. Lemaître y résumait précisément, d'après le volume
qu'il a fait paraître depuis, « La pensée religieuse de R. Otto » (1), les
idées du professeur de Marburg. — Après avoir regretté que Otto n'ait
donné qu'une place restreinte à l'amour et à l'obligation, et qu'il se

soit attaché davantage à la traduction logique de l'expérience qu'à sa
nature pour faire le départ du rationnel et de l'irrationnel, M. Lemaître
fait remarquer que le mystère de la religion n'est pas le Dieu « caché »,

comme le voudrait Otto, mais bien le Dieu « révélé ». Mais alors, sur
quelle base construire Sur une théorie de la révélation que la pensée
moderne cherche encore. Dans le dernier fascicule de cette Revue, M.
Grin, rendant compte de l'ouvrage de M. Lemaître, répond à ses objections

; qu'on veuille bien s'y reporter et consulter, en outre, le numéro
de la Revue de Strasbourg (année 1924, numéro 3), dans lequel M. Hau-
ter répond également au pasteur genevois.

Au cours de l'exposé qu'il fit du mazdéisme, feu M. le pasteur
J.-Alfred Porret prit position dans la question fort controversée de
savoir s'il y a eu influence de la Perse sur le judaïsme, en particulier sur
ses conceptions eschatologiques. M. Porret conclut par la négative :

S'il y a eu un emprunt des uns aux autres, rien ne prouve que ce ne soit
pas les Perses qui l'aient fait.

L'influence sociale de la religion est mise en lumière par tous ceux qui
s'occupent de l'histoire des religions. M. le pasteur Albert Amiet
s'efforça, par de nombreux exemples, judicieusement choisis, de montrer
comment et pourquoi la religion (qui représente notre dépendance
extra-humaine) agit sur la société (qui, elle, exprime notre dépendance
humaine). Puis il conclut en démontrant que le christianisme peut
exercer une influence considérable sur notre société moderne en lui
apportant un idéal individuel, familial, national et international, une
autorité, une méthode, une puissance de relèvement et de progrès.

M. Arnold Reymond apporta aux théologiens vaudois un travail
lourd de matière qu'il intitula : Quelques aspects de la pensée protestante.

Vu le flottement doctrinal du protestantisme en face de la floraison
actuelle de la pensée catholique, plusieurs déclarent que par son principe

foncièrement individualiste le protestantisme aboutit d'une façon
inévitable à l'anarchie ecclésiastique et politique.

M. Reymond ne le croit pas : la vraie liberté — qu'il ne faut pas
confondre avec la licence désordonnée — est le fondement de tout
ordre social et religieux.

1 La Concorde, Lausanne 1923.



LA SOCIÉTÉ VAUODISE DE THÉOLOGIE 75

En matière doctrinale toutefois une dogmatique officielle est impossible.

C'est en vain que pour la construire on a utilisé successivement

l'inspiration littérale, l'historicisme, la psychologie, la psychanalyse ou
encore, au point de vue philosophique, le pragmatisme, le kantisme
ou l'idéalisme antique.

A chacun d'élaborer sa dogmatique suivant une orientation commune
à tous les croyants. Il suffit pour cela de constater au travers des siècles
les éléments irréductibles de l'expérience chrétienne, tant catholique
que protestante, puis de les interpréter, sans les déformer, en montrant
entre autres que sans les idées de providence, de personnalité, de finalité
la vie de l'esprit ne saurait se concevoir.

En résumé : pleine liberté dans la soumission à la volonté divine (1).

Les idées de Vinet ont-elles eu quelque influence sur les séparations
de l'Eglise et de l'Etat qui se sont accomplies depuis la publication de
l'Essai sur la manifestation des convictions religieuses M. le professeur
A. Chavan, après avoir interrogé l'histoire contemporaine, ne le croit
pas. En France, la séparation s'est faite contre les catholiques ; à Genève
et à Bâle, ce sont les catholiques qui l'ont faite. En 1845 même, chez

nous, ce furent non des goûts ou des principes qui amenèrent la fondation

de l'Eglise libre vaudoise, mais bien les faits eux-mêmes. En

somme, ce sont les adversaires de l'Eglise qui veulent la séparation.
On a beaucoup discuté, après l'exposé de M. Chavan. On a fait, entre

autres, remarquer au professeur d'histoire qu'à Genève un millier de

protestants, membres de l'Eglise nationale, avaient été partisans de la
séparation au nom des principes de Vinet. Et, a-t-on ajouté, s'il est vrai
que ce n'est pas Vinet qui a créé la séparation, fondant en 1845 l'Eglise
libre vaudoise, il n'en est pas moins vrai que l'influence de Vinet,
seule, a permis à cette Eglise de subsister.

Enfin, M. Sanders a entretenu la Société de Isaac da Costa, juif
hollandais, converti au protestantisme, qui se distingua au cours du siècle
dernier par la défense qu'il entreprit de l'Evangile en face des attaques

de l'incrédulité moderne.

Innovation digne d'être signalée : Les séances s'ouvrirent par un
compte rendu d'ouvrages récemment parus, fait tour à tour par les

professeurs de nos Facultés ou par des pasteurs. Ainsi, les théologiens
vaudois ont été mis au courant des travaux qui ont paru ces dernières
années, concernant l'Ancien et le Nouveau Testament, l'histoire de

l'Eglise ou celle de l'art chrétien.
Alex. Lavanchy.

1 Le travail de M. Reymond sera publié sous peu dans cette Revue.


	Questions actuelles : échos de la société vaudoise de théologie (année 1923-1924)

