
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: La lutte du supranaturalisme et du rationalisme au dix-huitième siècle

Autor: Berthoud, Aloys

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA LUTTE

DU SUPRANATURALISME ET DU RATIONALISME

AU DIX-HUITIÈME SIÈCLE

L'effondrement des croyances qui caractérise le dix-huitième
siècle, s'est produit graduellement et n'est devenu général qu'après
une lutte prolongée des deux tendances, supranaturaliste et
rationaliste, qui se partageaient les esprits. Mais il était inévitable,
opportun même, aussi longtemps qu'un réveil religieux, plus
puissant et plus durable que le piétisme de Spener, ne mettait
pas les âmes en contact immédiat avec les divines réalités. L'Eglise
chrétienne, y compris celle qui portait le nom de protestante,
semblait vouloir ramener le monde civilisé au moyen âge et ne

lui offrait que des formules arides pour tout aliment spirituel, des

« pierres au lieu de pain ».

Il fallait donc que l'esprit humain, trompé dans sa légitime
attente, opprimé dans ses droits sans compensation, reconquît
sa liberté en brisant tous les jougs. Il ne pouvait se ressaisir qu'en
jetant par dessus bord le bagage encombrant du passé. Le malentendu

colossal, imputable au christianisme dégénéré du temps,
et d'où est issue en partie la tourmente révolutionnaire, peut se

résumer d'un trait : l'homme, conscient et fier de sa dignité,
s'est cru obligé, pour reprendre possession de lui-même, de fouler
aux pieds toutes les autorités de droit divin... Et il est retourné
à la « nature » comme à une libératrice, pour s'affranchir de la

tyrannie du « surnaturel ».

Ainsi, rien de plus logique que cette dissolution du dogme
Elle était la condition nécessaire pour préparer une nouvelle
et meilleure étape dans la marche du genre humain. Favorisée



44 ALOYS BERTHOUD

par l'essor des sciences, en particulier par l'astronomie, qui ébranlait

la cosmologie biblique et la confiance dans la crédibilité des

Livres saints, elle fut surtout effectuée par les défaites successives

d'une théologie impuissante à défendre le christianisme, parce
qu'elle en avait renié la force et méconnu la véritable essence.

Rappelons les faits. Le supranaturalisme, héritier direct et
souffreteux de la scolastique déchue, est intellectualiste comme
elle. La distinction qu'elle avait admise entre les articuli mixti,
communs à la religion naturelle et à la foi chrétienne, et les

articuli puri, apanage exclusif de la religion révélée, cette distinction

superficielle et incorrecte, il la conserve et l'exploite ; il la

prend pour point de départ et pour axiome fondamental. Ce que
l'Evangile a de spécifique à ses yeux, ce n'est point la vie nouvelle

par l'union de l'âme avec Christ, c'est un ensemble de doctrines
miraculeusement données et qu'il faut accepter pour être sauvé.

Mais, ne pouvant recourir à l'autorité normative des Symboles,
à laquelle on ne croit plus, il en est réduit à se justifier devant le

tribunal de la raison, émancipée de tout contrôle, et proclamée
seul arbitre de la vérité.

C'était s'engager dans une impasse. Le supranaturalisme
demeure l'opinion dominante dans les milieux protestants jusque

vers 1750 ; mais il est le dernier effort de l'orthodoxie
traditionnelle pour maintenir une position désespérée. Et encore
n'y parvient-il qu'au prix de notables concessions à l'esprit du

siècle, et en se rapprochant toujours plus du rationalisme, au

point de se confondre finalement avec lui par une complète
abdication.

Telle est, par exemple, à partir du philosophe de l'empirisme,
John Locke (1(>32-1704), — le célèbre auteur de l'Essai sur
l'entendement humain, avec sa thèse centrale : Nihil est in
intellectu, quod non fuerit in sensu, — telle est, disons-nous, la situation

vraiment tragique des apologistes anglais en face du déisme

qui sévit alors. On les voit organiser tout un système de preuves
erudites pour persuader à la raison de s'incliner devant les mystères

chrétiens ; on les voit établir par des considérations de tout
genre, ce qu'ils appellent les « évidences rationnelles du
christianisme », accumuler les arguments extérieurs tirés des

prophéties et des miracles, et s'exposer eux-mêmes, en se plaçant
sur ce terrain, périlleux entre tous, qui va s'effritant sous leurs



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 45

pas, à reculer sans cesse et à perdre maintes batailles... Tout cela,
en attendant que le philosophe du scepticisme, David Hume
(1711-1770) dissolve la raison elle-même par sa critique incisive,
et désarme d'un seul coup les adversaires en présence.

Cette brève allusion aux circonstances religieuses de la Grande

Bretagne, suffit, croyons-nous, à expliquer la pauvreté relative
de la théologie anglaise jusqu'au milieu du dix-neuvième siècle.

Elle a sacrifié le « principe matériel» du protestantisme au «principe

formel » et n'a jamais su les unir dans une synthèse féconde.

Ayant négligé l'élément autonome de la foi justifiante, de l'expérience

vitale du salut, elle n'a pas vu de milieu entre le subjectivisme

exagéré des Quakers et l'objectivisme outré qui a été sa

faute initiale et son mot d'ordre sous couleur de biblicisme.
En Allemagne, le mouvement théologique a une tout autre

envergure au dix-huitième siècle. Son évolution fatale vers
l'incroyance comprend deux phases principales : dans la première,
le supranaturalisme est à son apogée, grâce à l'appui de la
philosophie idéaliste de Leibniz et de Wolff ; la deuxième est une
époque de désarroi, où la tendance négative éclate de toutes parts
dans le camp même des supranaturalistes et assure le triomphe
du « rationalisme allemand ».

Il est vrai que, parallèlement à ce conflit, on voit se dessiner
deux courants théologiques indépendants, qui, tout en se

rattachant à l'orthodoxie luthérienne, l'élargissent et l'atténuent,
chacun à sa manière ; l'un, par une direction franchement biblique :

c'est le piétisme wurtembergeois des Bengel, Oetinger, etc. ;

l'autre, par une tendance positive, qui se tient éloignée des

abstractions : c'est l'école historique des Pfaff, Mosheim, Buddaeus>
Ce dernier savant publia même, sur le système de Wolff, des «

Réflexions » (Redenken) désapprouvant sa méthode. Oetinger, lui
aussi, l'a combattue avec ardeur. Mais, comme il s'agit là de

groupes à part, formant une théologie de transition, qui n'est

pas entraînée par le flot turbulent du siècle, nous les laisserons
de côté, malgré le vif intérêt que présente leur étude.

Enfin, à la veille du dix-neuvième siècle et à ses débuts, nous
assistons à un retour offensif de l'orthodoxie traditionnelle, sous

l'impulsion éphémère de l'ancienne école de Tubingue. Ce sera
« la fin du supranaturalisme ».



46 ALOYS BERTHOUD

1. La PHILOSOPHIE DE WoLFF ET LE SUPRANATURALISME.

Wolff appartient à l'histoire de la philosophie, mais il est

impossible de le passer sous silence lorsqu'on veut décrire le
mouvement de la pensée chrétienne au dix-huitième siècle. Son action
fut des plus directes et des plus étendues. On peut dire qu'elle a

été prépondérante en Allemagne jusqu'à l'avènement du kantisme.
Esprit avide de rigueur formelle, de clarté et d'évidence, théologien

à ses heures, il professa longtemps les mathématiques et
la philosophie à Halle, où le grand Leibniz, dont il était l'admirateur

et l'élève, l'avait fait appeler. Ses succès y furent prodigieux.

Quatre cents étudiants, dit-on, se pressaient autour de

sa chaire, sans être lassés par son débit monotone.
Mais, en 1725, ayant indisposé les piétistes et l'opinion

publique par des assertions imprudentes, il dut quitter la ville et la
Prusse même, par ordre du souverain. Il y gagna en notoriété,
et l'université de Marburg fut heureuse de lui ouvrir ses portes.
D'ailleurs, en 1740, il devait rentrer à Halle, comme professeur
de droit sous les auspices de Frédéric IL Comment expliquer
sa vogue Ce n'était pas un penseur de génie, l'originalité créatrice

lui manquait totalement. « Le système de Wolff, a dit Eucken,
est infiniment mieux construit dans toutes ses parties que celui
de Leibniz ; Wolff est-il pour cela le plus grand des deux
philosophes? » (1)

Ce qui a fait sa fortune, c'est son habileté à manier les

abstractions, sa puissance de raisonnement. Il a eu le talent de
s'assimiler les idées de Leibniz au point de les présenter sous une
forme à la fois plus systématique et plus populaire. Mais son
triomphe, au regard des théologiens du temps, fut d'appliquer
à la religion elle-même la méthode « démonstrative » empruntée

aux mathématiques. Prenant pour point de départ les deux
axiomes rationnels chers à son maître : le principe de la raison
suffisante (il faut qu'il y ait proportion entre la cause et l'effet)
et le principe de contradiction (deux affirmations qui s'excluent ne

peuvent être vraies en même temps), — il construisait sur cette
base, avec une précision géométrique et une imperturbable
lenteur, tout l'édifice des sciences humaines, métaphysique, psy-

(1) Les grands courants de la pensée contemporaine, p. 87.



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 47

chologie, cosmologie, théologie. A force de théorèmes, il se flattait

de démontrer par a + o les vérités fondamentales de la
« religion naturelle » et d'en établir l'évidence par une argumentation

irréfutable. Tel, son traité de 1719 : « Pensées rationnelles

sur Dieu, le monde et l'âme humaine » (Vernünftige Gedanken

von Gott der Well und der Seele des Menschen) — telle encore,
sa Theologia naturalis de 1736.

En revanche, — il faut lui en savoir gré, — il n'a jamais entrepris

d'expliquer par cette méthode les mystères de la foi chrétienne,
mais il ne les a pas non plus contestés. Il se déclarait soumis aux
enseignements de son Eglise, et, loin d'attaquer le christianisme,
il avait le sentiment de travailler pour sa cause. Il a même statué
la possibilité d'une révélation surnaturelle, en partant de l'idée
de la toute-puissance de Dieu. Personnellement, il était chrétien,
et l'on raconte que, sur son lit de mort, il exprimait encore sa

confiance en Dieu par Jésus-Christ.
Parmi les nombreux théologiens qui adoptèrent sa méthode,

on peut citer Carpov, Reinbeck, Ribow, Reusch, Canz, qui écrivit
un traité sur l'usage de la philosophie de Leibniz et de Wolff
en théologie. Mais le plus important de tous est un homme qui
avait plus ou moins subi l'influence du piétisme : Jaques Baumgarten

(1706-1757). Professeur à Halle, où il attirait lui aussi,
des centaines d'étudiants, cet homme distingué contribua plus

que personne à vulgariser la méthode wolffienne, en l'appliquant
avec rigueur à la dogmatique.

Il va sans dire que cette méthode est aujourd'hui démodée :

les problèmes divins ne se résolvent pas comme des équations
algébriques. On a peine à croire qu'il fut un temps où elle était saluée

avec enthousiasme et pratiquée sur une immense échelle par des

penseurs de mérite. La personnalité de Wolff ne suffit pas à rendre

compte d'un tel engouement, d'autant moins qu'il ne l'a pas lui-
même inventée ; cette méthode démonstrative, d'autres l'avaient
préconisée avant lui, Pufendorf par exemple.

Seulement, grâce à ses aptitudes spéciales, notre auteur a su

l'employer avec un art consommé et l'a poussée au plus haut
degré de perfection. Il a eu le rare bonheur de venir, pour ainsi
dire, à point nommé, au «moment psychologique», pour l'incarner
dans son enseignement. Il n'a pu le faire que parce qu'elle était
dans l'air. Si défectueuse qu'elle nous paraisse, il faut bien con-



48 ALOYS BERTHOUD

venir qu'elle n'a pu séduire toute une génération sans motif,
mais qu'elle avait sa raison d'être dans la situation morale des

esprits et correspondait aux besoins de l'époque.
Voici, me semble-t-il, la liaison psychologique des faits. La

scolastique avait déplacé le centre de gravité du christianisme,
et ébranlé la foi dans les âmes, en enchaînant l'élément objectif
de la religion à l'autorité arbitraire et caduque des symboles
ecclésiastiques. Vint alors la secousse du piétisme, puis la théologie

de transition, qui chercha à reconstituer sur le terrain de l'histoire

cet élément objectif dont la foi ne peut se passer et qui
menaçait ruine. Mais, à défaut de l'expérience vivante et personnelle

du salut, les déductions tirées de l'histoire ont beau avoir
un caractère objectif, elles demeurent quelque chose d'étranger,
d'extérieur à l'âme, et ne lui procurent aucune évidence interne,
aucun apaisement. La conviction qui peut dire : « Je sais en qui
j'ai cru » doit venir du dedans plus que du dehors. Il faut qu'à
l'élément objectif, si nécessaire, s'ajoute l'élément subjectif,
et que de leur rencontre jaillisse le fiat lux de la vie; il faut qu'ils
ne fassent plus qu'un pour créer la joyeuse assurance de la foi.

Eh bien, c'est à ce besoin de certitude qu'est venu répondre
l'usage, si répandu alors, de la méthode démonstrative. Elle a

trop présumé d'elle-même, d'accord ; elle a eu tort d'en appeler
aux lois de l'intelligence plutôt qu'à la loi de la conscience, à

la raison pure plutôt qu'à la raison pratique. Néanmoins, en
l'absence des vrais principes de la Réforme, dès longtemps oubliés,
elle était l'unique moyen de tendre au but désiré, la jonction des

deux facteurs objectif et subjectif. La raison, en effet, ¦— et c'est
sa gloire, — a ce double caractère de faire partie intégrante de

nous-mêmes et de poser des axiomes d'une application universelle,
des règles absolues. Subjective en un sens, elle déborde le sujet
d'autre part. Elle seule permet à la science, preuve en soient
les mathématiques, d'atteindre au plus haut degré possible
d'objectivité. Il est donc naturel, faute de mieux, qu'on l'ait prise

pour base de la certitude.
Erreur fatale, qui témoignait de la dégénérescence de la foi

protestante Qu'y a-t-il de commun entre la géométrie et la
religion? Elles ne peuvent coïncider que par abus. Le danger du
procédé wolffien était de confondre la clarté de la pensée avec
la conviction intérieure, de donner aux âmes l'illusion de la cer-



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 49

titude en faisant miroiter à leurs regards une lumière indépendante

de la vie, et, par conséquent, artificielle, de les laisser dans
la nuit tout en les éclairant à la surface. Il y a, dans le succès de

Wolff, de l'éblouissement. Que deviennent les grandes réalités
du monde moral, la liberté, le péché, la grâce, la régénération, le

salut dans un système où les déductions s'enchaînent avec une
inflexible nécessité? Toutes ces données de l'expérience
chrétienne sont changées en vérités abstraites, surnaturellement
révélées. On n'a plus un drame toujours actuel et palpitant,
mais un savant appareil de syllogismes. Au lieu défaits... des idées

des notions sans substance, des formules sonores qui se briseront
tôt ou tard, parce qu'elles sont vides.

Aussi bien la philosophie de Leibniz, remaniée par Wolff, ne

pouvait guère aboutir à un autre résultat. C'est à elle que remonte
l'erreur initiale. Déterministe au fond, elle élimine le libre arbitre
soit en Dieu, soit en l'homme, et son superbe optimisme est la

négation du mal : nous sommes, dit-elle, « dans le meilleur des

mondes possibles ». Tout ce qui est doit être. L'univers est conçu
comme un organisme ou plutôt un mécanisme parfait, dont Dieu
n'a plus besoin de s'occuper : il se borne à le contempler du haut
du ciel. Comment s'étonner, après cela, du rapide affaissement
de la religion chrétienne dans la théologie allemande du dix-huitième

siècle? Le déisme, voilà le dernier mot du système.

Le conflit du supranaturalisme et du rationalisme remplit
le dix-huitième siècle, mais c'est la querelle des « frères ennemis ».

Ils sont de même race et le montrent assez par le rôle excessif

qu'ils assignent à l'intellect dans les choses religieuses, tout comme
la scolastique l'avait fait avant eux : trois variantes, de la même

attitude Entre l'intellectualisme autoritaire d'antan, affirmant
des dogmes de droit divin, et l'intellectualisme non moins
autoritaire, mais négatif, du rationalisme qui se prépare, — louvoie
longtemps l'intellectualisme tolérant et flasque des disciples de

Wolff, qui dissimulent en vain l'inconsistance de leurs principes
sous l'habile réseau de leur logique serrée.

Par son esprit et sa méthode, sinon par son credo, le
supranaturalisme est déjà du rationalisme, avec cette différence qu'il

REV. DE THÉOL. ET DB PHIL. — N. S., t. XIII (jî° 54, 19Î5). 4



50 ALOYS BERTHOUD

l'est sous une forme latente, naïve, maladroite. Sa parole est comme
celle d'un adolescent dont la voix n'a pas fini de « muer », et qui
n'émet que des sons rauques ou discordants. Il a beau essayer
de repousser son rival : il s'engage par là dans une lutte inégale
où il devra lui-même succomber...

La secrète affinité des deux écoles se manifeste de bonne heure

par les concessions toujours plus graves que font à l'incrédulité
les soi-disant défenseurs de l'orthodoxie. Ils semblent bientôt
ne respecter les mystères chrétiens que comme on soigne les

antiquités d'un musée : on fait ce qu'on peut pour retarder le
dénouement fatal, mais tant pis si elles tombent en ruine cela ne
tire pas à conséquence. Il arrive un moment où les théologiens
des deux tendances se ressemblent si fort, qu'il est malaisé de

savoir à quel groupe ils appartiennent : peut-être ne le savent-ils

pas eux-mêmes?... Et les deux camps se battent toujours, quoique
confondus de fait. C'est un pêle-mêle général au point de vue
dogmatique, un imbroglio complet, justement raillé par Lessing.

Cette époque troublée ne fut, d'ailleurs, pas perdue pour la
science. Elle a permis l'avènement définitif de la «critique sacrée»,
affranchie désormais de la tutelle du dogme. Ernesti (f 1781)
remit en honneur l'exégèse historique et grammaticale la plus
désintéressée, non sans méconnaître, il est vrai, ce que la Bible
a d'unique en son genre. Les grands travaux de l'orientaliste
Jean - David Michaelis (mort à Göttingue en 1791) apportèrent
une précieuse contribution à l'étude objective de l'Ancien-Testament,

trop négligée jusque-là.
Mais la foi positive était de moins en moins à l'ordre du jour. C'est

ainsi qu'un partisan de la méthode wolffienne, homme excellent
du reste, Toellner, dont le traité sur l'Obéissance active de Jésus-

Christ, de 17'i8, témoigne d'une orthodoxie modérée, passe
ensuite à un rationalisme assez accentué dans son Système de

théologie dogmatique, publié en 1775, un an après sa mort. Il ne
voit plus qu'une différence quantitative entre la religion révélée
et la religion naturelle : celle-ci suffit pour le salut. Alors, à quoi
bon la première? On peut très bien s'en passer. Il ne tire pas la
conséquence ; mais d'autres, plus logiques, y mettront moins de
discrétion.

C'est surtout Semler (1725-1791), professeur à Halle, qui,
sans vouloir être rationaliste, a favorisé la victoire de la théologie



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME Ol

négative par les intempérances de sa critique un peu profane.
Elevé dans la maison des orphelins à Halle, il a conservé jusqu'à
la fin de sa vie un sincère attachement pour le christianisme et
une réelle crainte de Dieu. Mais il n'avait été en contact qu'avec
le piétisme de la décadence, et il ne semble pas qu'il ait jamais
su ce qu'est la vraie piété, ni passé par une crise religieuse et
morale. Le sentiment du péché lui faisait défaut. Ame en ebullition,
mais sans idéal élevé, il a dispersé ses énergies sur une foule de

sujets, sans en approfondir aucun. Son esprit se mouvait terre
à terre et n'avait guère que des besoins intellectuels : la curiosité
scientifique était son unique passion. Grand « dévoreur de livres »,

il avait une érudition immense, mais ne fut jamais un vrai savant,
capable de coordonner ses idées.

Ses innombrables écrits (on en compte cent soixante et onze),
d'un style obscur, lourd et trivial, portent bien le cachet de sa

personnalité compliquée, où se heurtaient les plus étranges
disparates : cléricalisme vieillot et individualisme à outrance,
respect de l'orthodoxie et latitudinarisme effréné La doctrine
officielle de l'Eglise demeure à ses yeux la norme obligatoire de

l'enseignement, et il accorde d'autre part que chacun est libre
d'interpréter à sa guise les croyances communes et que toutes les
opinions ont le droit de se produire dans l'Eglise. C'est qu'il distingue
entre la religion privée, qui échappe à tout contrôle, et la religion
publique, que l'Etat peut légitimement imposer à tous ses
fonctionnaires.

Piocheur infatigable, il ne semble manier son rude outil que
pour démolir les opinions reçues, ce qui ne l'empêchera pas,
occasionnellement, — tant son esprit est combatif, — de rompre
une lance en faveur de la Trinité, de la divinité du Christ, des
miracles de l'Ancien et du Nouveau Testament. Bref, il incarne
en sa personne le désarroi doctrinal de l'époque. Cependant, son
labeur est loin d'avoir été inutile. Il est le véritable initiateur
de la méthode « historico-critique », qu'il avait appliquée avec
une troublante hardiesse à la Bible dans ses Libres recherches

sur le Canon (Halle, 1771-1775). Il considère les doctrines
spécifiquement chrétiennes comme des idées locales et temporaires,
que Jésus a prêchées par accommodation et qui ne lient plus les

modernes. Il importe de faire le départ entre ces éléments
transitoires, essentiellement dogmatiques, de la Révélation,



52 ALOYS BERTHOUD

et les éléments permanents, qui se réduisent, en somme, à la
morale.

Ajoutons que, vers la fin de sa carrière, il prit une attitude
plus conservatrice qui déconcerta ses contemporains. Après
l'affaire des Fragments de Wolfenbüttel (dont nous parlerons
plus loin), et l'explosion du déisme niveleur, il se prononça
catégoriquement contre les novateurs, qui répliquèrent en termes
violents. On osa même l'accuser d'rrypocrisie. D'autres parlèrent

d'un changement survenu dans ses convictions Ces

explications nous paraissent superflues, car il n'a jamais rétracté
ses idées. Mais la contradiction n'est qu'apparente, ou du moins
elle n'en était pas une pour lui, dont la mentalité était faite de

si singuliers contrastes. Il aura sans doute jugé qu'on allait
décidément trop loin à gauche, et voulu réagir dans l'intérêt du

christianisme, auquel il tenait encore malgré tout.
Hélas, il s'y prenait trop tard Il n'était plus en son pouvoir

d'arrêter le torrent dévastateur dont il avait contribué, plus que
bien d'autres, à rompre les digues. L'heure était venue où — à

part quelques ilôts émergeant ça et là, le rationalisme allait tout
envahir.

2. Le RATIONALISME ALLEMAND.

« Allemand », disons-nous, car à mesure que l'incrédulité envahit

l'Europe au dix-huitième siècle, le mouvement théologique
se restreint et se concentre de plus en plus en pays germanique.
Ailleurs, surtout en France, on va immédiatement à l'application
des principes ; on se hâte d'en tirer les conséquences pratiques
dans tous les domaines ; le matérialisme, l'immoralité suivent
de près la dissolution des dogmes: jouir du monde devient le seul

but de la vie ; et l'on ne s'attarde plus à des spéculations
théoriques désormais sans objet. Le christianisme est faux?
Alors, n'en parlons plus, sinon pour « écraser l'infâme », selon
le mot de Voltaire. Telle est la mentalité latine : droit au fait
Mais c'est la mort de la théologie.

En Allemagne, au moins dans la « blonde et rêveuse Germanie »

d'antan, la théologie ne meurt jamais. Les esprits sont faits
tout autrement. Le fond sérieux de leur nature semble persister
à travers toutes les métamorphoses, et il n'est point rare qu'au



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 53

milieu du naufrage le plus absolu des croyances, surnage encore

un certain sens de l'idéal, un besoin inné de s'élever par la pensée

jusqu'au principe universel. Ils dédaignent le vulgaire bon sens

qui passe de l'idée au fait sans transition ; ou plutôt ils l'ignorent.
Chez eux. il y a souvent divorce entre le cœur et la tête, et ils

peuvent rester chrétiens par le sentiment, longtemps après que
le christianisme a été démoli dans leur intelligence.

Ce privilège — ou ee défaut — a du moins ce bon côté de les

qualifier spécialement pour la réflexion spéculative, pour l'étude

objective et désintéressée des problèmes religieux, en tant qu'ils
émanent de la curiosité de l'esprit humain. A des époques de

paralysie spirituelle et de foi morte, l'Allemagne protestante a

eu pour rôle providentiel d'être le cerveau toujours actif de l'Eglise
chrétienne. On peut même se demander, en dépit du paradoxe,
si elle n'a pas rendu plus de services par sa théologie négative
et critique des dix-huitième et dix-neuvième siècles, qu'elle
n'avait fait au siècle précédent par sa théologie positive et orthodoxe,

mais confessionnelle et scolastique. Je parle du progrès
des connaissances.

Le rationalisme allemand n'est donc pas d'importation étrangère.

Il est bien autochtone et a son originalité propre, d'autant
plus que la philosophie de Wolff, ainsi que nous l'avons montré,
le contenait déjà virtuellement. Aboutissement logique de
l'évolution antérieure, fruit naturel du supranaturalisme, il devait
nécessairement surgir tôt ou tard, même en l'absence de tout
contact avec d'autres pays. On ne peut nier, toutefois, que deux
influences néfastes venues du dehors, de France et d'Angleterre,
n'aient puissamment contribué à son développement et hâté
son triomphe en précipitant la crise.

On sait comment, à la cour de Prusse, Frédéric IL le roi
sceptique, aimait à railler ses chapelains et à s'entourer de tout un
cercle de beaux esprits français, n'ayant pour lui que des
flatteries et que haine pour la piété. Il créa ainsi autour de lui une
atmosphère d'irréligion et de relâchement moral, dont l'action
fut déplorable dans la noblesse et dans le monde des fonctionnaires.
Et comme les Allemands ont à forte dose le culte de l'autorité,
et que les pouvoirs officiels exercent sur eux une fascination
héréditaire, la contagion du mal se répandit rapidement. L'armée
elle-même fut profondément atteinte, et le roi s'aperçut enfin.



54 ALOYS BERTHOUD

par les mœurs dissolues de ses soldats, que toujours, tôt ou tard,
selon le mot biblique, « on moissonne ce qu'on a semé ».

Eh bien, il faut le dire à la louange des théologiens allemands,
ils furent pour la plupart réfractaires à cette influence et fermes
dans leur dignité. L'incrédulité française d'alors, celle d'un,
Voltaire, par exemple, ou des Encyclopédistes, était trop frivole
pour avoir sur eux une prise quelconque. J.-J. Rousseau, qui rendit,

quoique déiste, un si beau témoignage à Jésus-Christ, eut
davantage de succès. Il fit parmi eux quelques disciples et trouva
des imitateurs, parce qu'il y avait chez lui un fond de sérieux et de

spiritualité qu'il devait à son éducation protestante et genevoise.
Kant lui-même, qui le lisait avec enthousiasme, reconnaît avoir
reçu de lui une bienfaisante impulsion. Et la preuve que Jean-

Jaques était fort goûté en pays germain, c'est qu'en 1814 et 1815

lors de l'invasion de la France par les Alliés, les Prussiens

respectèrent religieusement Ermenonville, où était son tombeau,
et y firent de pieux pèlerinages.

Le déisme anglais, plus sérieux encore que Rousseau, et mieux
armé scientifiquement, exerça une action autrement décisive
et dangereuse que l'athéisme français. Ce mouvement négatif
d'Outre-Manche, anti-chrétien de fait, ne l'était pas d'intention,
du moins à l'origine. Les promoteurs les plus distingués, notamment

Herbert de Cherbury (f 1648), étaient des gens fort
honorables, qui désiraient sincèrement épurer la religion. Bien
plus, au point de vue de l'homme naturel, le seul qu'ils connussent

par expérience, ils avaient raison contre l'orthodoxie
intellectualiste du temps ; car, si l'Evangile est vrai, c'est la « vie
nouvelle » qui importe, non les formules ; et si la religion n'est
qu'un système de « croyances », on a le droit et le devoir de s'en

tenir aux plus raisonnables. Ils estimaient donc que la seule chose

nécessaire dans les religions positives, ce sont les principes de la

religion naturelle, et que tout ce qui la dépasse est accessoire

ou légendaire : la pratique de la vertu, sanctionnée par la foi
au Dieu personnel et à la vie future, voilà pour eux le résidu
essentiel et suffisant du christianisme.

Suffisant?... Cette honnête morale, privée de toute sève

évangélique, ne pouvait que déchoir à la longue. Elle dégénéra en
morale de l'intérêt, au point que Tindal (1656-1733), qu'on a

nommé « le grand apôtre du déisme », professait et pratiquait



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME DJ

un utilitarisme sans vergogne, preuve en soit son ouvrage :

Le christianisme aussi vieux que le monde, si admiré par Voltaire.
Les idées de cette école pénétrèrent d'assez bonne heure en

Allemagne. Les théologiens de ce pays voyageaient volontiers
avant de s'établir. Beaucoup visitaient l'Angleterre. Quelques
professeurs, tels que Baumgarten, Mosheim, donnèrent des cours
universitaires contre le déisme et firent naître le goût d'en savoir
davantage. Le public fut mis au courant par des articles de

journaux, des traductions allemandes ou françaises, et surtout, par
les nombreuses critiques dont ce système fut l'objet. On dit que>

pour son compte, Tindal n'eut pas moins de cent-six réfutations
jusqu'en 17l'0. Mais tout cela augmenta plutôt le prestige de cette
doctrine, vu l'état des esprits. Au surplus, les apologistes anglais,

par leur manière de défendre la Révélation, contribuèrent aussi

à ébranler la foi dans la patrie de Luther. Les meilleurs d'entre
eux faisaient de fâcheuses concessions : tel, John Taylor, dont
les écrits furent très répandus outre Rhin. Ses principes fondamentaux

sont ceux du rationalisme. La religion révélée n'a d'autre
mérite, selon lui, que de mettre spontanément en lumière ce que
la philosophie eût trouvé toute seule, avec plus de labeur.

Ainsi, tout concourait à dissoudre le dogme dans la seconde

moitié du dix-huitième siècle. Trois facteurs principaux, l'un
indigène, les autres de provenance étrangère, se donnent rendez-

vous en Allemagne et se combinent dans ce travail de désagrégation.

D'abord, la méthode wolffienne, qui, en se départissant
de son pédantisme formel, engendre ce qu'on a appelé la « phi"
losophie populaire », sorte de philosophie au rabais, ayant pour
seul critère le sens commun et pour objectif le bien-être. Puis,
l'action déprimante des hautes classes, livrées à la frivolité française

; enfin, troisième facteur, les attaques redoutables du déisme

anglais.
Le milieu intellectuel qui fut la résultante de ces divers

éléments, est caractérisé par ce terme significatif : Aufklärung
C'était le mot d'ordre du temps, la devise de ceux qui s'intitulaient

les « amis des lumières ». A bas les vieux dogmes, la

métaphysique ; les mystères De la clarté partout
Commençons par dépeindre ce régime. Nous verrons ensuite

comment le déisme, qui couvait depuis longtemps sous la cendre,
fit explosion tout à coup dans les Fragments de Wolfenbüttel



56 ALOYS BERTHOUD

dont la publication par Lessing suscita de vives controverses.
Après quoi, nous résumerons la théologie qui naquit de ces
tendances et dont le nom historique est le « rationalisme vulgaire ».

Le régime de YAufklärung est né sous les auspices de la «

philosophie populaire » issue de l'école de Wolff ; mais il n'est pas
sans attaches avec l'influence étrangère qui dominait à la cour.
Les brillants littérateurs français avaient mis à la mode, avec
le raffinement des mœurs et du langage, une façon élégante et
légère de manier toutes les branches du savoir et d'élucider à

peu de frais les plus graves problèmes, en les rapetissant à leur
taille. On voulait avant tout être des hommes «éclairés», au courant
de tous les progrès de la science, en physique comme en religion.
Pressé par un légitime désir de culture « encyclopédique », mais
plus encore par une soif immodérée d'émancipation intellectuelle
et morale, on se flattait de dissiper l'ignorance dans toutes les

sphères de la vie et de la pensée ; on cherchait dans toute étude
ce qui est immédiatement saisissable et utile, de sorte qu'on faisait
de l'homme la mesure de tout. La « clarté », disait-on, est le
critère de la vérité. A coup sûr, cet état d'esprit accusait une éclipse
momentanée, j'allais dire une abdication du génie allemand,
qui, s'il est parfois lourd et obscur, a pour qualités natives la

patience et la profondeur. Mais voilà on avait hâte de se déifier.
La glorification de l'homme était à l'ordre du jour. Il fallait épuiser

jusqu'à la lie cette coupe d'ivresse, pour donner aux âmes,
une fois désabusées, ia sensation du vide et rendre possible une
rénovation.

Le parti de YAufklärung trouva un habile metteur en scène
dans la personne de Nicolai (f 1811), libraire à Berlin, où il fut
l'éditeur d'une collection célèbre : la Ribliothèque allemande
universelle. Sous prétexte de combattre l'obscurantisme, en réalité

pour détruire ce qui restait de l'ancienne foi, il avait conçu
le projet de répandre à flots les lumières modernes au sein du
peuple allemand par la publication d'une série d'ouvrages traitant

la matière de toutes les connaissances humaines. Commencée

en 1765, il poursuivit son œuvre avec une remarquable ténacité
pendant quarante ans, sauf une interruption dans les dernières



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME O/

années du siècle. Jusqu'en 1792, plus de cent volumes avaient

paru. Toutes les questions qui agitaient les esprits étaient passées

en revue, toutes les sciences abordées, y compris la théologie,
à laquelle un grand nombre de tomes furent consacrés, — dans
le sens le plus critique et le plus subversif. Durant plusieurs
décades, cette publication donna le ton à la littérature.

Plus tard, elle tomba en discrédit, si bien que Schiller et Gœthe
la considéraient comme l'incarnation de ce qu'il y a de plus terre
à terre. Les collaborateurs, on le conçoit, étaient de valeur
inégale. Au début, l'éditeur avait eu la chance d'êlre aidé par des

hommes de grand mérite, par ses amis Mendelssohn et Lessing,
et même par Herder, le noble génie. Non que ces deux derniers
écrivains fussent d'accord avec lui sur tous les points : ils n'étaient
pas hommes à se laisser enrégimenter dans une coterie. Au fond,
ils appartenaient à une autre tendance ; ils étaient plutôt, à

quelques égards, des précurseurs de l'avenir.
Quant à Moïse Mendelssohn (1729-1786), grand père de l'émi-

nent compositeur, rien ne le séparait des déistes de son temps,
sinon son origine israélite ; mais il refusa toujours de faire adhésion

au christianisme. Il voulait transformer la religion en morale,
et, quoique fervent admirateur de l'Ancien Testament, il fut
l'un des premiers initiateurs du judaïsme libéral ou rationalisme
juif, surtout par son écrit de 1783 : Jérusalem. Un de ses ouvrages
a été couronné par l'Académie de Berlin. Il a aussi publié des

« Heures du matin » (Morgenstunden) en 1785, où il reprend
la preuve ontologique de l'existence de Dieu, et un traité sur
l'immortalité de l'âme, Phédon, dans lequel Socrate, qui est sans
doute l'organe de ses propres idées, apparaît comme un «

philosophe populaire » de l'école de Wolff. Notons à son actif, comme

preuve d'un libéralisme de bon aloi, qu'il demandait la séparation
absolue de la religion et de l'Etat, pour assurer les intérêts de l'une
et de l'autre. Au reste, c'est lui que son ami Lessing a illustré
dans son fameux drame philosophique : Nathan le Sage.

Un personnage d'un tout autre caractère, que nous devons
mentionner ici, quoiqu'il ait fait beaucoup de bruit et peu de bien,
c'est Bahrdt (1741-1792). La tendance utilitaire a donné chez lui
toute sa mesure. Fils d'un professeur de théologie, il le devint
lui-même promptement, grâce à son immense facilité de travail
et à sa grande faconde. Il n'a pas écrit moins de cent vingt-six



58 ALOYS BERTHOUD

ouvrages ; mais sa vie épicurienne et remuante se laisse à peine
décrire Homme vaniteux, emporté, sensuel, il passa longtemps
ou se fit passer pour orthodoxe ; mais, après les désagréments

que lui valurent ses écarts, il jeta le masque et prit rang
parmi les plus acharnés des « néologues » (selon le terme usité

alors).
Pour empêcher l'usage orthodoxe de la Bible, il en fit une sorte

de traduction nouvelle, objet des sarcasmes de Gœthe et considérée

comme un vrai blasphème. Renvoyé de partout à cause de ses

extravagances, il put cependant, avec la protection de Semler,
se fixer à Halle, où il devint professeur de littérature et de morale.
Un trait topique peint son incroyable sans-gêne. Ayant besoin

d'argent, il fonda une taverne dans la banlieue sans renoncer à ses

leçons : le matin, il enseignait la morale ; le soir, il tenait cabaret

avec sa servante Il finit par être enfermé pour des tripotages
financiers et mourut peu après sa sortie de prison... Tel fut l'apôtre

le plus populaire de la théologie dite « indépendante »

D'autres certes, valaient mieux ; mais, bien que respectables,
xls poussaient les esprits dans la même direction en semant des

idées analogues. Ainsi, le prédicateur Eberhard par sa Nouvelle

apologie de Socrate (Berlin 1776), et le professeur Steinbart par
son Système de la pure philosophie, ou « Doctrine chrétienne du
bonheur ». Triste période, où l'on publiait des recueils de cantiques

« expurgés », qui étaient de véritables parodies ; époque
sans idéal, où l'on croyait rehausser l'utilité pratique de la chaire

chrétienne, en prêchant sur les travaux agricoles,sur le soin des

auberges et les maladies du bétail Et l'on ne se sentait pas
soi-même malade à la mort On ne pouvait tomber plus bas.

Vint alors le coup de fouet de la violente controverse provoquée

par Lessing.

Longtemps on a cru que les « Fragments d'un Inconnu », édités

par ce savant de 1774 à 1778, étaient dus à sa plume. Or, il les

avait simplement découverts dans la bibliothèque de Wolfenbüttel

(à quatorze kilomètres de Brunswick), dont il était directeur.
On sait maintenant qu'ils ont pour auteur Reimarus (1694-1768),
professeur d'hébreu à Hambourg, déjà connu par son livre de



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 59

1754 sur la Religion naturelle, où il combat l'athéisme et Spinosa.
Il avait visité l'Angleterre et adopté les vues du déisme. Le
rédacteur anonyme des Fragments raconte lui-même la genèse
de son travail. Une grosse question s'est posée à lui : comment se

fait-il que la Bible laisse indécis tant de points formulés par l'Eglise
avec tant de précision? Si cette rigueur de doctrine est absolument

nécessaire, pourquoi Dieu n'a-t-il pas fixé lui-même le

dogme?... Alors, faute d'y voir clair, il se met à penser à sa guise
et à écrire copieusement tout ce qu'il pense ; mais, ne voulant
pas scandaliser l'Eglise de son temps, il s'abstient de publier
le résultat de ses réflexions, déposé dans un volumineux manuscrit
de quatre mille pages à la bibliothèque ducale.

Telle est la mine abondante d'où Lessing a extrait quelques
morceaux de choix, au nombre de sept, pour les livrer en pâture
au public. Ce sont des dissertations sans lien entre elles, à part
cette idée générale que la conviction des chrétiens ne prouve pas
plus le christianisme que celle des Juifs ou des Mahométans
ne démontre la vérité de leur credo, — à moins qu'elle ne soit
établie par un examen impartial de la raison. Mais, par raison,
il entend seulement le principe de la clarté, de l'évidence wolf-
fienne, donc un critère purement abstrait et fort sujet à caution.
Un des ces fragments traite de 1'« Impossibilité d'une Révélation

que tous les hommes puissent admettre ». Un autre parle du« Passage

des Israélites à travers la Mer Rouge». Un troisième montre
les nombreuses contradictions qui existent dans les « Récits
évangéliques de la résurrection du Seigneur ». Mais le plus hardi
de tous a pour titre : « Du but de Jésus et de ses disciples ».

C'est aussi le plus symptômatique.
D'après ce pamphlet, que Lessing avait gardé pour la fin,

Jésus voulait être un Messie juif et rien de plus : il ne songeait
nullement à abolir la loi de Moïse. Après avoir concerté son plan
avec Jean - Baptiste, il a subi la plus amère déception, puisqu'au
heu de monter sur un trône, il est mort sur une croix. Les apôtres
ont alors idéalisé ses traits, spiritualise son œuvre, présenté sa

doctrine et sa vie sous un nouveau jour, afin de le faire passer

pour un Dieu, en quoi ils n'ont que trop réussi L'auteur ne

ménage plus rien, pas même le caractère moral des fondateurs
du christianisme. On conçoit que, responsable de ce factum,
Reimarus ait eu de sérieux motifs — outre sa modestie et la crainte



60 ALOYS BERTHOUD

de scandaliser — pour garder ses fragments en portefeuille :

il eût pu lui en coûter de les publier lui-même.
Jamais encore l'Allemagne n'avait entendu pareil langage.

Et pourtant, il ne semble pas que l'auteur ait eu des intentions
frondeuses. L'anarchie des esprits était alors si grande qu'en
dépit de ses prémisses subversives, ses conclusions sont plutôt,
en un certain sens, conservatrices. Il ne veut pas, quant à lui,
sortir de l'Eglise, et ne voit pas pourquoi les rationalistes
cesseraient d'être chrétiens ; car, dit-il, nous ne sommes pas liés

envers les apôtres, ils n'ont pas été infaillibles dans leurs innovations,

et leur système à demi judaïque ne saurait devenirla religion
universelle. Mais Jésus, malgré tout, a été un « héros de la raison »

et n'a enseigné que d'excellentes vérités morales. Et le « fragmen-
tiste », qui avait vu de près l'Eglise anglicane, la cite comme un
modèle, un exemple de l'harmonie du déisme et du christianisme.

L'effet de cette publication fut énorme. Elle mit le monde
théologique en fermentation et obligea beaucoup de personnes à

ouvrir les yeux et à prendre parti. L'opposition fut presque générale,
même chez ceux qui faisaient des concessions aux « amis des

lumières ». Nous avons vu qu'il se produisit une sorte de revirement
chez Semler, dont l'attaque fut des plus vigoureuses. Lessing,
qui n'était pas théologien, mais littérateur hors ligne, crut devoir
répondre de sa meilleure plume, en faisant ressortir la faiblesse,
le vide, l'inconséquence des défenseurs attitrés du christianisme.
Il engagea aussi, dans son opuscule Anti-Gœlze (1778), une vive
polémique contre le pasteur Gœtze, de Hambourg, qui s'était
fait l'organe des mécontents orthodoxes. Ce champion du surnaturel

n'était malheureusement pas de taille à lutter contre un
pareil athlète et fit assez triste figure. Il faut, d'ailleurs, rappeler
à sa décharge que l'école supranaturaliste était dans une impasse
et, vu la fausseté de sa situation, ne pouvait aboutir à une
victoire. Tous les avantages étaient pour Lessing. Etranger aux partis

rivaux, il éprouvait, quoique sceptique, une telle répugnance

pour les « néologues » qu'il leur préférait encore l'ancienne orthodoxie.

Son rôle en cette affaire a été diversement apprécié. Les plus
sévères n'ont vu en lui qu'un dillettante, heureux de jeter un
brandon de discorde parmi les gens d'Eglise et de s'amuser à

leurs dépens. D'autres, comme Dorner, lui attribuent le mérite



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 61

de s'être élevé à un point de vue supérieur et d'avoir frayé la voie
à Schleiermacher. Il convient peut-être de prendre la moyenne
entre ces deux jugements extrêmes. Le fait est qu'il voyait plus
clair que ses contemporains, parce qu'il était plus impartial. Il
assiste aux débats et même il les provoque en spectateur
désintéressé, prêt à juger les coups. Ainsi, par exemple, il estime que
les contradictions relevées dans les récits de la résurrection

peuvent être réelles, sans qu'il en résulte que le fait soit faux.
Il déclare que l'auteur des Fragments pourrait avoir raison et
le christianisme rester debout ; qu'il faut distinguer entre l'esprit
et la lettre, entre la foi de Jésus et la foi en Jésus ; que la religion
est antérieure à la Bible, donc indépendante des faits extérieurs
et des documents sacrés, parce qu'elle est quelque chose d'intérieur,

de spontané, une vie ayant son siège dans le cœur et se

manifestant par l'amour...
Ce langage, à coup sûr, faisait vibrer des cordes nouvelles.

Mais il était précisément trop nouveau, et à la fois trop vague,
trop sentimental, pour être compris du siècle. Lessing est un homme
de transition, dont l'intervention purement critique ne pouvait
dissiper les malentendus, ni enrayer le mouvement général des

esprits, qui entraînait la théologie vers la « religion naturelle ».

Le rationalisme vulgaire, — ainsi désigné par opposition au
rationalisme de haut vol, spéculatif et conscient, des grands
philosophes allemands, —¦ est le produit composite et bâtard d'une
période de décadence, le dernier mot de la dissolution du dogme.

Il ne veut pas rompre avec la foi traditionnelle, mais la ramener
dans ses justes limites au moyen de la raison. Tenant de l'Eglise
par les chaires officielles, du déisme anglais par le bagage
doctrinal, de 1'Aufklärung par le recours exclusif aux lumières du

sens commun, il relève également de l'influence de Kant, à qui il
doit sa consistance. En effet, ce penseur de génie, dont la portée
dépasse infiniment l'horizon de son siècle, se rattache
néanmoins par des liens étroits aux idées de son temps. Il n'a humilié
la raison sur le terrain métaphysique que pour mieux l'exalter sur
le terrain moral : il l'a déifiée pratiquement. Réduisant la
religion rationnelle aux idées de Dieu, de vertu et de vie future, il



62 ALOYS BERTHOUD

a écrit juste à point pour fournir au déisme incohérent de l'époque

la formule scientifique et la base solide qui lui manquaient.
Kant est devenu par là même, bon gré mal gré, le patron ou le

parrain du rationalisme vulgaire.
Cette école, dont les beaux jours embrassent le dernier quart

du dix-huitième siècle et le premier quart du dix-neuvième a compté
des hommes marquants dans les diverses branches de la théologie.

Wegscheider (1771-1849) en a été le principal dogmaticien.
Dans la critique de l'Ancien Testament, Eichhorn (1752-1825)
en fut l'illustration. Roehr, sur lequel nous reviendrons, en sera
le chevalier sans peur et sans reproche, sinon victorieux, dans
la mêlée des partis. Mais c'est surtout l'exègète Paulus qui en
a été le type achevé, par la candeur... systématique dirai-je,
avec laquelle il en a appliqué les principes et la méthode à l'étude
des documents sacrés et de la vie de Jésus.

Paulus naquit en 1761 à Leonberg (Wurtemberg), dans la même
maison où Schelling vit le jour quatorze ans plus tard. Fils d'un
pasteur qui avait des visions et dut démissionner pour ce fait, la

clairvoyance du jeune homme n'en fut pas dupe, et il en conçut
jusqu'à la fin de sa vie une aversion invincible pour le mysticisme.
On l'a dit : « Ses pensées, ses goûts, ses mœurs, ses affections,
ses actes, tout chez lui a un cachet rationnel, même ses fiançailles ».

Il ne parle guère de sentiment religieux, mais il a soif de connaissance,

il veut avoir raison de tout, éclaircir tout ce qui paraît
mystérieux, et il n'a pas de repos qu'il n'en ait trouvé — ou cru
trouver — l'explication naturelle.

Quelle tâche difficile, au point de vue où il est placé Il admet
l'authenticité de la Bible, sa véracité, et il rejette tout surnaturel
Il est convaincu que Jésus et les apôtres n'ont jamais fait de

miracles, et il croit que nous avons dans les évangiles des récits
de première main, écrits par des témoins oculaires Par quel prodige

peut-il tout ensemble en maintenir le caractère historique
et en élaguer tout élément surhumain? C'est un contre-sens. Tel
est, cependant, le hardi programme auquel il a consacré sa longue

carrière et ses principaux ouvrages, depuis son Commentaire

sur le Nouveau Testament, paru en 1800, fruit de nombreuses
années de professorat, jusqu'à sa Vie de Jésus de 1828.

Il y met plus d'invention que de dignité. Le sens des proportions,

de la mesure, lui fait défaut, non moins que ce tact psy-



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 63

chologique qui est une sorte de divination par sympathie. En somme,
son procédé est des plus simplistes. Il demande qu'on distingue avec
soin entre le fait brut, qu'il faut conserver fidèlement, et l'appréciation

subjective, l'impression personnelle, toujours discutable,
des narrateurs eux-mêmes. Ils ont pu se tromper, omettre un
détail, ignorer telles circonstances, ne voir qu'en partie, se
souvenir mal. Ce point de vue lui permet de substituer, le cas échéant,
sa propre version à la leur, d'ajouter ou de retrancher certaines
données, qui peuvent modifier totalement la nature des faits.
L'ange Gabriel, qui vient saluer incognito la Vierge Marie, est

un personnage inconnu, dont la mystérieuse visite a eu pour
résultat la naissance du Christ. Le « Diable », qui intervient dans

la scène du désert, pourrait bien être quelque Juif envoyé par
le sanhédrin, c'est-à-dire un espion. La « colombe » du Saint
Esprit (Luc m, 22) était un pigeon réel qui voltigeait là par
hasard. Les pains « multipliés » (Jean vi) se trouvaient cachés

dans une caverne. Les anges en « vêtements blancs » (Act. i, 10)

étaient des voyageurs Esséniens vêtus comme à l'ordinaire. Et
ainsi de suite.

On comprend que de pareils subterfuges-aient excité la verve
satirique de Strauss ; mais on s'étonne qu'une exégèse si
arbitraire et si bourgeoise ne soit pas morte sous le ridicule dès son

apparition. « Rationaliste vulgaire » au fond de l'âme, Paulus
entendait sous le nom de foi la fidélité à ses convictions : c'était
là sa religion. Aussi persévéra-t-il dans ses idées jusqu'au bout.
Il finit par connaître l'isolement. Dès 1833, il dut cesser ses cours,
faute d'auditeurs. « Tout avait changé sauf lui : il était comme un
revenant dans ce nouveau monde. » Il ne comprit rien au mouvement

théologique inauguré par Schleiermacher, et il ne sut voir
dans la philosophie de Schelling qu'une « variété de moinerie

mystique »

Il mourut enfin, le 10 août 1851, âgé de 90 ans. Il avait été très
sensible aux mordantes attaques de Strauss, et néanmoins il
prit sa défense lors des troubles de Zurich, qui firent annulier
la nomination de ce dernier comme professeur dans cette ville.
C'est le meilleur éloge que nous puissions faire de Paulus, ce
théologien « propre-juste », qui disait peu avant sa mort : « Je suis

justifié devant Dieu, par le fait que je cherche le bien. »

Un contemporain de Paulus, Jean-Frédéric Roehr (1777-



64 ALOYS BERTHOUD

1848), fut le plus vaillant défenseur du rationalisme dans la
polémique courante et le personnage le plus marquant de cette école

dans le domaine ecclésiastique. Homme d'action, d'un caractère
ferme et droit, disciple convaincu de Kant, il était respecté de

tous et en mesure d'exercer une large influence sur le grand
public. Après avoir été pasteur de campagne pendant seize ans, il
avait obtenu en 1820, lui, simple fils de tailleur, la situation
enviée de prédicateur à la cour de Weimar, avec l'accompagnement

obligé des longs titres honorifiques.
Ses Lettres sur le rationalisme, qui datent de 1813, lui avaient

acquis de la notoriété. Il y plaide la cause de cette tendance,
en s'efforçant de la disculper des reproches contradictoires qu'on
lui adresse. La raison, dont il fait son seul critère, n'a rien de

raffiné, rien de commun avec le génie intuitif de la haute culture ;

c'est une sorte de tact naturel, un « sens intérieur » qui est le

propre de tous les êtres raisonnables. En conséquence, toute
doctrine dont la portée n'est pas générale et en relation avec la

moralité, doit être rejetée comme fausse ou inutile. Bref, nous
avons là du kantisme atténué, affadi, mis au niveau du vulgaire.

Cela n'empêche pas le prédicateur Roehr de faire grand usage
de l'Ecriture Sainte et d'en tirer d'édifiantes leçons. Mais, dans

l'interprétation des textes, des miracles, des mystères, il est
partagé entre sa droiture, qui lui interdit de favoriser la superstition,
et son désir de ne point scandaliser les faibles. Il veut qu'on
procède par «accommodation», toutes les fois que la chose est possible

sans induire les âmes en erreur. Il n'a donc rien d'excessif
dans sa méthode. Sobre d'allures par principe, sinon par
tempérament, il avait pris pour devise ce mot de l'apôtre à Timothée :

« Sois modéré en toute chose » (2 Tim. iv, 5).
Cependant, son humeur est très combative. Parmi ses contemporains,

il n'est guère de théologien de renom qui n'ait eu
l'occasion de rompre des lances avec lui. En 1801 déjà, il prend à

partie le célèbre orthodoxe Reinhard à propos d'un sermon sur
la Réformation. Plus tard, il rédigea longtemps un Journal des

prédicateurs, sorte de Revue critique où il discutait les questions
du jour. Il y traita sévèrement les disciples de Schelling et de

Hegel, sans s'apercevoir que, plus conséquents, ils avaient brisé
les entraves où lui et ses amis se débattaient encore.

Enfin, il attaqua Schleiermacher et son école. Son moralisme



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 65

rationnel l'empêchait si bien de sympathiser avec les novateurs
qu'il les tenait pour des rétrogrades et se croyait lui-même à la

tête des hommes avancés Hase, de Iena, lui répondit de main
de maître dans son Anli-Roehr, réfutation décisive qui ouvrit
les yeux de bien des gens et porta un coup mortel au vieux rationalisme

vulgaire.

3. La FIN DU SUPRANATURALISME.

La lutte prolongée des deux écoles rivales pendant la seconde

moitié du dix-huitième siècle, avait singulièrement compromis
la cause du supranaturalisme. Il était semblable à une forteresse
démantelée qui s'apprête à rendre les armes. On vit alors se
dessiner une double tendance parmi ses partisans. Les uns, comme
Planck, Tzschirner, Bretschneider, prétendaient le concilier avec
le rationalisme sous le nom de « supranaturalisme rationnel »,

ou encore, suivant la nuance, de « rationalisme supranaturel »

Termes étranges, qui trahissent le désarroi théologique du temps
et montrent que le supranaturalisme allait périr d'inanition,
si, à la même époque, un autre groupe de docteurs ne lui avait
rendu quelque vitalité

Ce groupe, ayant à sa tête le professeur Storr, de Tubingue,
constitue un vigoureux effort de revanche, ou, si l'on veut, une
dernière convulsion du moribond durant sa longue agonie.

Enfin, le grand prédicateur Reinhard, chef de l'Eglise saxonne,
croit pouvoir rester neutre et mérite une mention à part. Il
servira de conclusion à notre étude, parce que c'est l'homme le plus
représentatif des complications de l'âme humaine en ce temps
de crise.

L'ancienne école de Tubingue, — que devait supplanter plus
tard la « nouvelle école de Tubingue » illustrée par Baur, — est
donc formée par cette fraction du parti supranaturaliste qui,
loin de viser à un rapprochement, voudrait se dégager de toute
attache avec le rationalisme. Le' promoteur de cette tendance,
Christian Storr (1746-1805), naquit à Stuttgart et fut élevé sous
l'influence encore vivante du piétisme wurtembergeois. Après

BEV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIII (n° 54, 1925). 5



66 ALOYS BERTHOUD

avoir fait de brillantes études à Tubingue, il les compléta par un

voyage scientifique de deux ans en Hollande, en Angleterre
et en France. Appelé en 1777 comme professseur de théologie
à Tubingue, il y enseigna 20 ans, puis accepta la charge de

prédicateur à la cour, qu'il remplit fidèlement jusqu'à sa mort.
Son disciple Sûskind a tracé de lui un portrait enthousiaste,

où il met en relief les harmonieux contrastes de sa forte
individualité à la fois aimable et austère : « une des plus nobles, dit-il,
qu'on puisse voir en ce monde ». Exagération à part, cet éloge

prouve quel ascendant il exerçait autour de lui et explique en

partie la vogue considérable, quoique éphémère, du mouvement
dont il fut l'initiateur. Doué d'un esprit clair et logique, d'une
sagacité peu commune, d'une excellente mémoire richement meublée,

il était, par contre, dépourvu d'imagination créatrice,
ainsi que beaucoup de ses contemporains. Mais, chose assez rare
en ce temps de confusion, il savait du moins ce qu'il voulait.
S'il a « fait époque dans l'histoire de la théologie », comme le dit
Baur lui-même — qui l'a passé au crible, — c'est pour avoir
planté son jalon au milieu des divers courants de la pensée
religieuse, mieux encore, pour avoir su articuler dans une notation
distincte, un sentiment plus ou moins insconscient peut-être,
mais assez général parmi les fidèles d'alors : il les a soulagés d'un
malaise en répondant à leurs secrets désirs.

Les négations du rationalisme offusquant la piété des croyants,
Storr s'est proposé de relever le drapeau du supranaturalisme
biblique, de sauver ce que l'ancienne orthodoxie avait de bon, en
le présentant sous une forme rajeunie, appropriée aux besoins

nouveaux. Sa méthode est d'établir aussi fortement que possible
le caractère normatif et divin des Saintes Ecritures, estimant

que, ce point gagné, tout le reste en découle nécessairement.
Il lui importe, en conséquence, de démontrer tout d'abord
l'authenticité des évangiles, puis la crédibilité des apôtres, en prouvant

tour à tour qu'ils ont pu dire la vérité, qu'ils ont voulu la

dire, et qu'ils ont dû la dire. Cela étant, nous pouvons nous fier
au témoignage qu'ils ont rendu à leur Maître. Or, Jésus s'est
affirmé comme l'Envoyé de Dieu par excellence, dont la parole,
corroborée par la pureté de sa vie et surtout par ses miracles,
est absolument digne de créance. « La divine autorité du Christ »,

voilà, pour ce savant, le fondement de toute la théologie.



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 67

En effet, de fil en aiguille, cette autorité du Christ, pense-t-il,
garantit la vérité de ses enseignements, puis celle de la doctrine
des apôtres qu'il a choisis, enfin la théopneustie de la Bible
entière. De sorte que la Révélation écrite doit être proclamée et

acceptée comme la seule règle de notre foi. Source unique de la

vérité religieuse, c'est en elle qu'il faut puiser, par l'exégèse

grammaticale et historique, tous les éléments du dogme chrétien ;

— après quoi, pour les organiser en système, il suffira de les agencer
ensemble, de les coordonner logiquement par les procédés ordinaires

de la raison discursive. Ce programme, très évangélique par
le rang suprême qu'il accorde à la personne de Jésus, ne manque
pas de consistance.

Mais, que nous sommes loin, pourtant, du protestantisme
primitif, malgré les apparences Que devient, dans ce point de

vue, le principe fondamental de la Réformation, la justification
par la foi? Il est passé sous silence. La dogmatique de Storr est
le résultat d'une opération purement formelle de l'entendement,
s'exerçant sur les données bibliques. Elle s'est élevée à la façon
d'un édifice de pierre, par la juxtaposition des matériaux. Elle n'a

pas jailli du cœur chrétien. Elle n'a pas grandi comme une plante
vivace sous la poussée d'une force interne et par un développement

organique. C'est une « mosaïque artificielle » : Baur le
lui a justement reproché.

Or, il en fut tout autrement de l'orthodoxie évangélique au
seizième siècle. Elle n'a jamais admis que la certitude religieuse
reposât uniquement sur l'autorité extérieure de la Révélation,
ni que la divinité de celle-ci pût être démontrée par une série
de raisonnements ou de constatations historiques. Elle affirmait,
au contraire, que l'expérience individuelle du salut, le témoignage

intérieur du Saint-Esprit, était la condition première et

indispensable de la foi aux Saintes Ecritures. Ce côté vital de la

question est négligé par Storr, et même, — ce qui est plus grave, —
écarté avec préméditation comme impropre à son but. Il veut
être simplement « objectif ». Il doute que la vertu bienfaisante de

l'Evangile, son affinité avec l'âme humaine, puisse être érigée
en preuve de sa divinité. Il prétend, au surplus, n'avoir pas
besoin de cet argument secondaire : l'autorité de la Bible suffit
à tout.

Après cela, il va sans dire qu'il se passait plus allègrement encore



68 ALOYS BERTHOUD

du concours de la philosophie. Il l'excluait, non sans quelque
rudesse, de l'enceinte de la pensée chrétienne. Il a cependant
rédigé, sur la doctrine religieuse de Kant, des Annotationes (1793),
où se révèle sa perspicacité aussi bien que son peu d'aptitude
spéculative, et qui l'ont fait accuser de fonder le dogme sur le

scepticisme. Il approuve la Critique de la raison pure de récuser
la compétence de celle-ci dans l'ordre spirituel, et il en infère

que la nécessité d'une Révélation surnaturelle s'impose comme un
postulat de la raison pratique Le dualisme de la théorie kantienne
ne lui a pas échappé ; mais il en bénéficie indûment par un mode

d'argumentation que ne comporte pas le criticisme, ou qui lui
est même directement contraire. Car, si la raison était apte à juger
du caractère naturel ou surnaturel d'une Révélation objective,
elle n'aurait plus l'incapacité métaphysique qu'on lui suppose ;

elle reprendrait aussitôt le rôle outrecuidant de critère absolu,
dont le philosophe de Koenigsberg l'a précisément fait déchoir,
¦— et tout le travail de ce penseur de génie serait réduit à néant...

Est-ce pour cela peut-être que Kant n'a pas répondu à Storr
Il lui donne acte de ses observations dans la deuxième édition
de la Religion dans les limites de la raison, mais sans entrer en
discussion avec lui. Leurs esprits étaient trop différents, leurs
méthodes trop dissemblables, pour que l'entente fût possible sur le

terrain des idées.

Il y a lieu, toutefois, d'ajouter une réserve. Si le caractère et
la vie de Storr valaient mieux que son système, on ne peut nier
que les déficits de sa théologie ne fussent en corrélation avec les

lacunes de son christianisme personnel. Il ressemblait trop à

Kant sous ce rapport. Son sentiment religieux avait peu d'intimité

et de profondeur. L'action mystique du Saint-Esprit était
reléguée à l'arrière-plan. La grande antithèse du péché et de la

grâce, autour de laquelle gravitait toute la conception du
protestantisme classique, avait totalement disparu, sous la prédominance
de l'élément intellectuel et moral.

En somme, il était fils de son siècle beaucoup plus qu'il ne pensait.

Cherchant avant tout l'évidence rationnelle (ratio satis plana
ac evidens), il avait beau être supranaturaliste et réagir contre
le milieu : sa manière de sentir, sa mentalité était rationaliste,
—¦ ou peu s'en faut.

Il fit école, néanmoins, et recruta de chauds adhérents, tels que



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 69

Süskind, les deux frères Flatt, et d'autres, dont plusieurs devinrent

ses collègues et successeurs à l'Université. On a souvent
joint à ce groupe un autre professeur de Tubingue, Steudel (1778-
1857), homme de valeur, qui était par sa mère descendant du
réformateur souabe Brenz, ainsi que du pieux Bengel. Or, s'il

y a une certaine parenté entre ses idées et celles de Storr, on ne
saurait pourtant voir en lui son disciple, car il a fait ses réserves
dès le début. En outre, il ne laissait pas d'être notablement
influencé par la théologie de Schleiermacher, bien qu'il ait, plus d'une
fois, formulé ses critiques et ses objections. Mais sa polémique
fut si courtoise qu'elle lui gagna l'amitié dece grand théologien,
qui vint en personne le visiter à Tubingue en 1830.

François Volkmar Reinhard (1753-1812), sans se rattacher
formellement à aucune école, occupe une place eminente parmi
les théologiens de son temps. Personnage imposant et complexe, il
est facile de le mal juger, parce qu'il fut surtout un homme de

gouvernement, habile à manier la politique ecclésiastique. Il n'en
demeure pas moins l'une des figures les plus intéressantes de la
fin du dix-huitième siècle. Professeur de théologie et de philosophie
jusqu'en 1792, puis, durant vingt années, directeur consciencieux
de l'Eglise de Saxe, qu'il a préservée autant qu'il a pu des atteintes

du rationalisme, prédicateur de talent et d'une rare culture
classique, il a été considéré longtemps comme le premier orateur
de la chaire allemande.

Aussi bien a-t-il publié une cinquantaine de volumes de

sermons, fort admirés de son vivant, et qui ont servi de modèles
à toute une génération de pasteurs. Aujourd'hui, disons-le, on a

peine à comprendre un tel engouement, — à moins d'admettre,
malgré l'irrévérence de l'explication, que ce sont les défauts de

ces discours, pour le moins autant que leurs qualités, qui leur
ont valu alors ce succès prodigieux. Ils étaient conformes au goût de

l'époque. Très soignés de style, usant largement de la rhétorique
des anciens, ils disposent la matière dans des cadres logiques
aux formes stéréotypées, et, faisant volontiers du texte un
prétexte, ils excellent à présenter un sujet donné sous une foule

d'aspects imprévus, à en extraire de l'inédit... Tranchons le mot :



70 ALOYS BERTHOUD

à « fendre des cheveux en quatre » Quelques-uns sont à cet égard
des chefs-d'œuvre d'ingéniosité. (Voir la série de ceux qui ont
pour thème — ou prétexte — la circoncision de Jésus-Christ.)

A quoi pouvait aboutir une telle virtuosité Un fait qui en
dit long sur le vrai caractère de ces discours, c'est que les
rationalistes eux-mêmes les ont, plus que personne, appréciés, utilisés,
et surtout imités. Ce qui leur manque,c'est le souffle et la chaleur
de la vie, les tressaillements d'une âme qui « sait en qui elle a cru ».

La substance même de l'Evangile en est absente. Ce sont en
général d'éloquentes dissertations morales ; et encore s'agit-il
moins de la morale du Christ que de la morale tout court.

Faut-il en conclure que leur auteur penche vers le rationalisme

Ce serait alors sans s'en douter. Il préfère en tout cas

l'orthodoxie, puisqu'il la protège officiellement. Il déclare même

qu'il n'y a pas de milieu, qu'il faut choisir entre les deux écoles,

entre la raison et l'Ecriture. Il doit donc être rangé, aussi bien que
Storr,parmi les adeptes du supranaturalisme biblique. Et pourtant,

il refuse de se lier à aucun parti : il tient à rester neutre
Pourquoi cette contradiction, qui pouvait le faire accuser de

duplicité ou de calcul La cause en est, croyons-nous, dans son
« état d'âme », malaisé à définir, et qui diffère entièrement de

celui du professeur de Tubingue. Reinhard est moins sûr de

son fait que ce dernier, parce qu'il n'est pas tout d'une pièce
et que, selon ses propres aveux, il est tourmenté par la peur
d'être injuste. Doué d'une plus grande réceptivité religieuse,
plus accessible aux influences de toute sorte, il est aussi moins
ferme dans son propos, mais capable de se montrer plus
évangélique à l'occasion. Il y a dans sa nature des arrière-fonds
mystérieux qui ménagent des surprises. Ainsi, le fameux sermon
attaqué par Rœhr, fut peut-être la meilleure inspiration de sa

carrière.
C'était en 1800. Prêchant, sur la fête de la Réformation, il osa

dire, à la stupéfaction de son auditoire, qu'il fallait en revenir à

la « justification par la libre grâce de Dieu », qui avait fait la force

et la grandeur du protestantisme. Malheureusement, ce principe

n'était pas assez vivant dans son âme, pour qu'il en fît le

centre habituel de ses prédications et le critère de sa pensée
théologique. Ballotté entre les flots contraires et manquant de sûre

boussole, n'ayant d'autre point fixe que les exigences de sa charge



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 71

et sa fidélité au devoir, il est convaincu que l'Evangile de saint
Paul et de Luther est nécessaire à l'Eglise et au monde, et il semble

vouloir compenser les oscillations de sa vie intérieure par son
attitude décidée d'homme public.

Il a écrit ses Confessions, qui nous permettent de lire dans son
for intime et de sympathiser avec ses luttes. Il y raconte que
lorsqu'il enseignait la philosophie, il était comme obsédé par
l'impression du vide et du néant de tous les systèmes, et ne sentait que
sable mouvant sous ses pieds. Il avoue d'ailleurs (9e Lettre), que
la vertu humaine, chez lui, comme chez d'autres, est tellement
inférieure à ce que Dieu est en droit de réclamer de ses

créatures raisonnables, que, sans une dispensation spéciale de sa

part, il ne voit aucune possibilité d'être rétabli dans l'état normal.
« Dans le sentiment de mes péchés, dit-il, je regarde à Dieu avec
confiance ; car ne pouvant mériter mon pardon, je l'attends
uniquement de son amour en Christ. » Voilà une note bien évangélique.

On conçoit, dès lors, que la Révélation écrite ait été pour ce

chef d'Eglise l'arche du salut. Il devait être heureux de trouver
là son refuge et son point d'appui. Mais faute d'une assimilation
personnelle suffisante, il n'eut qu'une connaissance fragmentaire

de la vérité. Sa Dogmatique, — car il a, lui aussi, rédigé
la sienne, qui eut plusieurs éditions, — est une collection de

paragraphes exposant les dogmes traditionnels l'un après l'autre,
chacun d'eux étant suivi d'une double démonstration, l'une tirée
de la raison, l'autre des textes de l'Ecriture. Il est superflu de

souligner ce qu'il y a d'arbitraire et d'illusoire dans cette alternance
de preuves d'ordre tout différent, qui sont censées se compléter
entre elles. A cette époque, on le voit, tous les essais de
systématisation doctrinale sont logés à la même enseigne : ils
manquent à la fois de cohésion et d'ampleur. La véritable essence du
fait chrétien ne leur est pas moins étrangère que le génie spéculatif.

On dirait que les effluves du rationalisme vulgaire, s'infil-
trant partout, ont intoxiqué les intelligences.

Soyons justes, cependant. Les supranaturalistes furent en

général des chrétiens sérieux, des hommes de foi dans un siècle

de frivole incrédulité. La plupart des gens pieux se rattachaient
à leur parti. Leur mérite est d'avoir cherché à sauvegarder les

bases objectives du christianisme, à maintenir, en face du déisme,



72 ALOYS BERTHOUD

la réalité des interventions de Dieu dans le monde. Mais la tâche
était au-dessus de leurs forces. Ils ressemblaient trop à leurs adversaires

pour être capables de les vaincre. Depart et d'autre, on
envisageait l'Ecriture-Sainte comme un recueil de préceptes moraux
disant ce qu'il faut faire, et de vérités transcendantes exprimant
ce qu'il faut croire, — plutôt que comme un drame divino-humain,
intéressant surtout le cœur et la conscience. On avait du péché
une notion défectueuse, teintée de pélagianisme, et l'on voyait
dans la religion chrétienne une connaissance supérieure, non une
vie nouvelle et une communion avec Dieu.

Ainsi, la lutte des deux écoles était sans issue. Elles étaient
condamnées à piétiner sur place et à s'épuiser ensemble, parce
qu'elles se renfermaient toutes deux dans un intellectualisme
aussi borné que stérile.

Reinhard avait eu raison de le dire dans son discours sur la
Réformation: «il fallait revenir à l'Evangile!» Prononcé à une
telle date, par une sorte de coïncidence prophétique (relevée

par Dorner), ce sermon de 1800 était comme le glas funèbre du
dix-huitième siècle et le pressentiment d'un monde nouveau. Mais
ce n'est pas le dogme seulement qu'il fallait rajeunir; c'est l'esprit,
l'état d'âme, la mentalité entière de l'Eglise, qui avait besoin
d'être transformée.

Aloys Bekthoud.


	La lutte du supranaturalisme et du rationalisme au dix-huitième siècle

