Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: La lutte du supranaturalisme et du rationalisme au dix-huitieme siecle
Autor: Berthoud, Aloys

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380091

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA LUTTE
DU SUPRANATURALISME ET DU RATIONALISME
AU DIX-HUITIEME SIECLRE

L’eflondrement des croyances qui caractérise le dix-huitiéme
siécle, s’est produit graduellement et n’est devenu général qu’apres
une lutte prolongée des deux tendances, supranaturaliste et
rationaliste, qui se partageaient les esprits. Mais 1l était inévitable,
opportun méme, aussi longtemps qu’un réveil religieux, plus
puissant et plus durable que le piétisme de Spener, ne mettait
pas les Ames en contact immédiat avec les divines réalités. L’Eglise
chrétienne, y compris celle qui portait le nom de protestante,
semblait vouloir ramener le monde civilisé au moyen 4ge et ne
lui offrait que des formules arides pour tout aliment spirituel, des
« pierres au lieu de pain ».

11 fallait done que I'esprit humain, trompé dans sa légitime
attente, opprimé dans ses droits sans compensation, reconquit
sa liberté en brisant tous les jougs. Il ne pouvait se ressaisir qu’en
jetant par dessus bord le bagage encombrant du passé. Le malen-
tendu colossal, imputable au christianisme dégénéré du temps,
et d’ou est issue en partie la tourmente révolutionnaire, peut se
résumer d’un trait : ’homme, conscient et fier de sa dignité,
s’est cru obligé, pour reprendre possession de lui-méme, de fouler
aux pieds toutes les autorités de droit divin... Et il est retourné
a la « nature » comme & une libératrice, pour s’affranchir de la
tyrannie du « surnaturel ».

Ainsi, rien de plus logique que cette dissolution du dogme !
Elle était la condition nécessaire pour préparer une nouvelle
et meilleure étape dans la marche du genre humain. Favorisée



44 ALOYS BERTHOUD

par Iessor des sciences, en particulier par I’astronomie, qui ébran-
lait la cosmologie biblique et la confiance dans la crédibilité des
Livres saints, elle fut surtout effectuée par les défaites successi-
ves d’une théologie impuissante & défendre le christianisme, parce
qu’elle en avait renié la force et méconnu la véritable essence.

Rappelons les faits. Le supranaturalisme, héritier direct et
souffreteux de la scolastique déchue, est intellectualiste comme
elle. La distinction qu’elle avait admise entre les articuli muati,
communs A la religion naturelle et & la fo1 chrétienne, et les
articult puri, apanage exclusif de la religion révélée, cette distinc-
tion superficielle et incorrecte, il la conserve et I'exploite; 1l la
prend pour point de départ et pour axiome fondamental. Ce que
I’Evangile a de spécifique a ses yeux, ce n’est point la vie nouvelle
par 'union de 'dme avec Christ, ¢’est un ensemble de doctrines
miraculeusement données et qu’il faut accepter pour étre sauvé.
Mais, ne pouvant recourir a I'autorité normative des Symboles,
a laquelle on ne croit plus, 1l en est réduit a se justifier devant le
tribunal de la raison, émancipée de tout controle, et proclamée
seul arbitre de la vérité.

C’était s’engager dans une 1impasse. Le supranaturalisme
demeure l'opinion dominante dans les milieux protestants jus-
que vers 1750 ; mais 1l est le dernier eflort de 'orthodoxie tra-
ditionnelle pour maintemir une position désespérée. Et encore
n’y parvient-il qu’au prix de notables concessions 4 I'esprit du
siecle, et en se rapprochant toujours plus du rationalisme, au
point de se confondre finalement avec lul par une complete ab-
dication.

Telle est, par exemple, & partir du philosophe de 'empirisme,
John Locke (1632-1704), — le célebre auteur de I'Essai sur [len-
tendement humain, avec sa thése centrale : Nihil est in intel-
lectu, quod non fuerit in sensu, — telle est, disons-nous, la situa-
tion vraiment tragique des apologistes anglais en face du déisme
qui sévit alors. On les voit organiser tout un systéme de preuves
érudites pour persuader a la raison de s’incliner devant les mys-
téres chrétiens ; on les voit établir par des considérations de tout
genre, ce qu’ils appellent les « évidences rationnelles du chris-
tianisme », accumuler les arguments extérieurs tirés des pro-
phéties et des miracles, et s’exposer eux-mémes, en se placant
sur ce terrain, périlleux entre tous, qui va s’effritant sous leurs



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 45

pas, & reculer sans cesse et & perdre maintes batailles... Tout cela,
en attendant que le philosophe du scepticisme, David Hume
(1711-1776) dissolve la raison elle-méme par sa critique incisive,
et désarme d’un seul coup les adversaires en présence.

Cette bréve allusion aux circonstances religieuses de la Grande
Bretagne, suffit, croyons-nous, a expliquer la pauvreté relative
de la théologie anglaise jusqu’au milieu du dix-neuviéme siécle.
Elle a sacrifié le « principe matériel» du protestantisme au «prin-
cipe formel » et n’a jamais su les unir dans une synthése féconde.
Avant négligé I’élément autonome de la fo1 justifiante, de expé-
rience vitale du salut, elle n’a pas vu de milieu entre le subjecti-
visme exagéré des Quakers et 'objectivisme outré qui a été sa
faute initiale et son mot d’ordre sous couleur de biblicisme.

En Allemagne, le mouvement théologique a une tout autre
envergure au dix-huitiéme siécle. Son évolution fatale vers I'in-
croyance comprend deux phases principales : dans la premiére,
le supranaturalisme est & son apogée, griace & 'appul de la phi-
losophie idéaliste de Leibniz et de Wolfl ; la deuxiéme est une
époque de désarroi, oli la tendance négative éclate de toutes parts
dans le camp méme des supranaturalistes et assure le triomphe
du «rationalisme allemand ».

Il est vrai que, parallelement & ce conflit, on voit se dessiner
deux courants théologiques indépendants, qui, tout en se rat-
tachant & lorthodoxie luthérienne, I'élargissent et 'atténuent
chacun & sa maniére ; 'un, par une direction franchement biblique:
c’est le piétisme wurtembergeois des Bengel, Oetinger, etc. ;
Pautre, par une tendance positive, qui se tient éloignée des abs-
tractions : ¢’est 1’école historique des Pfaff, Mosheim, Buddaeus:.
Ce dernier savant publia méme, sur le systéeme de Wolfl, des « Ré-
flexions » (Bedenken) désapprouvant sa méthode. Oetinger, lul
aussi, I’a combattue avec ardeur. Mais, comme 1l s’agit la de
groupes a part, formant une théologie de transition, qui n’est
pas entrainée par le flot turbulent du siécle, nous les laisserons
de coté, malgré le vif intérét que présente leur étude.

Enfin, & la veille du dix-neuviéme siécle et & ses débuts, nous
assistons a4 un retour offensif de I'orthodoxie traditionnelle, sous
I'impulsion éphémeére de I'ancienne école de Tubingue. Ce sera
« la fin du supranaturalisme ».



46 ALOYS BERTHOUD

1. LA PHILOSOPHIE DE WOLFF ET LE SUPRANATURALISME.

Wolff appartient & l'histoire de la philosophie, mais 1l est
impossible de le passer sous silence lorsqu’on veut décrire le mou-
vement de la pensée chrétienne au dix-huitiéme siécle. Son action
fut des plus directes et des plus étendues. On peut dire qu’elle a
été prépondérante en Allemagne jusqu’a ’'avénement du kantisme.
Esprit avide de rigueur formelle, de clarté et d’évidence, théolo-
gien a ses heures, 1l professa longtemps les mathématiques et
la philosophie & Halle, ou le grand Leibniz, dont 1l était 'admi-
rateur et I'éleve, I'avait fait appeler. Ses succés y furent prodi-
gieux. Quatre cents étudiants, dit-on, se pressaient autour de
sa chaire, sans étre lassés par son débit monotone.

Mais, en 1725, ayant indisposé les piétistes et I'opinion pu-
blique par des assertions imprudentes, 1l dut quitter la ville et la
Prusse méme, par ordre du souverain. Il y gagna en notoriété,
et université de Marburg fut heureuse de lui ouvrir ses portes.
D’ailleurs, en 1740, il devait rentrer 4 Halle, comme professeur
de droit sous les auspices de Frédéric II. Comment expliquer
sa vogue ? Ce n’était pas un penseur de génie, I'originalité créa-
trice lul manquait totalement. « Le systéme de Wolff, a dit Eucken,
est infiniment mieux construit dans toutes ses parties que celui
de Leibniz ; Wolff est-1l pour cela le plus grand des deux phi-
losophes? » (1)

Ce qui a fait sa fortune, c’est son habileté 4 manier les abs-
tractions, sa puissance de raisonnement. Il a eu le talent de s’as-
similer les idées de Leibniz au point de les présenter sous une
forme & la fois plus systématique et plus populaire. Mais son
triomphe, au regard des théologiens du temps, fut d’appliquer
a la religion elle-méme la méthode « démonstrative » emprun-
tée aux mathématiques. Prenant pour point de départ les deux
axiomes rationnels chers & son maitre : le principe de la raison
suffisante (il faut qu’il v ait proportion entre la cause et I'effet)
et le principe de contradiction (deuxaflirmations quis’excluent ne
peuvent étre vrales en méme temps), — 1l construisait sur cette
base, avec une précision géométrique et une imperturbable len-
teur, tout I'édifice des sciences humaines, métaphysique, psy-

(1) Les grands courants de la pensée contemporaine, p. 87.



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 47

chologie, cosmologie, théologie. A force de théorémes, il se flat-
tait de démontrer par a + b les vérités fondamentales de la
« religion naturelle » et d’en établir I'évidence par une argumen-
tation irréfutable. Tel, son traité de 1719 : « Pensées rationnelles
sur Dieu, le monde et I’dme humaine » (Verniinftige Gedanken

von Gott , der Welt und der Seele des Menschen) — telle encore,
sa Theologia naturalis de 1736.
En revanche, — il faut lui en savoir gré, — 1l n’a jamais entre-

pris d’expliquer par cette méthode les mystéres de la foi chrétienne,
mais il ne les a pas non plus contestés. Il se déclarait soumis aux
enseignements de son Eglise, et, loin d’attaquer le christianisme,
il avait le sentiment de travailler pour sa cause. Il a méme statué
la possibilité d’une révélation surnaturelle, en partant de I'idée
de la toute-puissance de Dieu. Personnellement, il était chrétien,
et 'on raconte que, sur son lit de mort, il exprimait encore sa
confiance en Dieu par Jésus-Christ.

Parmi les nombreux théologiens qui adoptérent sa meéthode,
on peut citer Carpov, Reinbeck, Ribow, Reusch, Canz, qui écrivit
un traité sur l'usage de la philosophie de Leibniz et de Wolff
en théologie. Mais le plus important de tous est un homme qui
avait plus ou moins subi I'influence du piétisme : Jaques Baum-
garten (1706-1757). Professeur & Halle, ou il attirait , lui aussi,
des centaines d’étudiants, cet homme distingué contribua plus
que personne a vulgariser la méthode wolffienne, en 'appliquant
avec rigueur a la dogmatique.

I va sans dire que cette méthode est aujourd’hur démodée :
les problémes divins ne se résolvent pas comme des équations algé-
briques. On a peine a croire qu’il fut un temps ou elle était saluée
avec enthousiasme et pratiquée sur une immense échelle par des
penseurs de mérite. La personnalité de Wolfl ne suffit pas a rendre
compte d'un tel engouement, d’autant moins qu’il ne I'a pas lui-
méme inventée ; cette méthode démonstrative, d’autres I'avaient
préconisée avant lui, Pufendorf par exemple.

Seulement, griace a ses aptitudes spéciales, notre auteur a su
I'employer avec un art consommé et 'a poussée au plus haut
degré de perfection. Il a eu le rare bonheur de venir, pour ainsi
dire, & point nommeé, au «moment psychologique», pour I'incarner
dans son enseignement. Il n’a pu le faire que parce qu’elle était
dans I'air. S1 défectueuse qu’elle nous paraisse, il faut bien con-



43 ALOYS BERTHOUD

venir qu’elle n’a pu séduire toute une génération sans motif,
mais qu’elle avait sa raison d’étre dans la situation morale des
esprits et correspondait aux besoins de I'époque.

Voici, me semble-t-il, la liaison psychologique des faits. La
scolastique avait déplacé le centre de gravité du christianisme,
et ébranlé la fo1 dans les Ames, en enchainant I’élément objectif
de la religion 4 l'autorité arbitraire et caduque des symboles
ecclésiastiques. Vint alors la secousse du piétisme, puis la théolo-
gie de transition, qui chercha a reconstituer sur le terraindel’his-
toire cet élément objectif dont la foi ne peut se passer et qui
menacait ruine. Mais, 4 défaut de 'expérience vivante et person-
nelle du salut, les déductions tirées de I’histoire ont beau avoir
un caractére objectif, elles demeurent quelque chose d’étranger,
d’extérieur & I’ame, et ne lul procurent aucune évidence interne,
aucun apaisement. La conviction qui peut dire : « Je sais en qui
yai cru ! » doit venir du dedans plus que du dehors. Il faut qu’a
I'élément objectif, si nécessaire, s’ajoute 1’élément subjectif,
et que de leur rencontre jaillisse le fiat lux de la viej 1l faut qu’ils
ne fassent plus qu’un pour créer la joyeuse assurance de la foi.

Eh bien, c’est a4 ce besoin de certitude qu’est venu répondre
l'usage, si répandu alors, de la méthode démonstrative. Elle a
trop présumé d’elle-méme, d’accord ; elle a eu tort d’en appeler
aux lois de l'intelligence plutdt qu’a la loi de la conscience, a
la raison pure plutdt qu’a la raison pratique. Néanmoins, en I'ab-
sence des vrais principes de la Réforme, dés longtemps oubliés,
elle était 'unique moyen de tendre au but désiré, la jonction des
deux facteurs objectif et subjectif. La raison, en effet, — et c’est
sa gloire, — a ce double caractére de faire partie intégrante de
nous-mémes et de poser des axiomes d’une application universelle,
des régles absolues. Subjective en un sens, elle déborde le sujet
d’autre part. Elle seule permet & la science, preuve en soient
les mathématiques, d’atteindre au plus haut degré possible d’ob-
jectivité. Il est donc naturel, faute de mieux, qu'on l'ait prise
pour base de la certitude.

Erreur fatale, qui témoignait de la dégénérescence de la foi
protestante ! Qu’y a-t-il de commun entre la géométrie et la re-
ligion? Elles ne peuvent coincider que par abus. Le danger du
procédé wolflien était de confondre la clarté de la pensée avec
la conviction intérieure, de donner aux dmes l'illusion de la cer-



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 49

titude en faisant miroiter 4 leurs regards une lumiére indépen-
dante de la vie, et, par conséquent, artificielle, de les laisser dans
la nuit tout en les éclairant & la surface. Il y a, dans le succeés de
Wolff, de I'éblouissement. Que deviennent les grandes réalités
du monde moral, la liberté, le péché, la grace, la régénération, le
salut , dans un systéme ou les déductions s’enchainent avec une
inflexible nécessité? Toutes ces données de ’expérience chré-
tienne sont changées en vérités abstraites, surnaturellement
révélées. On n’a plus un drame toujours actuel et palpitant,
mais un savant appareil de syllogismes. Au lieu de faits... des 1dées !
des notions sans substance. des formules sonores qui se briseront
tot ou tard, parce qu’elles sont vides.

Aussi bien la philosophie de Leibniz, remaniée par Wolfl, ne
pouvait guére aboutir & un autre résultat. C’est a elle que remonte
I’erreur initiale. Déterministe au fond, elle élimine le libre arbitre
soit en Dieu, soit en ’homme, et son superbe optimisme est la
négation du mal : nous sommes, dit-elle, « dans le meilleur des
mondes possibles ». Tout ce qui est doit étre. L’univers est congu
comme un organisme ou plutdt un mécamisme parfait, dont Dieu
n’a plus besoin de s’occuper : 1l se borne a le contempler du haut
du ciel. Comment s’étonner, aprés cela, du rapide affaissement
de la religion chrétienne dans la théologie allemande du dix-hui-
tieme siécle? Le déisme, voila le dernier mot du systéeme.

Le conflit du supranaturalisme et du rationalisme remplht
le dix-huitiéme siécle, mais c’est la querelle des « fréres ennemis ».
Ils sont de méme race , et le montrent assez par le role excessif
qu’ils assignent a I'intellect dans les choses religieuses, tout comme
la scolastique I'avait fait avant eux : trois variantes, de la méme
attitude ! Entre I'intellectualisme autoritaire d’antan, affirmant
des dogmes de droit divin, et l'intellectualisme non moins auto-
ritaire, mais négatif, du rationalisme qui se prépare, — louvoie
longtemps l'intellectualisme tolérant et flasque des disciples de
Wolff, qui dissimulent en vain I'inconsistance de leurs principes
sous ’habile réseau de leur logique serrée.

Par son esprit et sa méthode, sinon par son credo, le supra-
naturalisme est déja du rationalisme, avec cette différence qu’il

REV. DB THEOL. ET DE PHIL. — N. §., t. X1 (N° 54, 1925). &



-
F

50 ALOYS BERTHOUD

I'est sous une forme latente, naive, maladroite. Sa parole est comme
celle d’'un adolescent dont la voix n’a pas fin1 de « muer », et qui
n’émet que des sons rauques ou discordants. Il a beau essayer
de repousser son rival : 1l s’engage par la dans une lutte inégale
ou 1l devra lui-méme succomber...

La secréte aflinité des deux écoles se manifeste de bonne heure
par les concessions toujours plus graves que font a I'incrédulité
les soi-disant défenseurs de l'orthodoxie. Ils semblent bientot
ne respecter les mystéres chrétiens que comme on soigne les an-
tiquités d’un musée : on fait ce qu’on peut pour retarder le dé-
nouement fatal, mais tant pis si elles tombent en ruine! cela ne
tire pas 4 conséquence. Il arrive un moment ou les théologiens
des deux tendances se ressemblent si1 fort, qu’il est malaisé de
savoir & quel groupe ils appartiennent : peut-étre ne le savent-ils
pas eux-mémes?... Et les deux camps se battent toujours, quoique
confondus de fait. C’est un péle-méle général au point de vue
dogmatique, un 1mbroglio complet, justement raillé par Lessing.

Cette époque troublée ne fut, d’ailleurs, pas perdue pour la
science. Elle a permis Pavénement définitif de la «eritique sacrée,
affranchie désormais de la tutelle du dogme. Ernesti (f 1781)
remit en honneur 'exégese historique et grammaticale la plus
désintéressée, non sans méconnaitre, 1l est vrai, ce que la Bible
a d’unique en son genre. Les grands travaux de l'orientaliste
Jean - David Michaélis (mort a Gottingue en 1791) apportérent
une précieuse contribution a l'étude objective de I'Ancien-Tes-
tament, trop négligée jusque-la.

Mais la fo1 positive était de moins en moins a I'ordre dujour. C’est
ainsi qu’un partisan de la méthode wolflienne, homme excellent
du reste, Toellner, dont le traité sur 'Obéissance active de Jésus-
Christ, de 1708, témoigne d’une orthodoxie modérée, passe
ensuite & un rationalisme assez accentué dans son Systéme de
théologie dogmatique, publié en 1775, un an aprés sa mort. Il ne
voit plus qu'une différence quantitative entre la religion révélée
et la religion naturelle : celle-c1 suffit pour le salut. Alors, & quoi
bon la premiére? On peut trés bien s’en passer. Il ne tire pas la
conséquence ; mais d’autres, plus logiques, y mettront moins de
discrétion.

C’est surtout Semler (1725-1791), professeur a Halle, qui,
sans vouloir étre rationaliste, a favorisé la victoire de la théologie



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME o1

négative par les intempérances de sa critique un peu profane,.
Elevé dans la maison des orphelins a Halle, 1l a conservé jusqu’a
la fin de sa vie un sincére attachement pour le christianisme et
une réelle crainte de Dieu. Mais 1l n’avait été en contact qu’avec
le piétisme de la décadence, et il ne semble pas qu’il ait jamais
su ce qu’est la vrale piété, n1 passé par une crise religieuse et mo-
rale. Le sentiment du péché lu1 faisait défaut. Ame en ébullition,
mais sans idéal élevé, 1l a dispersé ses énergies sur une foule de
sujets, sans en approfondir aucun. Son esprit se mouvait terre
a terre et n’avait gutre que des besoins intellectuels : la curiosité
scientifique était son unique passion. Grand « dévoreur de livres »,
1l avait une érudition immense, mais ne fut jamais un vrai savant,
capable de coordonner ses 1dées.

Ses innombrables écrits (on en compte cent soixante et onze),
d’un style obscur, lourd et trivial, portent bien le cachet de sa
personnalité compliquée, ou se heurtaient les plus étranges dis-
parates : cléricalisme vieillot et individualisme & outrance, res-
pect de l'orthodoxie et latitudinarisme effréné ! La doctrine ofli-
cielle de I'Eglise demeure a ses yeux la norme obligatoire de I'en-
seignement, et 1l accorde d’autre part que chacun est hbre d’in-
terpréter a sa guise les croyances communes et que toutes les opi-
nions ont le droit de se produire dans ’Eglise. C’est qu’il distingue
entre la religion privée, qui échappe a tout contréle, et la religion
publique, que I’Etat peut légitimement imposer & tous ses fonc-
tionnaires.

Piocheur infatigable, il ne semble manier son rude outil que
pour démolir les opinions regues, ce qui ne 'empéchera pas, oc-
casionnellement, — tant son esprit est combatif, — de rompre
une lance en faveur de la Trinité, de la divinité du Christ, des mi-
racles de I’Ancien et du Nouveau Testament. Bref, il incarne
en sa personne le désarro1 doctrinal de I’époque. Cependant, son
labeur est loin d’avoir été inutile. Il est le véritable initiateur
de la méthode « historico-critique », qu’il avait appliquée avec
une troublante hardiesse a la Bible dans ses Libres recherches
sur le Canon (Halle, 1771-1775). Il considére les doctrines spéci-
fiquement chrétiennes comme des 1dées locales et temporaires,
que Jésus a préchées par accommodation et qui ne lient plus les
modernes. Il importe de faire le départ entre ces éléments
transitoires, essentiellement dogmatiques, de la Révélation,



52 ALOYS BERTHOUD

et les éléments permanents, qui se réduisent, en somme, a la
morale.

Ajoutons que, vers la fin de sa carriére, il prit une attitude
plus conservatrice qui déconcerta ses contemporains. Apres
Vaffaire des Fragments de Wolfenbiittel (dont nous parlerons
plus loin), et 'explosion du déisme niveleur, il se prononca caté-
goriquement contre les novateurs, qui répliquérent en termes
violents. On osa méme l'accuser d’hypocrisie. D’autres parle-
rent d’un changement survenu dans ses convictions . Ces expli-
cations nous paraissent superflues, car il n’a jamais rétracté
ses idées. Mais la contradiction n’est qu’apparente, ou du moins
elle n’en était pas une pour lui, dont la mentalité était faite de
si singuliers contrastes. Il aura sans doute jugé qu’on allait dé-
cidément trop loin & gauche, et voulu réagir dans I'intérét du
christianisme, auquel 1l tenait encore malgré tout.

Hélas, 11 s’y prenait trop tard ! Il n’était plus en son pouvoir
d’arréter le torrent dévastateur dont il avait contribué, plus que
bien d’autres, & rompre les digues. L’heure était venue ou — a
part quelques 1lots émergeant ¢a et 1a, le rationalisme allait tout

envahir.

2. LE RATIONALISME ALLEMAND.

« Allemand », disons-nous, car & mesure que I'incrédulité enva-
hit ’Europe au dix-huitieme siécle, le mouvement théologique
se restreint et se concentre de plus en plus en pays germanique.
Ailleurs, surtout en France, on vaimmeédiatement al’application
des principes ; on se hite d’en tirer les conséquences pratiques
dans tous les domaines ; le matérialisme, I'immoralité suivent
de prés la dissolution des dogmes: jouir du monde devient le seul
but de la vie; et l'on ne s’attarde plus & des spéculations
théoriques désormais sans objet. Le christianisme est faux?
Alors, n’en parlons plus, sinon pour «écraser 'infame », selon
le mot de Voltaire. Telle est la mentalité latine : droit au fait !
Mais c’est la mort de la théologie.

En Allemagne, au moins dans la « blonde et réveuse Germanie »
d’antan, la théologie ne meurt jamais. Les esprits sont faits
tout autrement. Le fond sérieux de leur nature semble persister
a4 travers toutes les métamorphoses, et il n’est point rare qu’au



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 53

milieu du naufrage le plus absolu des croyances, surnage encore
un certain sens de 1'idéal, un besoin 1mné de s’élever par la pensée
jusqu’au principe universel. lls dédaignent le vulgaire bon sens
qui passe de I'idée au fait sans transition ; ou plutdt ils I'ignorent.
Chez eux, il v a souvent divorce entre le cceur et la téte, et ils
peuvent rester chrétiens par le sentiment, longtemps aprés que

le christianisme a été démoli dans leur intelligence.
ou ce défaut — a du moins ce bon coté de les

Ce privilege
qualifier spécialement pour la réflexion spéculative, pour I'étude
objective et désintéressée des problémes religieux, en tant qu’ils
é¢manent de la curiosité de Uesprit humain. A des époques de
paralysie spirituelle et de for morte, I’Allemagne protestante a
en pour role providentiel d’étre le cerveau toujours actif de I'Eglise
chrétienne. On peut méme se demander, en dépit du paradoxe,
si elle n’a pas rendu plus de services par sa théologie négative
et critique des dix-huitiéme et dix-neuviéme siécles, qu’elle
n'avait fait au siécle précédent par sa théologie positive et ortho-
doxe, mais confessionnelle et scolastique. Je parle du progres
des connaissances.

Le rationalisme allemand n’est donc pas d’importation étran-
gere. Il est bien autochtone et a son originalité propre, d’autant
plus que la philosophie de Wolll, ainsi que nous 'avons montré,
le contenait déja virtuellement. Aboutissement logique de I'évo-
lution antérieure, fruit naturel du supranaturalisme, il devait
nécessairement surgir t6t ou tard, méme en l'absence de tout
contact avec d’autres pays. On ne peut nier, toutefois, que deux
influences néfastes venues du dehors, de France et d’Angleterre,
n'aient puissamment contribué & son développement et haté
son triomphe en précipitant la crise.

On sait comment, a la cour de Prusse, Frédérie II, le ro1 scep-
tique, aimait a railler ses chapelains et & s’entourer de tout un
cercle de beaux esprits francais, n’avant pour lui que des flat-
teries et que haine pour la piété. Il créa ainsi autour de lui une at-
mospheére d’irréligion et de relichement moral, dont l'action
fut déplorable dans la noblesse et dans le monde des fonctionnaires.
Et comme les Allemands ont a forte dose le culte de l'autorité,
¢t que les pouvoirs officiels exercent sur eux une fascination
héréditaire, la contagion du mal se répandit rapidement. L’armée
elle-méme fut profondément atteinte, et le roi s’apercut enfin,



54 ALOYS BERTHOUD

par les mceurs dissolues de sessoldats, que toujours, tét ou tard,
selon le mot biblique, « on moissonne ce qu’on a semé ».

Eh bien, il faut le dire & la louange des théologiens allemands,
ils furent pour la plupart réfractaires & cette influence et fermes
dans leur dignité. L’incrédulité francaise d’alors, celle d’un,
Voltaire, par exemple, ou des Encyclopédistes, était trop frivole
pour avoir sur eux une prise quelconque. J.-J. Rousseau, qui ren-
dit, quoique déiste, un s1 beau témoignage a Jésus-Christ, eut
davantage de succes. Il fit parmi eux quelques disciples et trouva
des 1mitateurs, parce qu’il y avait chez lui un fond de sérieux et de
spiritualité qu’il devait a son éducation protestante et genevoise.
Kant lui-méme, qui le lisait avec enthousiasme, reconnait avoir
recu de lui une bienfaisante impulsion. Et la preuve que Jean-
Jaques était fort golité en pays germain, c’est qu’en 1814 et 1815
lors de I'invasion de la France par les Alliés, les Prussiens res-
pectérent religieusement Ermenonville, ou était son tombeau,
et y firent de pieux pelerinages.

Le déisme anglais, plus sérieux encore que Rousseau, et mieux
armé scientifiquement, exerca une action autrement décisive
et dangereuse que l’athéisme francais. Ce mouvement négatif
d’Outre-Manche, anti-chrétien de fait, ne I’était pas d’intention,
du moins & lorigine. Les promoteurs les plus distingués, notam-
ment Herbert de Cherbury (f 1648), étaient des gens fort ho-
norables, qui désiraient sincérement épurer la religion. Bien
plus, au point de vue de ’homme naturel, le seul qu’ils connus-
sent par expérience, ils avaient raison contre I'orthodoxie intel-
lectualiste du temps ; car, si 'Evangile est vrai, c’est la «vie
nouvelle » qui importe, non les formules ; et si la religion n’est
qu'un systéme de « croyances », on a le droit et le devoir de s’en
tenir aux plus raisonnables. Ils estimaient donc que la seule chose
nécessaire dans les religions positives, ce sont les principes de la
religion naturelle, et que tout ce qui la dépasse est accessoire
ou légendaire : la pratique de la vertu, sanctionnée par la foi
au Dieu personnel et & la vie future, voila pour eux le résidu
essentiel et suffisant du christianisme.

Suffisant?... Cette honnéte morale, privée de toute séve évan-
gélique, ne pouvait que déchoir a la longue. Elle dégénéra en
morale de l'intérét, au point que Tindal (16566-1733), qu’on a
nommé «le grand apétre du déisme », professait et pratiquait



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 19

un utilitarisme sans vergogne, preuve en soit son ouvrage :
Le christtanisme ausst vieux que le monde, s1 admiré par Voltaire.

Les 1dées de cette école pénétrérent d’assez bonne heure en
Allemagne. Les théologiens de ce pays vovageaient volontiers
avant de s’établir. Beaucoup visitaient I’Angleterre. Quelques pro-
fesseurs, tels que Baumgarten, Mosheim, donnérent des cours uni-
versitaires contre le déisme et firent naitre le gott d’en savoir
davantage. Le public fut mis au courant par des articles de jour-
naux, des traductions allemandes ou frangaises, et surtout par
les nombreuses critiques dont ce systéme fut 'objet. On dit que,
pour son compte, Tindal n’eut pas moins de cent-six réfutations
Jjusqu’en 17€0. Mais tout cela augmenta plutdt le prestige de cette
doctrine, vu I'état des esprits. Au surplus, les apologistes anglais,
par leur maniére de défendre la Révélation, contribuérent aussi
a ébranler la fo1 dans la patrie de Luther. Les meilleurs d’entre
eux faisaient de fAcheuses concessions : tel, John Taylor, dont
les écrits furent trés répandus outre Rhin. Ses principes fondamen-
taux sont ceux du rationalisme. La religion révélée n’a d’autre
mérite, selon lui, que de mettre spontanément en lumiére ce que
la philosophie eiit trouvé toute seule, avec plus de labeur.

Ainsi, tout concourait A dissoudre le dogme dans la seconde
moitié du dix-huitiéme siécle. Trois facteurs principaux, l'un
indigéne, les autres de provenance étrangére, se donnent rendez-
vous en Allemagne et se combinent dans ce travail de désagré-
gation. D’abord, la méthode wolflienne, qui, en se départissant
de son pédantisme formel, engendre ce qu'on a appelé la « phi-
losophie populaire », sorte de philosophie au rabais, ayant pour
seul critére le sens commun et pour objectif le bien-&tre. Puis,
Paction déprimante des hautes classes, livrées a4 la frivolité fran-
caise ; enfin, troisiéme facteur, les attaques redoutables du déisme
anglais.

Le milieu intellectuel qui fut la résultante de ces divers élé-
ments, est caractérisé par ce terme significatif : Aufklirung !
C’était le mot d’ordre du temps, la devise de ceux qui s’intitu-
laient les « amis des lumiéres ». A bas les vieux dogmes, la méta-
physique ; les mystéres ! De la clarté partout !

Commencons par dépeindre ce régime. Nous verrons ensuite
comment le déisme, qui couvait depuis longtemps sous la cendre,
fit explosion tout a coup dans les Fragments de Wolfenbiittel



56 ALOYS BERTHOUD

dont la publication par Lessing suscita de vives controverses.
Aprés quoi, nous résumerons la théologie qui naquit de ces ten-
dances et dont le nom historique est le « rationalisme vulgaire ».

Le régime de I’ Aufklirung est né sous les auspices de la « phi-
losophie populaire » 1ssue de I'école de Wolll ; mais il n’est pas
sans attaches avec l'influence étrangére qui dominait 4 la cour.
Les brillants littérateurs francais avaient mis 4 la mode, avec
le raffinement des mceurs et du langage, une facon élégante et
légére de manier toutes les branches du savoir et d’élucider a
peu de frais les plus graves problémes, en les rapetissant & leur
taille. On voulait avant tout étre des hommes «éclairés», au courant
de tous les progres de la science, en physique comme en religion.
Pressé par un légitime désir de culture « encyclopédique », mais
plus encore par une soif immodérée d’émancipation intellectuelle
et morale, on se flattait de dissiper I'ignorance dans toutes les
spheéres de la vie et de la pensée ; on cherchait dans toute étude
ce qui est immédiatement saisissable et utile, de sorte qu’on faisait
de 'homme la mesure de tout. La « clarté », disait-on, est le cri-
tére de la vérité. A coup sir, cet état d’esprit accusait une éclipse
momentanée, j’allais dire une abdication du génie allemand,
qui, s’il est parfois lourd et obscur, a pour qualités natives la
patience et la profondeur. Mais voila ! on avait hate de se déifier.
La glorification de ’homme était 4 I'ordre du jour. Il fallait épui-
ser jusqu’a la lie cette coupe d’ivresse, pour donner aux ames,
une fois désabusées, ia sensation du vide et rendre possible une
rénovation.

Le parti de I’Aufklirung trouva un habile metteur en scéne
dans la personne de Nicolai (T 1811), libraire 4 Berlin, ou 1l fut
I'éditeur d’une collection céleébre: la Bibliothéque allemande
universelle. Sous prétexte de combattre 'obscurantisme, en réa-
lité pour détruire ce qui restait de I'ancienne foi, il avait concu
le projet de répandre a flots les lumiéres modernes au sein du
peuple allemand par la publication d’une série d’ouvrages trai-
tant la matiére de toutes les connaissances humaines. Commencée
en 1765, 1l poursuivit son ceuvre avec une remarquable ténacité
pendant quarante ans, sauf une interruption dans les derniéres



1

SUPRANATURALISME ET RATIONALISME LT

années du siecle. Jusqu'en 1792, plus de cent volumes avaient
paru. Toutes les questions qui agitaient les esprits étaient passées
en revue, toutes les sciences abordées, v compris la théologie,
a laquelle un grand nombre de tomes furent consacrés, — dans
le sens le plus critique et le plus subversif. Durant plusieurs dé-
cades, cette publication donna le ton a la lIittérature.

Plus tard, elle tomba en discrédit, si bien que Schiller et Geethe
la considéraient comme I'incarnation de ce qu’il y a de plus terre
a terre. Les collaborateurs, on le concoit, étaient de valeur iné-
gale. Au début, I'éditeur avait eu la chance d’étre aidé par des
hommes de grand mérite, par ses amis Mendelssohn et Lessing,
et méme par IHerder, le noble génie. Non que ces deux derniers
écrivains fussent d’accord avec lui sur tous les points : ils n’étaient
pas hommes & se laisser enrégimenter dans une coterie. Au fond,
ils appartenaient &4 une autre tendance ; ils étaient plutdt, a
quelques égards, des précurseurs de avenir.

Quant a Moise Mendelssohn (1729-1786), grand pére de 'énu-
nent compositeur, rien ne le séparait des déistes de son temps,
sinon son origine israélite ; mais il refusa toujours de faire adhé-
ston au christianisme. Il voulait transformer la religion en morale,
et, quoique fervent admirateur de ’Ancien Testament, il fut
I'un des premiers initiateurs du judaisme libéral ou rationalisme
juif, surtout par son écrit de 1783 : Jerusalem. Un de ses ouvrages
a été couronné par I’Académie de Berhin. Il a aussi publié des
« Heures du matin » (Morgenstunden) en 1785, ou 1l reprend
la preuve ontologique de l'existence de Dieu, et un traité sur
I'immortalité de 'ame, Phédon, dans lequel Socrate, qui est sans
doute l'organe de ses propres idées, apparait comme un « phi-
losophe populaire » de ’école de Wolff. Notons a son actif, comme
preuve d’un libéralisme de bon alo1, qu’il demandait la séparation
absolue de la religion et de I'Etat, pour assurer les intéréts de 'une
et de l'autre. Au reste, c’est lui que son ami Lessing a illustré
dans son fameux drame philosophique : Nathan le Sage.

Un personnage d’un tout autre caractére, que nous devons men-
tionner 1c1, quoiqu’il ait fait beaucoup de bruit et peu de bien,
¢’est Bahrdt (1741-1792). La tendance utilitaire a donné chez lui
toute sa mesure. Fils d’un professeur de théologie, 1l le devint
lui-méme promptement, grice i son immense facilité de travail
et 4 sa grande faconde. Il n’a pas écrit moins de cent vingt-six



58 ALOYS BERTHOUD

ouvrages ; mais sa vie épicurienne et remuante se laisse & peine
décrire ! Homme vaniteux, emporté, sensuel, il passa longtemps
ou se fit passer pour orthodoxe ; mais, aprés les désagréments
que lui valurent ses écarts, i1l jeta le masque et prit rang
parmi les plus acharnés des « néologues » (selon le terme usité
alors).

Pour empécher 'usage orthodoxe de la Bible, il en fit une sorte
de traduction nouvelle, objet des sarcasmes de Geethe et considérée
comme un vral blasphéme. Renvoyé de partout & cause de ses
extravagances, 1l put cependant, avec la protection de Semler,
se fixer 4 Halle, ou 1l devint professeur de littérature et de morale.
Un trait topique peint son incroyable sans-géne. Ayant besoin
d’argent, 1l fonda une taverne dans la banlieue sans renoncer ases
lecons : le matin, 1l enseignait la morale ; le soir, 1l tenait cabaret
avec sa servante ! Il fimt par étre enfermé pour des tripotages
financiers et mourut peu aprés sa sortie de prisen... Tel fut 'apo-
tre le plus populaire de la théologie dite « indépendante » !

D’autres , certes, valaient mieux ; mais, bien que respectables,
ils poussaient les esprits dans la méme direction en semant des
1dées analogues. Ainsi, le prédicateur Eberhard par sa Nouvelle
apologie de Socrate (Berlin 17706), et le professeur Steinbart par
son Systéme de la pure philosophie, ou «Doctrine chrétienne du
bonheur ». Triste période, ou 'on publiait des recueils de canti-
ques « expurgés », qui étaient de véritables parodies ; époque
sans idéal, ou I'on croyait rehausser I'utilité pratique de la chaire
chrétienne, en préchant sur les travaux agricoles,sur le soin des
auberges et les maladies du bétail |... Et 'on ne se sentait pas
sci-méme malade 4 la mort ! On ne pouvait tomber plus bas.
Vint alors le coup de fouet de la violente controverse provoquée
par Lessing.

Longtemps on a cru que les « Fragments d’un Inconnu », édités
par ce savant de 1774 a 1778, étaient dus & sa plume. Or, 1l les
avait simplement découverts dans la bibliothéque de Wolfen-
biittel (& quatorze kilométres de Brunswick), dont il était directeur.
On sait maintenant qu’ils ont pour auteur Reimarus (1694-17G8),
professeur d’hébreu & Hambourg, déja connu par son livre de



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 59

1754 sur la Religion naturelle, ot 1l combat 'athéisme et Spinosa.
Il avait visité I’Angleterre et adopté les vues du déisme. Le ré-
dacteur anonyme des Fragments raconte lui-méme la genése
de son travail. Une grosse question s’est posée & lui : comment se
fait-1l que la Bible laisse indécis tant de points formulés par I'glise
avec tant de précision? S1 cette rigueur de doctrine est absolu-
ment nécessaire, pourquol Dieu n’a-t-1l pas fixé lui-méme le
dogme?... Alors, faute d’y voir clair, 1l se met a4 penser a sa guise
et & écrire copieusement tout ce qu’il pense ; mais, ne voulant
pas scandaliser 'Eglise de son temps, 1l s’abstient de publier
le résultat de ses réflexions, déposé dans un volumineux manuscrit
de quatre mille pages a la bibliothéque ducale.

Telle est la mine abondante d’oit Lessing a extrait quelques
morceaux de choix, au nombre de sept. pour les livrer en péture
au public. Ce sont des dissertations sans lien entre elles, a part
celte 1dée générale que la conviction des chrétiens ne prouve pas
plus le christianisme que celle des Juifs ou des Mahométans
ne démontre la vérité de leur credo, — & moins qu’elle ne soit
établie par un examen impartial de la raison. Mais, par raison.
1l entend seulement le principe de la clarté, de I'évidence wolf-
fienne, donc un critére purement abstrait et fort sujet 4 caution.
Un des ces fragments traite de '« Impossibilité d’'une Révélation
que tous les hommes puissent admettre ». Un autre parle du « Pas-
sage des Israélites a travers la Mer Rouge». Un troisiéme montre
les nombreuses contradictions qui existent dans les « Récits
évangéliques de la résurrection du Seigneur ». Mais le plus hardi
de tous a pour titre : « Du but de Jésus et de ses disciples ».
C’est aussi le plus symptoématique.

D’aprés ce pamphlet, que Lessing avait gardé pour la fin,
Jésus voulait étre un Messie juif et rien de plus : 1l ne songeait
nullement & abolir la loi de Moise. Aprés avoir concerté son plan
avec Jean - Baptiste, il a subi la plus amére déception, puisqu’au
lieu de monter sur un trone, il est mort sur une croix. Les apotres
ont alors idéalisé ses traits, spiritualisé son ceuvre, présenté sa
doctrine et sa vie sous un nouveau jour, afin de le faire passer
pour un Dieu, en quoi ils n’ont que trop réussi!... L’auteur ne
ménage plus rien, pas méme le caractére moral des fondateurs
du christianisme. On congoit que, responsable de ce factum,
Reimarus ait eu de sérieux motifs — outre sa modestie et la crainte



60 ALOYS BERTHOUD

de scandaliser — pour garder ses fragments en portefeuille :
il et pu lui en cofiter de les publier lui-méme.

Jamais encore I’Allemagne n’avait entendu pareil langage.
Et pourtant, il ne semble pas que 'auteur ait eu des intentions
frondeuses. L’anarchie des esprits était alors s1 grande qu’en
dépit de ses prémisses subversives, ses conclusions sont plutdt,
en un certain sens, conservatrices. Il ne veut pas, quant a lui,
sortir de I’Eglise, et ne voit pas pourquoi les rationalistes ces-
seraient d’étre chrétiens ; car, dit-1l, nous ne sommes pas lés
envers les apotres, ils n’ont pas été infaillibles dans leurs 1nnova-
tions, et leur systéme a demi judaique nesaurait devenirlareligion
universelle. Mais Jésus, malgré tout, a été un « héros de la raison »
et n'a enseigné que d’excellentes vérités morales. Et le « fragmen-
tiste », qu1 avait vu de pres 'Eghise anglicane, la cite comme un
modeéle, un exemple de I'harmonie du déisme et du christianisme.

L’effet de ceite publication fut énorme. Elle mit le monde théo-
logique en fermentation et obligea beaucoup de personnes a ou-
vrir les yeux et & prendre parti. L’opposition fut presque générale,
méme chez ceux qui faisaient des concessions aux « amis des lu-
miéres ». Nous avons vu qu’il se produisit une sorte de revirement
chez Semler, dont I'attaque fut des plus vigoureuses. Lessing,
qui n’était pas théologien, mais littérateur hors ligne, crut devoir
répondre de sa meilleure plume, en faisant ressortir la faiblesse,
le vide, I'inconséquence des défenseurs attitrés du christianisme.
Il engagea aussi, dans soen opuscule Anti-Getze (1778), une vive
polémique contre le pasteur Geetze, de Hambourg, qui s’était
fait 'organe des mécontents orthodoxes. Ce champion du surna-
turei n’était malheureusement pas de taille a lutter contre un
pareil athléte et fit assez triste figure. Il faut, d’ailleurs, rappeler
a sa décharge que I'école supranaturaliste était dans une impasse
et, vu la fausseté de sa situation, ne pouvait aboutir a une vic-
toire. Tous les avantages étalent pour Lessing. Etranger aux par-
tis rivaux, il éprouvait, quoique sceptique, une telle répugnance
pour les « néologues » qu’il leur préférait encore 'ancienne ortho-
doxie.

Son role en cette affaire a été diversement apprécié. Les plus
sévéres n'ont vu en lui qu'un dillettante, heureux de jeter un
brandon de discorde parmi les gens d’Eglise et de s’amuser a
leurs dépens. D’autres, comme Dorner, lui attribuent le mérite



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 61

de s’étre élevé & un point de vue supérieur et d’avoir frayé la voie
a Schleiermacher. Il convient peut-étre de prendre la movenne
entre ces deux jugements extrémes. Le fait est qu’il voyait plus
clair que ses contemporains, parce qu’il était plus impartial. Il
assiste aux débats et méme 1l les provoque en spectateur désin-
téressé, prét a juger les coups. Ainsi, par exemple, il estime que
les contradictions relevées dans les récits de la résurrection
peuvent étre réelles, sans qu’il en résulte que le fait soit faux.
Il déclare que l'auteur des I'ragments pourrait avoir raison et
le christianisme rester debout ; qu’il faut distinguer entre I'esprit
et la lettre, entre la fo1 de Jésus et la fo1 en Jésus ; que la religion
est antérieure & la Bible, donc indépendante des faits extérieurs
et des documents sacrés, parce qu’elle est quelque chose d’inté-
rieur, de spontané, une vie avant son siége dans le caur et se
manifestant par 'amour...

Ce langage, & coup sir, faisait vibrer des cordes nouvelles.
Mais 1l était précisément trop nouveau, et a la fois trop vague,
trop sentimental, pour étre compris du siécle. Lessing est un homme
de transition, dont l'intervention purement critique ne pouvait
dissiper les malentendus, ni enrayer le mouvement général des
esprits, qui entrainait la théologie vers la «religion naturelle ».

Le rationalisme vulgaire, — ainsi désigné par opposition au
rationalisme de haut vol, spéculatif et conscient, des grands phi-
losophes allemands, — est le produit composite et batard d’une
période de décadence, le dernier mot de la dissolution du dogme,

Il ne veut pas rompre avec la fo1 traditionnelle, mais la ramener
dans ses justes limites au moyen de la raison. Tenant de I'Eglise
par les chaires officielles, du déisme anglais par le bagage doc-
trinal, de I'Aufklirung par le recours exclusif aux lumiéres du
sens commun, 1l reléve également de I'influence de Kant, a qui il
doit sa consistance. En effet, ce penseur de génie, dontla portée
dépasse infimiment l'horizon de son siécle, se rattache néan-
moins par des liens étroits aux 1dées de son temps. Il n’a humilié
la raison surle terrain métaphysique que pour mieux I'exalter sur
le terrain moral : il 'a déifiée pratiquement. Réduisant la reli-
gion rationnelle aux idées de Dieu, de vertu et de vie future, 1l



62 ALOYS BERTHOUD

a écrit juste a point pour fournir au déisme incohérent de I’épo-
que la formule scientifique et la base solide qui lul manquaient.
Kant est devenu par la méme, bon gré mal gré, le patron ou le
parrain du rationalisme vulgaire.

Cette école, dont les beaux jours embrassent le dernier quart
du dix-huitiéme siécle et le premier quart du dix-neuviéme a compté
des hommes marquants dans les diverses branches de la théolo-
gie. Wegscheider (1771-1849) en a été le principal dogmaticien.
Dans la critique de I’Ancien Testament, Eichhorn (1752-1825)
en fut I'illustration. Roehr, sur lequel nous reviendrons, en sera
le chevalier sans peur et sans reproche, sinon victorieux, dans
la mélée des partis. Mais c’est surtout I'exégéte Paulus qui en
a été le type achevé, par la candeur... systématique , dirai-je,
avec laquelle 1l en a appliqué les principes et la méthode a 'étude
des documents sacrés et de la vie de Jésus.

Paulus naquit en 1761 & Leonberg (Wurtemberg), dans la méme
maison ou Schelling vit le jour quatorze ans plus tard. Fils d’un pas-
teur qui avait des visions et dut démissionner pour ce fait, la clair-
voyance du jeune homme n’en fut pas dupe, et il en congut jus-
qu'a la fin de sa vie une aversion invincible pour le mysticisme.
On l'a dit: « Ses pensées, ses golts, ses mceurs, ses affections,
ses actes, tout chez lul a un cachet rationnel, méme ses fiancailles ».
Il ne parle guére de sentiment religieux, mais il a soif de connais-
sance, 1l veut avoir raison de tout, éclaircir tout ce qui parait
mystérieux, et 1l n’a pas de repos qu’il n’en ait trouvé — ou cru
trouver — 'explication naturelle.

Quelle tache difficile, au point de vue ou 1l est placé ! Il admet
Pauthenticité de la Bible, sa véracité, et il rejette tout surnaturel !
Il est convaincu que Jésus et les apdtres nont jamais fait de
miracles, et il croit que nous avons dans les évangiles des récits
de premiére main, écrits par des témoins oculaires ! Par quel pro-
dige peut-il tout ensemble en maintenir le caractére historique
et en élaguer tout élément surhumain? C’est un contre-sens. Tel
est, cependant, le hardi programme auquel il a consacré sa lon-
gue carriére et ses principaux ouvrages, depuis son Commentaire
sur le Nouveau Testament, paru en 1800, fruit de nombreuses
années de professorat, jusqu’a sa Vie de Jésus de 1828.

Il y met plus d’invention que de dignité. Le sens des propor-
tions, de la mesure, lu1 fait défaut, non moins que ce tact psy-



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 63

chologique quiest unesortede divination parsympathie. En somme,
son procédé est des plus simplistes. Il demande qu’on distingue avec
soin entre le fait brut, qu’il faut conserver fidélement, et 'appré-
ciation subjective, I'impression personnelle, toujours discutable,
des narrateurs eux-mémes. Ils ont pu se tromper, omettre un
détail, ignorer telles circonstances, ne voir qu’en partie, se sou-
venir mal. Ce point de vue luil permet de substituer, le cas échéant,
sa propre version a la leur, d’ajouter ou de retrancher certaines
données, qui peuvent modifier totalement la nature des faits.
L’ange Gabriel, qui vient saluer incognito la Vierge Marie, est
un personnage inconnu, dont la mystérieuse visite a eu pour
résultat la naissance du Christ. Le « Diable », qui intervient dans
la scéne du désert, pourrait bien étre quelque Juif envoyé par
le sanhédrin, c’est-a-dire un espion. La « colombe » du Saint
Iisprit (Luc mr, 22) était un pigeon réel qui voltigeait la par
hasard. Les pains « multipliés » (Jean vi) se trouvaient cachés
dans une caverne. Les anges en « vétements blancs » (Act. 1, 10)
étalent des voyageurs Esséniens vétus comme a l'ordinaire. Et
ains1 de suite.

On comprend que de pareils subterfuges. aient excité la verve
satirique de Strauss ; mails on s’étonne qu'une exégése s1 arbi-
traire et s1 bourgeoise ne soit pas morte sous le ridicule dés son
apparition. « Rationaliste vulgaire » au fond de I’ame, Paulus
entendait sous le nom de foi la fidélité a ses convictions : ¢’était
Ia sa religion. Aussi persévéra-t-il dans ses idées jusqu’au bout.
I1 finit par connaitre 'isolement. Dés 1833, 1l dut cesser ses cours,
faute d’auditeurs. « Tout avait changé sauf lui : il était comme un
revenant dans ce nouveau monde. » Il ne comprit rien au mouve-
ment théologique inauguré par Schleiermacher, et il ne sut voir
dans la philosophie de Schelling qu’une « variété de momerie
mystique » !

Il mourut enfin, le 10 aout 1851, 4gé de 90 ans. Il avait été trés
sensible aux mordantes attaques de Strauss, et néanmoins 1l
prit sa défense lors des troubles de Zurich, qui firent annuller
la nomination de ce dernier comme professeur dans cette ville.
C’est le meilleur éloge que nous puissions faire de Paulus, ce théo-
logien « propre-juste », qui disait peu avant sa mort : « Je suis
justifié devant Dieu, par le fait que je cherche le bien. »

Un contemporain de Paulus, Jean-Frédéric Roehr (1777-



64 ALOYS BERTHOUD

1848), fut le plus vaillant défenseur du rationalisme dans la polé-
mique courante et le personnage le plus marquant de cette école
dans le domaine ecclésiastique. Homme d’action, d’un caractére
ferme et droit, disciple convaincu de Kant, 1l était respecté de
tous et en mesure d’exercer une large influence sur le grand pu-
blic. Aprés avoir été pasteur de campagne pendant seize ans, il
avait obtenu en 1820, lui, simple fils de tailleur, la situation
enviée de prédicateur a la cour de Weimar, avec 'accompagne-
ment obligé des longs titres honorifiques.

Ses Lettres sur le rationalisme, qui datent de 1813, lui avaient
acquis de la notoriété. Il y plaide la cause de cette tendance,
en s efforcant de la disculper des reproches contradictoires qu’on
lui adresse. La raison, dont il fait son seul critére, n’a rien de
raffiné, rien de commun avec le génie intuitif de la haute culture ;
c’est une sorte de tact naturel, un « sens intérieur » qui est le
propre de tous les étres raisonnables. En conséquence, toute
doctrine dont la portée n’est pas générale et en relation avec la
moralité, doit étre rejetée comme fausse ou inutile. Bref, nous
avons la du kantisme atténué, affadi, mis au niveau du vulgaire.

Cela n’empéche pas le prédicateur Roehr de faire grand usage
de I'Ecriture Sainte et d’en tirer d’édifiantes lecons. Mais, dans
I'interprétation des textes, des miracles, des mysteres, il est par-
tagé entre sa droiture, qui lui interdit de favoriser la superstition,
et son désir de ne point scandaliser les faibles. Il veut qu’on
procéde par caccommodationy, toutes les fois que la chose est possi-
ble sans induire les d4mes en erreur. Il n’a donc rien d’excessif
dans sa méthode. Sobre d’allures par principe, sinon par tempé-
rament, 1l avait pris pour devise ce mot de I'apétre & Timothée :
« Sois modéré en toute chose » (2 Tim. 1v, 5).

Cependant, son humeur est trés combative. Parmi ses contem-
porains, 1l n’est guére de théologien de renom qui n’ait eu l'oc-
casion de rompre des lances avec lui. En 1801 déja, il prend &
partie le célebre orthodoxe Reinhard & propos d’un sermon sur
la Réformation. Plus tard, il rédigea longtemps un Journal des
prédicateurs, sorte de Revue critique ou il discutait les questions
du jour. Il y traita sévérement les disciples de Schelling et de
Hegel, sans s’apercevoir que, plus conséquents, ils avaient brisé
les entraves ot lui et ses amis se débattalent encore.

Enfin, il attaqua Schleiermacher et son école. Son moralisme



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 65

rationnel 'empéchait s1 bien de sympathiser avec les novateurs
qu’ll les tenait pour des rétrogrades et se croyait lui-méme 2 la
téte des hommes avancés ! Hase, de Iena, lui répondit de main
de maitre dans son Anti-Roehr, réfutation décisive qui ouvrit
les yeux de bien des gens et porta un coup mortel au vieux rationa-
lisme vulgaire.

3. LA FIN DU SUPRANATURALISME.

I.a lutte prolongée des deux écoles rivales pendant la seconde
moitié du dix-huitiéme siécle, avait singuliérement compromis
la cause du supranaturalisme. Il était semblable & une forteresse
démantelée qui s’appréte a rendre les armes. On vit alors se des-
siner une double tendance parmi ses partisans. Les uns, comme
Planck, Tzschirner, Bretschneider, prétendaient le concilier avec
le rationalisme sous le nom de « supranaturalisme rationnel »,
ou encore, sulvant la nuance, de « rationalisme supranaturel »
... Termes étranges, qui trahissent le désarroirthéologique du temps
et montrent que le supranaturalisme allait périr d’inanition,
si, 4 la méme époque, un autre groupe de docteurs ne lui avait
rendu quelque vitalité !

Ce groupe, ayant a sa téte le professeur Storr, de Tubingue,
constitue un vigoureux effort de revanche, ou, si 'on veut, une
derniére convulsion du moribond durant sa longue agonie.

Enfin, le grand prédicateur Reinhard, chef de I’Eglise saxonne,
croit pouvoilr rester neutre et mérite une mention a part. Il ser-
vira de conclusion 4 notre étude, parce que c’est 'homme le plus
représentatif des complications de ’Ame humaine en ce temps
de crise.

- »
L’ancienne école de Tubingue, — que devait supplanter plus
tard la « nouvelle école de Tubingue » illustrée par Baur, — est

donc formée par cette fraction du parti supranaturaliste qui,
loin de viser & un rapprochement, voudrait se dégager de toute
attache avec le rationalisme. Le promoteur de cette tendance,
Christian Storr (1746-1805), naquit & Stuttgart et fut élevé sous
I'influence encore vivante du piétisme wurtembergeois. Aprés

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. S, t. x11 (N° 5%, 1925). 5



66 ALOYS BERTHOUD

avoir fait de brillantes études & Tubingue, il les compléta par un
voyage scientifique de deux ans en Hollande, en Angleterre
et en France. Appelé en 1777 comme professseur de théologie
a Tubingue, il y enseigna 20 ans, puis accepta la charge de pré-
dicateur a la cour, qu’il remplit fidélement jusqu’d sa mort.

Son disciple Siiskind a tracé de lul un portrait enthousiaste,
ou il met en relief les harmonieux contrastes de sa forte indivi-
dualité a la fois aimable et austére : « une des plus nobles, dit-il,
qu’on puisse voir en ce monde ». Exagération & part, cet éloge
prouve quel ascendant 1l exercait autour de lui et explique en
partie la vogue considérable, quoique éphémeére, du mouvement
dont il fut I'initiateur. Doué d’un esprit clair et logique, d'une
sagacité peu commune, d’une excellente mémoire richement meu-
blée, il était, par contre, dépourvu d’imagination créatrice,
ainsi que beaucoup de ses contemporains. Mais, chose assez rare
en ce temps de confusion, il savait du moins ce qu’il voulait.
S’il a « fait époque dans I'histoire de la théologie », comme le dit
Baur lui-méme — qui ’'a passé au crible, — c¢’est pour avoir
planté son jalon au milieu des divers courants de la pensée reh-
gieuse, mileux encore, pour avoir su articuler dans une notation
distincte, un sentiment plus ou moins insconscient peut-étre,
mais assez général parmi les fidéles d’alors : 1l les a soulagés d’un
malaise en répondant a leurs secrets désirs.

Les négations du rationalisme offusquant la piété des croyants,
Storr s’est proposé de relever le drapeau du supranaturalisme
biblique, de sauver ce que 'ancienne orthodoxie avait de bon, en
le présentant sous une forme rajeunie, appropriée aux besoins
nouveaux. Sa méthode est d’établir aussi foriement que possible
le caractére normatif et divin des Saintes Ecritures, estimant
que, ce point gagné, tout le reste en découle nécessairement.
Il Iu1 importe, en conséquence, de démontrer tout d’abord I'au-
thenticité des évangiles, puis la crédibilité des apdtres, en prou-
vant tour & tour qu’ils ont pu dire la vérité, qu’ils ont voulula
dire, et qu’ils ont dd la dire. Cela étant, nous pouvons nous fier
au témoignage qu’'ils ont rendu a leur Maitre. Or, Jésus s’est
affirmé comme ’Envoyé de Dieu par excellence, dont la parole,
corroborée par la pureté de sa vie et surtout par ses miracles,
est absolument digne de créance. « La divine autorité du Christ »,
voila, pour ce savant, le fondement de toute la théologie.



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 67

En effet, de fil en aiguille, cette autorité du Christ, pense-t-il,
garantit la vérité de ses enseignements, puis celle de la doctrine
des apotres qu’il a choisis, enfin la théopneustie de la Bible en-
tiere. De sorte que la Révélation écrite doit étre proclamée et
acceptée comme la seule régle de notre foi. Source unique de la
vérité religieuse, c’est en elle qu’il faut puiser, par I'exégese
grammaticale et historique, tous les éléments du dogme chrétien ;
— apreés quoi, pour les organiser en systéme, 1l suffira de les agencer
ensemble, de les coordonner logiquement par les procédés ordinai-
res de la raison discursive. Ce programme, trés évangélique par
le rang supréme qu’il accorde a la personne de Jésus, ne manque
pas de consistance.

Mais, que nous sommes loin, pourtant, du protestantisme
primitif, malgré les apparences ! Que devient, dans ce point de
vue, le principe fondamental de la Réformation, la justification
par la foi? Il est passé sous silence. La dogmatique de Storr est
le résultat d’une opération purement formelle de ’entendement,
s’exer¢ant sur les données bibliques. Elle s’est élevée & la fagon
d’un édifice de pierre, par la juxtaposition des matériaux. Ellen’a
pas jailli du ceeur chrétien. Elle n’a pas grandi comme une plante
vivace sous la poussée d’une force interne et par un dévelop-
pement organique. C’est une « mosaique artificielle » : Baur le
lul a justement reproché.

Or, il en fut tout autrement de l'orthodoxie évangélique au
seizieéme siécle. Elle n’a jamais admis que la certitude religieuse
reposit uniquement sur I'autorité extérieure de la Révélation,
ni que la divinité de celle-ci plt étre démontrée par une série
de raisonnements ou de constatations historiques. Elle affirmait,
au contraire, que l’expérience individuelle du salut, le témoi-
gnage intérieur du Saint-Esprit, était la condition premiére et
indispensable de la foi aux Saintes Ecritures. Ce coté vital de la
question est négligé par Storr, et méme, — ce qui est plus grave, —
écarté avec préméditation comme impropre & son but. Il veut
étre simplement « objectif ». Il doute que la vertu bienfaisante de
I’Evangile, son affinité avec 'dme humaine, puisse étre érigée
en preuve de sa divimité. Il prétend, au surplus, n’avoir pas be-
soin de cet argument secondaire : 'autorité de la Bible suffit
a tout.

Aprés cela, 1l va sans dire qu’il se passait plus allégrement encore



63 ALOYS BERTHOUD

du concours de la philosophie. Il I'excluait, non sans quelque
rudesse, de l'enceinte de la pensée chrétienne. I1 a cependant
rédigé, sur la doctrine religieuse de Kant, des Annotationes (1793),
ou se révele sa perspicacité aussi bien que son peu d’aptitude
spéculative, et qui 'ont fait accuser de fonder le dogme sur le
scepticisme. Il approuve la Critigue de la raison pure de récuser
la compétence de celle-ci dans 'ordre spirituel, et il en infére
que la nécessité d’une Révélation surnaturelle s'impose comme un
postulat de la raison pratique! Le dualisme de la théorie kantienne
ne lu1 a pas échappé ; mais 1l en bénéficie indiiment par un mode
d’argumentation que ne comporte pas le criticisme, ou qui lui
est méme directement contraire. Car, si la raison était apte a juger
du caractére naturel ou surnaturel d’'une Révélation objective,
elle n’aurait plus I'incapacité métaphysique qu’on lui suppose ;
elle reprendrait aussitdt le role outrecuidant de critére absolu,
dont le philosophe de Koenigsberg I'a précisément fait dechoir,
— et tout le travail de ce penseur de génie serait réduit a4 néant...

Est-ce pour cela peut-étre que Kant n’a pas répondu a Storr ?
Il Iu1 donne acte de ses observations dans la deuxiéme édition
de la Religion dans les limites de la ratson, mais sans entrer en dis-
cussion avec lui. Leurs esprits étaient trop différents, leurs mé-
thodes trop dissemblables, pour que 'entente fit possible sur le
terrain des 1dées.

Il y a lieu, toutefois, d’ajouter une réserve. Si le caractére et
la vie de Storr valaient mieux que son systéme, on ne peut nier
que les déficits de sa théologie ne fussent en corrélation avec les
lacunes de son christianisme personnel. Il ressemblait trop a
Kant sous ce rapport. Son sentiment religieux avait peu d’inti-
mité et de profondeur. L’action mystique du Saint-Esprit était
reléguée a I'arriére-plan. La grande antithése du péché et de la
grace, autour de laquelle gravitait toute la conception du protes-
tantisme classique, avait totalement disparu, sous la prédominance
de I'élément intellectuel et moral.

En somme, il était fils de son siécle beaucoup plus qu’il ne pen-
sait. Cherchant avant tout ’évidence rationnelle (ratio satis plana
ac evidens), 1l avait beau étre supranaturaliste et réagir contre
le milieu : sa maniére de sentir, sa mentalité était rationaliste,
— ou peu s’en faut.

Il fit école, néanmoins, et recruta de chauds adhérents, tels que



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 69

Siiskind, les deux fréres Flatt, et d’autres, dont plusieurs devin-
rent ses collégues et successeurs a I'Université. On a souvent
joint & ce groupe un autre professeur de Tubingue, Steudel (1778-
1857), homme de valeur, qui était par sa meére descendant du
réformateur souabe Brenz, ainsi que du pieux Bengel. Or, s’il
y a une certaine parenté entre ses idées et celles de Storr, on ne
saurait pourtant voir en lui son disciple, car 1l a fait ses réserves
dés le début. En outre, il ne laissait pas d’étre notablement in-
fluencé par la théologie de Schleiermacher, bien qu’il ait, plus d’une
fois, formulé ses critiques et ses objections. Mais sa polémique
fut si courtoise qu’elle lul gagna I'amitié dece grand théologien,
qui vint en personne le visiter & Tubingue en 1830.

Francois Volkmar Reinhard (1753-1812), sans se rattacher
formellement & aucune école, occupe une place éminente parmi
les théologiens de son temps. Personnage imposant et complexe,l
est facile de le mal juger, parce qu’il fut surtout un homme de gou-
vernement, habile & manier la politique ecclésiastique. Il n’en
demeure pas moins 'une des figures les plus intéressantes de la
fin du dix-huitieme siécle. Professeur de théologie et de philosophie
jusqu’en 1792, puis, durant vingt années, directeur consciencieux
de I'Eglise de Saxe, qu’il a préservée autant qu’il a pu des attein-
tes du rationalisme, prédicateur de talent et d’une rare culture
classique, 1l a été considéré longtemps comme le premier orateur
de la chaire allemande.

Aussi bien a-t-1l publié une cinquantaine de volumes de ser-
mons, fort admirés de son vivant, et qui ont servi de modeles
4 toute une génération de pasteurs. Aujourd’hui, disons-le, on a
peine & comprendre un tel engouement, — a moins d’admettre,
malgré I'irrévérence de 'explication, que ce sont les défauts de
ces discours, pour le moins autant que leurs qualités, qui leur
ont valu alors ce succés prodigieux. Ils étaient conformes au gotit de
I'époque. Trés soignés de style, usant largement de la rhétorique
des anciens, ils disposent la matiére dans des cadres logiques
aux formes stéréotypées, et, faisant volontiers du texte un pré-
texte, ils excellent a4 présenter un sujet donné sous une foule
d’aspects 1mprévus, a4 en extraire de I'inédit... Tranchons le mot :



i
70 ALOYS BERTHOUD

a «fendre des cheveux en quatre » ! Quelques-uns sont & cet égard
des chefs-d’ceuvre d’ingéniosité. (Voir la série de ceux qui ont
pour théme — ou prétexte — la circoncision de Jésus-Christ.)

A quoi pouvait aboutir une telle virtuosité ? Un fait qui en
dit long sur le vrai caractére de ces discours, c’est que les ratio-
nalistes eux-mémes les ont, plus que personne, appréciés, utilisés,
et surtout 1mités. Ce qui leur manque,c’est le souffle et la chaleur
de la vie, les tressaillements d’une 4me qui «sait en qui elle a cru ».
La substance méme de I’'Evangile en est absente. Ce sont en
général d’éloquentes dissertations morales; et encore s’agit-il
moins de la morale du Christ que de la morale tout court.

Faut-1l en conclure que leur auteur penche vers le rationa-
lisme ? Ce serait alors sans s’en douter. Il préfére en tout cas
Porthodoxie, puisqu’il la protége officiellement. Il déclare méme
gqu’il n'y a pas de milieu, qu’il faut choisir entre les deux écoles,
entre la raison et I'Ecriture. Il doit donc étre rangé, aussi bien que
Storr,parmi les adeptes du supranaturalisme biblique. Et pour-
tant, 1l refuse de se lier & aucun parti: 1l tient & rester neutre !
Pourquo1 cette contradiction, qui pouvait le faire accuser de
duplicité ou de calcul ? La cause en est, croyons-nous, dans son
« état d’dme », malaisé a définir, et qui différe entiérement de
celui du professeur de Tubingue. Reinhard est moins str de
son fait que ce dernier, parce qu’il n’est pas tout d’une piéce
et que, selon ses propres aveux, 1l est tourmenté par la peur
d’étre injuste. Doué d’une plus grande réceptivité religieuse,
plus accessible aux influences de toute sorte, 1l est aussi moins
ferme dans son propos, mais capable de se montrer plus évan-
gélique 2 'occasion. Il y a dans sa nature des arriere-fonds mys-
térieux qui ménagent des surprises. Ainsi, le fameux sermon
attaqué par Reehr, fut peut-étre la meilleure inspiration de sa
carriére.

C’était en 1800. Préchant sur la féte de la Réformation, il osa
dire, 4 la stupéfaction de son auditoire, qu’il fallait en revenir a
la « justification par la libre griace de Dieu », qui avait fait la force
et la grandeur du protestantisme. Malheureusement, ce prin-
cipe n’était pas assez vivant dans son Ame, pour qu’il en fit le
centre habituel de ses prédications et le critére de sa pensée théo-
logique. Ballotté entre les flots contraires et manquant de sire
boussole, n’ayant d’autre point fixe que les exigences de sa charge



SUPRANATURALISME ET RATIONALISME 71

et sa fidélité au devoir, 1l est convaincu que I’Evangile de saint
Paul et de Luther est nécessaire a I'Eglise et au monde, et il sem-
ble vouloir compenser les oscillations de sa vie intérieure par son
attitude décidée d’homme public.

Il a écrit ses Confessions, qui nous permettent de lire dans son
for intime et de sympathiser avec ses luttes. Il y raconte que lors-
qu’il enseignait la philosophie, il était comme obsédé par I'im-
pression du vide et du néant de tous les systémes, et ne sentait que
sable mouvant sous ses pieds. Il avoue d’ailleurs (9¢ Lettre), que
la vertu humaine, chez lui, comme chez d’autres, est tellement
inférieure & ce que Dieu est en droit de réclamer de ses créa-
tures raisonnables, que, sans une dispensation spéciale de sa
part, il ne voit aucune possibilité d’étrerétablidans I’état normal.
« Dans le sentiment de mes péchés, dit-1l, je regarde a Dieu avec
confiance ; car ne pouvant mériter mon pardon, je 'attends uni-
quement de son amour en Christ.» Voila une note bien évangé-
lique. ‘

On concoit, dés lors, que la Révélation écrite ait été pour ce
chef d’Eglise 'arche du salut. Il devait étre heureux de trouver
12 son refuge et son point d’appui. Mais faute d’une assimilation
personnelle suffisante, 11 n’eut qu’une connaissance fragmen-
taire de la vérité. Sa Dogmatique, — car il a, lui aussi, rédigé
la sienne, qui eut plusieurs éditions, — est une collection de para-
graphes exposant les dogmes traditionnels I'un aprés ['autre,
chacun d’eux étant suivi d’une double démonstration, 'une tirée
de la raison, 'autre des textes de ’Ecriture. 1l est superflu de sou-
ligner ce qu’il y a d’arbitraire et d’illusoire dans cette alternance
de preuves d’ordre tout différent, qui sont censées se compléter
entre elles. A cette époque, on le voit, tous les essais de systé-
matisation doctrinale sont logés & la méme enseigne : ils man-
quent a la fois de cohésion et d’ampleur. La véritable essence du
fait chrétien ne leur est pas moins étrangére que le génie spécu-
latif. On dirait que les effluves du rationalisme vulgaire, s’infil-
trant partout, ont intoxiqué les intelligences.

Soyons justes, cependant. Les supranaturalistes furent en
général des chrétiens sérieux, des hommes de foi dans un siécle
de frivole incrédulité. La plupart des gens pieux se rattachailent
4 leur parti. Leur mérite est d’avoir cherché a sauvegarder les
bases objectives du christianisme, & maintenir, en face du déisme,



72 ALOYS BERTHOUD

la réalité des interventions de Dieu dans le monde. Mais la tache
était au-dessus de leurs forces. Ils ressemblaient trop & leurs adver-
saires pour étre capables de les vaincre. De part et d’autre, on envi-
sageait I’Ecriture-Sainte comme un recueil de préceptes moraux
disant ce qu’il faut faire, et de vérités transcendantes exprimant
ce qu’il fautcroire,— plutdt que comme undrame divino-humain,
intéressant surtout le cceur et la conscience. On avait du péché
une notion défectueuse, teintée de pélagianisme, et I’on voyait
dans la religion chrétienne une connaissance supérieure, non une
vie nouvelle et une communion avec Dieu.

Ainsi, la lutte des deux écoles était sans issue. Elles étaient
condamnées a piétiner sur place et a s’épuiser ensemble, parce
qu’elles se renfermaient toutes deux dans un intellectualisme
aussi borné que stérile.

Reinhard avait eu raison de le dire dans son discours sur la
Réformation : «il fallait revenir & 'Evangile ! » Prononcé a une
telle date, par une sorte de coincidence prophétique (relevée
par Dorner), ce sermon de 1800 était comme le glas funébre du
dix-huitiéme siécle et le pressentiment d’un monde nouveau. Mais
cen’est pas le dogme seulement qu’ilfallaitrajeunir;c’est 'esprit,
‘état d’ame, la mentalité entiére de I'Eglise, qui avait besoin
d’étre transformée.

Avroys BErTHOUD.



	La lutte du supranaturalisme et du rationalisme au dix-huitième siècle

