
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: La pensée théologique de Georges Fulliquet

Autor: Lemaître, Auguste

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PENSÉE THÉOLOGIQUE DE GEORGES FULLIQUET'

Le professeur Fulliquet était une personnalité si riche et si

caractérisée, se donnant toujours si complètement tout entier,
qu'il nous est difficile aujourd'hui de séparer le professeur de

l'homme, le savant du croyant, le dogmaticien de l'orateur et
de l'ami. Comment évoquer sa mémoire sans redire l'admiration
qu'éveillaient en ses étudiants el l'étendue de ses connaissances,
et la lucidité de son intelligence critique, et la bienveillance assurée
de son accueil Comment ne pas rappeler que la valeur de ses cours
était toujours rehaussée par la vivacité du discours, la richesse du

vocabulaire, la verve ou l'émotion de l'expression? Fulliquet a parlé
dans cette chaire de théologie systématique de sujets très divers.

Sujets d'apologétique pratique (1), qu il abordait avec l'autorité
de toute son expérience humaine et pastorale, sujets de

philosophie ou de sociologie ; cours d'histoire des dogmes (2), qu'il ne
cessait de revoir et de compléter, et qui offrait un tableau précis
et captivant de l'évolution séculaire de la pensée chrétienne.
Il faut me borner, el c'est avant tout au labeur du dogmaticien
que je désire ici rendre un simple et loyal hommage. L'Esprit
qui parlait par celte grande voix qui s'est tue, revit aujourd'hui,

* Leçon d'ouverture donnée à l'Université de Genève, le 17 décembre
1924.

(1) Voir : Le problème de la souffrance, 1909,
(2) Voir : Précis d'histoire des dogmes, 1913.



LA PENSÉE DE GEORGES FULLIQUET 33

en de multiples manifestations, dans la prédication et dans la
vie de nombreux pasteurs de France et de Suisse qui eurent le

privilège d'être jadis ses élèves. Nous souhaitons qu'à
l'Université même cet esprit prolonge son influence. Nous sommes
convaincus que par l'inspiration générale, comme par la richesse

suggestive de son enseignement, Fulliquet ne fut point indigne de

ses illustres prédécesseurs : Auguste Bouvier et Gaston Frommel.

I

Nous définirons plus aisément la méthode dogmatique de

Fulliquet en rappelant les influences principales qui
contribuèrent à la formation de sa pensée. La première est une
influence bien romande : celle du moralisme de César Malan fils.
A l'âge où cette intelligence vivante et vibrante cherchait un
point fixe sur lequel appuyer son levier, le contact personnel
avec César Malan, analyste de la conscience morale, eut pour
Fulliquet la portée d'une révélation. Fidèle à ce maître, il ne cessa
de proclamer que la preuve de Dieu est donnée dans l'obligation
de conscience. Dans l'Essai de 1898 (1), Fulliquet élimine par
une critique serrée toutes les explications philosophiques du
devoir, pour reprendre et développer les affirmations de Malan.
Dans l'expérience du devoir, mon moi conscient se trouve sollicité

par un moi subconscient qui est lui, rigoureusement soumis à la loi
du bien, à l'action d'une volonté sainte, tandis que le moi conscient
demeure libre ou de répondre à cette sollicitation ou de s'y dérober.

Dans ce dernier cas, l'avertissement douloureux du remords
atteste le déchirement profond entre la vie préconsciente,
immuablement attachée à Dieu, et la vie consciente mauvaise. La voix
de la conscience est non pas la voix directe de Dieu, mais bien
l'appel d'un moi profond, à qui seule une intervention transcendante

de Dieu peut conférer cet accent d'absoluité et de sainteté
qui caractérise le devoir.

La place que l'analyse psychologique de l'obligation morale
garde dans l'œuvre de Fulliquet depuis l'Essai de 1898 jusqu'au
Second Adam (2), en passant par son cours d'instruction reli-

(1) Essai sur l'obligation morale, 1898.
(2) La doctrine du Second Adam, 1915.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIII (>° 54, 1925). 3



34 AUGUSTE LEMAÎTRE

gieuse (1) et par ses cours universitaires de dogamtique, nous

permet d'affirmer que ce primat de l'expérience morale était aussi

nettement posé chez lui que chez Gaston Frommel.
Là où la divergence apparaît, c'est que chez Frommel l'étude

de l'expérience morale doit servir de base à la construction d'une

apologétique rationnelle, à laquelle Fulliquet renonce résolument,

par méfiance à l'égard de toute métaphysique. Le Dieu
transcendant apparaît chez Fulliquet comme le terme suprême hors

duquel les réalités de la foi risqueraient de n'avoir qu'un caractère
illusoire. Mais en définitive, plus empressé à définir l'action immanente

de Dieu dans les consciences qu'à prétendre saisir sa réalité
transcendante, Fulliquet ne construit aucune doctrine de Dieu.
Faiblesse à certains égards, sans doute, mais faiblesse qui lui permet

d'échapper au reproche qu'on peut adresser à la systématisation

de Frommel de construire sur la base trop étroite de l'analyse

psychologique d'un fait unique, un considérable édifice.
Il est permis de se demander si les disciples de Malan, Fulliquet

comme Frommel, n'ont pas été victimes d'une survivance,
inconsciente chez eux, du vieux préjugé rationaliste, en désirant

appuyer l'existence de Dieu sur une démonstration d'une rigueur
prétendue scientifique. Reconnaissants à leur égard d'avoir
défendu avec acharnement la signification religieuse de l'expérience

morale, nous nous demandons s'ils ont eu raison d'affirmer
avec le même acharnement la valeur logique absolue de l'analyse
que nous avons rappelée tout à l'heure. Fulliquet semblait de

plus en plus enclin, en partie sans doute sous l'influence allemande
d'un Eucken ou, plus récemment, d'un Otto, à admettre un
élargissement de sa définition de ia religion (2), et à reconnaître dans

tout le psychisme supérieur de l'homme, des manifestations de

l'action divine.

La deuxième influence que je note, c'est celle de la théologie
de l'expérience, je dis à dessein : la théologie. Longtemps avant
que s'accusât en Europe l'influence de James et que le pragmatisme

philosophique vînt ébranler l'idéalisme traditionnel, la
dogmatique chrétien ses avaient théologiens de l'expérience. Fulfill)

Les expériences du chrétien, 1908.
(2) Voir le début des Problèmes d'Outre-Tombe, 1918.



LA PENSÉE DE GEORGES FULLIQUET 35

quet, fut à Marburg élève d'Herrmann. Ce qui caractérisait le

professeur Herrmann, c'était son perpétuel appel à Y Erlebnis,
c'est-à-dire à l'expérience spirituelle intime, c'était son abandon
absolu de toute métaphysique, et sa conception essentiellement

descriptive de la tâche de la dogmatique, c'était enfin son effort

pour s'élever au-dessus de l'opposition entre l'orthodoxie et le
libéralisme. S'agissait-il par exemple de parler de l'œuvre de Jésus

pour notre salut Herrmann s'exprimait ainsi : Pour l'orthodoxie,

Jésus est mort pour rendre le pardon divin possible ; pour
le libéralisme, Jésus se borne à annoncer cette bonne nouvelle

que Dieu pardonne. La vérité d'expérience n'est ni à gauche, ni
à droite, elle est dans ce fait que le Christ donne, procure
effectivement le pardon aux croyants. L'orientation d'Herrmann est

demeurée celle de Fulliquet. Disons seulement que, d'une
intelligence plus comprehensive que le maître germanique, le
professeur genevois, en séparant la dogmatique de la philosophie,
n'a jamais dédaigné l'appui que certaines hypothèses philosophiques

peuvent procurer à la doctrine chrétienne, et qu'il a mieux

que lui étudié les formes multiples des expériences chrétiennes,
plus habile que lui à pénétrer la vie religieuse d'autrui.

La troisième influence vient de France : c'est celle de l'Ecole
de Paris, volontiers désignée sous le nom de symbolo-fidéisme,
et représentée par Auguste Sabatier et Eugène Ménégoz. Avec
ces penseurs, Fulliquet sépare la foi d'avec la croyance, affirme le

caractère symbolique de la pensée religieuse, et demande les
matériaux de sa théologie à toutes les données de l'histoire et de la

psychologie. Fulliquet a cependant pu réagir contre le vague relatif

auquel semble conduire parfois l'Ecole de Paris ; il corrige
l'évolutionisme relativiste par sa conception malanique du
primat de la conscience morale, il montre que le symbolisme de la

connaissance existe en science comme en religion, et distingue
des degrés différents dans la symbolisation du divin ; le symbole
devenant l'expression adéquate de la réalité morale, dans la
définition évangélique du Dieu-Père.

A ces influences théologiques s'ajouta chez Fulliquet l'influence
qu'il a désirée et recherchée de la méthode scientifique, influence
qui l'a rendu exigeant, vis-àvis des témoignages du passé, et qui
l'a amené à rechercher partout, ainsi dans sa critique du miraci'"



36 AUGUSTE LEMAÎTRE

biblique et dans ses études sur la liberté (1), une forme de
l'affirmation religieuse, qui pût satisfaire les exigences de la piété
sans être démentie par la science moderne. Notons enfin que,
fidèle à la tradition protestante et au devoir immédiat de sa vocation

pastorale, Fulliquet fut et resta un théologien biblique. Ses

thèses : La justification par la foi, La pensée religieuse dans le

Nouveau Testament ; ses publications ultérieures : Les expériences

religieuses a"Israël (1901), Les sources des évangiles (1911), le Second

Adam, montrent ce que tous ses étudiants ont senti : c'est que Fulliquet

eût été aussi bien à sa place dans une chaire d'exégèse que
dans une chaire de systématique. Il avait, croyons-nous, une
tendance à céder trop volontiers aux suggestions de la critique
la plus radicale ; cela provenait chez lui du besoin de dégager ce

qui dans l'Ecriture était solide, définitif, assuré ; c'était le désir
aussi de retrouver derrière les rites, les théories, les paroles, la
seule chose qui l'intéressât : les expériences des hommes de Dieu.
S'il eût pu se spécialiser dans l'étude des textes, il eût sans doute
élé parfois plus prudent, mais là où il se trouvait devant des
expériences passées dont il reconnaissait l'authenticité, il les étudiait
non plus seulement avec l'habileté du critique ingénieux, mais

avec la pénétrante compréhension de son âme de croyant. Cette

capacité de revivre l'expérience intérieure des grands inspirés
du passé, et de la définir avec délicatesse et précision, nous paraît
avoir été un des dons les plus admirables de ce grand esprit.

II
La dogmatique aura donc à donner une traduction intellectuelle

intelligente, acceptable, mais toujours approximative et

provisoire des expériences du croyant. Les formules auxquelles
elle aura recours dépendent de l'état des connaissances humaines,
des notions scientifiques ou philosophiques d'une époque donnée.
A des expériences semblables correspondent donc au cours des

siècles des interprétations doctrinales variables.
Le dogmaticien est tout d'abord un psychologue et un

historien. Ses matériaux ce sont toutes les manifestations
quelconques de la vie de piété, telles qu'on les recueille chez l'individu
chrétien, dans la communauté religieuse et dans l'Ecriture, dans

(1) Voir : Le miracle dans la Bible, 190Ì.



LA PENSÉE DE GEORGES FULLIQUET 37

toute l'histoire de l'Eglise, et môme dans le domaine des autres
religions. Une histoire universelle de la piété devrait donc servir
d'introduction à la dogmatique. Mais à l'extension quasi illimitée
de cette large base d'opérations, Fulliquet oppose la précision
d'une norme très définie : la conscience religieuse de Jésus-Chris L
Il va sans dire que les verdicts normatifs de la conscience du Christ
ne sauraient être perçus qu'à l'intérieur même de la piété, et que
le dogmaticien doit être un croyant, sa méthode est une méthode
de foi. La dogmatique renoncera à la méthode d'autorité, dont
l'emploi, qui condamnerait les esprits à une perpétuelle minorité,

doit être restreint à la pédagogie. Du reste la prétendue autorité

dogmatique — Eglise, Ecriture — n'est qu'une autorité de

contrefaçon : la seule réelle autorité est celle de l'expérience de

conscience, où se réalise la prise de possession de l'âme par Dieu.
La dogmatique renoncera aussi à la méthode de spéculation,
qui est souvent un complément de la méthode d'autorité, pour
s'attacher à l'observation et à l'expérience. Lorsque nous aurons
successivement décrit l'expérience normative de Jésus-Christ,
les états de conscience du chrétien, nous reconnaîtrons que nous
avons été instinctivement guidés par notre foi. Ce qui ailleurs
s'appelle l'équation personnelle du savant s'appelle, en dogmatique,

le degré de foi, la mesure de foi. Et il se trouve que la foi
c'est l'expression exacte d'une réalité dont l'autorité et la
spéculation ne sont que des substituts insuffisants. L'impression de

vie supérieure, d'intervention divine qui se dégage des faits que
nous collectionnons, nourrit et entretient notre foi — mais n'aboutira,

chez qui manque de foi, qu'à une réclamation de soumission et
d'obéissance. En sorte que c'est l'absence ou l'insuffisance de foi
en Dieu, c'est-à-dire la méconnaissance de la seule autorité vraie
qui a pu donner naissance à l'illusoire méthode de l'autorité
extérieure, ha foi confère au dogmaticien la compétence. Par elle la vie
consciente s'accorde avec des réalités qui la dépassent ; et cette
foi est bien en quelque mesure un procédé de connaissance. Nous

nous en rendons compte dans les relations de personne à personne.
Je ne connais pas une personnalité humaine sans un minimum
de sympathie pour elle, et le seul moyen de l'apprécier équita-
biement, c'est de lui être liée par des sentiments profonds et
permanents. De même a fortiori, le lien intime qui m'attache à Dieu

me fournit de lui une connaissance inaccessible par tout autre



38 AUGUSTE LEMAÎTRE

procédé. La méthode de foi nous dégage et d'une orthodoxie qui
veut que le dogme repose sur la croyance traditionnelle plus que
sur la foi personnelle, et du rationalisme qui veut que le dogme se

justifie aux yeux de la seule raison, alors qu'il ne peut se justifier
que devant l'homme de foi, seul compétent en l'espèce.

III
La première partie de la dogmatique de Fulliquet (1) visera

donc à établir la norme, c'est-à-dire à préciser ce que signifie pour
la foi la personne de Jésus. Etude admirable dirigée sur ce double
objet : Quelle fut l'expérience religieuse de Jésus Que ressent
l'âme en face de Jésus, de son exemple, de son sacrifice La
souveraineté du Christ s'y trouve proclamée sur la base des

impressions de la conscience, émue par la sainteté, la charité, la
consécration du Christ ; et capable de recevoir de Jésus une
influence spirituelle sanctifiante et permanente, influence qui confère

au Christ son actuelle divinité. Mais, à côté de la psychologie
du croyant, Fulliquet fait une large place à l'étude des évangiles :

il dégage ce qu'a été la vocation historique de Jésus et plus
profondément encore ce qui fut la caractéristique intime de cette
vocation unique : la conscience de la relation filiale avec Dieu.
La divinité préhistorique et métaphysique est certes abandonnée,
mais Jésus demeure divin dans un sens beaucoup plus précis que

pour la théologie libérale, Jésus a été, de par une intervention
spéciale de Dieu doué d'une constitution psychologique
privilégiée. De même que Dieu est intervenu pour faire sortir de
l'animalité la plus évoluée le premier Adam, de même Dieu intervient
pour faire sortir d'une humanité corrompue par le péché, l'homme
vrai, conforme à ses intentions et à son attente.

L'incarnation en Christ d'un être divin préexistant est

abandonnée, mais Jésus demeure comme type et initiateur de

l'humanité nouvelle, l'être unique et exceptionnel, en qui
l'immanence de Dieu s'affirme plus complète et plus persistante qu'en
nul autre. Ce Dieu intérieur dont l'action sur notre préconscience
s'affirme à travers l'expérience de l'obligation, est pour Jésus le
Père aimant. Cette conscience de sa filialité divine est chez Jésus
le résultat d'une initiative de Dieu qu'il constate, et dont il main-

(1) Précis de dogmatique, 1911 ; cf. La doctrine du second Adam, 1915.



LA PENSÉE DE GEORGES FULLIQUET 39

tient le bénéfice par son libre et joyeux consentement. Jésus

sait ce que son expérience intime a de nouveau ; il sait aussi

que cette expérience peut se reproduire chez les disciples, puisqu'il

n'y a aucune diversité totale de nature entre eux et lui. Les
hommes sont appelés à entrer avec Dieu dans cette même relation
filiale qu'il inaugure.

L'expiation par le sang du Christ est abandonnée ; mais là où
la théologie classique parle d'expiation et de substitution, la

pensée moderne parlera de réparation et de solidarité. A
Golgotha se dénoue le conflit historique le plus formidable entre ces

trois puissances : la volonté de Dieu, la liberté de l'homme, le

péché ; et les souffrances acceptées de Jésus lui permettent de

tirer des lois établies de la solidarité et de la réparation, les

conséquences les plus sublimes, et de les faire servir à l'affirmation
la plus décisive de la vertu de l'amour et du sacrifice.Qu'il s'agisse
de l'œuvre du Jésus historique — et il faudrait rappeler ici les

belles analyses de Fulliquet sur l'enfance et l'adolescence
de Jésus, sur sa tentation, sur son attitude en face des pécheurs —
ou qu'il s'agisse du mystère de la personne de Jésus, éclairé par
une théorie si détaillée, si nuancée de l'action de Dieu dans la
subconscience humaine, dans tout ce domaine de la christologie,
les études de Fulliquet nous paraissent de première importance.
Il vaudrait la peine que fût un jour publiée cette première partie
de sa dogmatique. Dans la deuxième partie, Fulliquet étudiait
les phénomènes spirituels caractéristiques de la vie chrétienne,
et montrait en cette vie une suite d'expériences originales et
inimitables dont les affirmations religieuses sont seules à pouvoir

rendre raison.

Quelle reconnaissance ne gardent pas à leur maître les étudiants
qui ont appris de lui à garder, au milieu des difficultés présentes
de la critique et de la pensée, une si claire certitude de la valeur
unique et de la vie chrétienne, et de son initiateur, le Christ : un
Christ nettement divin, mais chez qui le divin, suivant l'expression

d'Auguste Bouvier, n'est que la perfection de l'humain, un
Christ vraiment vivant, mais dont l'influence actuelle sur les âmes

proclame l'éternelle signification, bien plus nettement que toutes
les hypothèses métaphysiques cherchant à préciser ses rapports
avec le Dieu transcendant.



40 AUGUSTE LEMAÎTRE

IV

La dogmatique de Fulliquet, avec sa doctrine du Christ, de la vie
chrétienne, du royaume de Dieu, avait de quoi répondre pleinement

aux aspirations religieuses des étudiants ; un tel enseignement

nous a aidés à sauvegarder, avec les conceptions les plus
modernes du monde et de l'histoire, les convictions chrétiennes
les plus centrales et les plus fortes ; et l'impression très nette de

toute la richesse et de toute la complexité de la vie
spirituelle du croyant.

Dirons-nous que la théologie de notre maître satisfaisait pleinement

notre esprit Je ne le pense pas, et ici je voudrais hasarder

une critique, que j'aimerais faire aussi précise que possible ; car
elle ne saurait risquer d'être juste qu'en étant bien définie.

Après la dogmatique psychologique et expérimentale — le Christ,
les expériences du chrétien — vient nécessairement une dogmatique

plus synthétique, où doivent être examinées les grandes
affirmations de la foi sur Dieu et sa grâce, sur le péché et le salut,
sur l'Eglise. Fulliquet, à l'exemple de Ritschl, groupe toutes
ces affirmations autour d'une notion centrale : le royaume de Dieu,
notion qui a l'avantage d'être nettement biblique, de s'opposer
à l'individualisme exclusif et à la divinisation de l'Eglise humaine.
L'apparition du devoir nous démontre l'existence d'un domaine

supérieur au monde sensible, et dont nous devons représenter les

revendications au sein d'une humanité qui doit être conquise
tout entière par le Bien. Le royaume de Dieu est donc un idéal
moral et social, débordant et dépassant toutes les Eglises (1).
Assurément, cet idéal n'est pas donné intégralement dans l'expérience,

et pour élaborer cette doctrine du royaume, force est au
dogmaticien de s'affranchir de la méthode de description
psychologique. La solution n'est pas facilitée par les données prophétiques

ou évangéliques sur le règne de Dieu, qui semblent bien
assez différentes — avec leur attente de miracles catastrophiques
— de l'espérance actuelle de rénovation sociale. Elle n'est pas
facilitée non plus par tout ce que le christianisme a eu à l'époque
primitive et a gardé à travers les siècles de relative indifférence
vis-à-vis des biens terrestres et des civilisations éphémères. La

(1) Voir : Pourquoi nous sommes protestants, 1923.



LA PENSÉE DE GEORGES FULLIQUET 41

doctrine du royaume, si généreuse et si large soit-elle, si convenable

dût-elle paraître à un chrétien social aussi actif que Fulliquet,

offre malgré tout à une dogmatique essentiellement
expérimentale des difficultés plus considérables que Fulliquet ne

l'a avoué.

Pratiquement et religieusement, la description des expériences
religieuses suffit, du moment qu'elle est dominée et dirigée par
l'application d'une norme clairement définie : le Christ.
Philosophiquement, on pourrait souhaiter cependant quelque chose
de plus. Et à mon sens, les lacunes de la dogmatique de Fulliquet
se retrouvent d'une manière ou de l'autre, dans toutes les

théologies de l'expérience.
Là où Fulliquet arrive à Dieu, et il y arrive constamment, comme

au point d'aboutissement de toutes ses démarches, comme au
point d'arrêt de toutes ses analyses, comme à l'hypothèse ou au

postulat auquel tout est suspendu... là commencent de nouveaux
problèmes qu'il n'a pas ignorés, mais qu'il n'a pas étudiés
systématiquement. Le ehristocentrisme pratique de sa dogmatique le

condamne à ne traiter qu'en appendice les doctrines de la
révélation, de la création, de la providence ; et à part le chapitre de

l'obligation morale, nous manquons chez lui, comme dans toute
l'école expérimentale, d'une étude un peu complète de la notion
de Dieu. Certes, il importe que la pensée chrétienne s'attache au
Dieu de la religion, non à l'idée scolastique d'une divinité
métaphysique et rationnelle. Mais nous croyons qu'une introduction
à la dogmatique devrait impliquer une étude philosophique et
historique de l'essence de la religion, et de l'essence du
christianisme. Il nous semble bien que la conscience du divin devrait
être étudiée et définie, avant même que soient envisagées les
expériences chrétiennes dans leur particularité ; il nous semble bien

que ce n'est pas diminuer le rôle central de Jésus-Christ, que de

préparer l'interprétation de sa personne — soit par une définition

historique portant sur le christianisme et son principe, autant
que sur la vie intime de Jésus, si difficile malgré tout, à pénétrer
scientifiquement — soit par une analyse de la fonction religieuse
inhérente à l'esprit humain. Il s'agirait donc d'élargir la base de

la dogmatique en admettant sa dépendance relative à l'égard
des données de la philosophie et de l'histoire, de mieux situer le
christianisme dans l'évolution universelle de l'humanité, ce



42 AUGUSTE LEMAITRE

que sont bien amenés à faire de plus en plus nos exégètes et nos
historiens; et de mieux situer le fait religieux dans l'activité générale

de l'esprit. Tâche immense, mais dont la poursuite s'imposera
à l'Eglise, si elle se croit appelée à maintenir sa formidable
prétention de pouvoir montrer à l'humanité la voie du salut, et
de la conquérir au Dieu de Jésus.

Disons-le pourtant : Fulliquet n'ignorait pas l'importance de

ces questions, mais semblait redouter de soumettre Dieu lui-même
aux cadres conceptuels d'un système. Et peut-être l'humilité de

notre maître, si touchante chez un tel esprit, l'empêcha-t-elle
autant que la tournure de son intelligence de pénétrer plus avant
dans le mystère divin que la foi se sent plus poussée à adorer qu'à
définir. Fulliquet, si empressé quand il s'agissait d'histoire et de

psychologie à pousser le plus loin possible l'analyse, à aller jusqu'au
détail, à distinguer les nuances, semblait au contraire persuadé
lorsqu'il s'agissait de Dieu même, objet suprême et transcendant
de notre amour et de notre pensée, que les affirmations les plus
belles, les plus vraies et les plus fécondes, étaient les plus simples
et les plus brèves, les plus proches du symbolisme intuitif de l'Evangile

du Dieu-Père. Peut-être y eut-il donc une religieuse grandeur
en cela même qui put nous apparaître le moins achevé dans

son brillant enseignement.
Aug. Lemaître.


	La pensée théologique de Georges Fulliquet

