Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1925)

Artikel: La pensée théologique de Georges Fulliquet
Autor: Lemaitre, Auguste

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380090

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PENSEE THEOLOGIQUE DE GEORGES FULLIQUET*

Le professeur Fulliquet était une personnalité si riche et si
caraclérisée, se donnant toujours si complétement tout entier,
qu'il nous est diflicile aujourd’hui de séparer le professeur de
I’homme, le savant du croyvant, le dogmaticien de l'orateur et
de 'ami. Comment évoquer sa mémoire sans redire I'admiration
qu’éveillaient en ses étudiants et I'étendue de ses connaissances,
et la lucidité de son intelligence critique, et la bienveillance assurée
de son accueil ? Comment ne pas rappeler que la valeur de ses cours
était toujours rehaussée par la vivacité du discours, la richesse du
vocabulaire, la verve ou I'émotion del’expression? I'ulliquet a parlé
dans cette chaire de théologie systématique de sujets trés divers.
Sujets d’apologétique pratique (1), quil abordait avec l'autorité
de toute son expérience humaine et pastorale, sujets de philo-
sophie ou de sociologie ; cours d’histoire des dogmes (2), qu’il ne
cessait de revoir et de compléter, et qui offrait un tableau précis
et captivant de l'évolution séculaire de la pensée chrétienne.
Il faut me borner, et c¢’est avant tout au labeur du dogmaticien
que je désire ici rendre un simple et loyal hommage. L’Esprit
qui parlait par cette grande voix qui s’est tue, revit aujourd’hui,

* Lecon d’ouverture donnée a 1I’Université de Geneéve, le 17 décembre
1924.

(1) Voir: Le probléeme de la souffrance, 1909,

(2) Voir: Précis d’histoire des dogmes, 1913.



LA PENSEE DE GEORGES FULLIQUET 33

en de multiples manifestations, dans la prédication et dans la
vie de nombreux pasteurs de France et de Suisse qui eurent le
privilege d’étre jadis ses éléves. Nous souhaitons qu’a I'Uni-
versité méme cet esprit prolonge son influence. Nous sommes
convaincus que par I'inspiration générale, comme par la richesse
suggestive de son enseignement, Fulliquet ne fut point indigne de
ses 1llustres prédécesseurs : Auguste Bouvier et Gaston Frommel,

I

Nous définirons plus aisément la méthode dogmatique de
Fulliquet en rappelant les influences principales qui contri-
buérent 4 la formation de sa pensée. La premiére est une in-
fluence bien romande : celle du moralisme de César Malan fils.
A T'age ou cette intelligence vivante et vibrante cherchait un
point fixe sur lequel appuyer son levier, le contact personnel
avec (César Malan, analyste de la conscience morale, eut pour
Fulliquet la portée d’une révélation. Fidele & ce maitre, i1l ne cessa
de proclamer que la preuve de Dieu est donnée dans I'obligation
de conscience. Dans I'Essat de 1898 (1), Fulliquet élimine par
une critique serrée toutes les explications philosophiques du de-
voir, pour reprendre et développer les aflirmations de Malan.
Dans I'expérience du devoir, mon moi conscient se trouve sollicité
par un moi subconscient qui est lui, rigoureusement soumis a la loi
du bien, a 'action d’une volonté sainte, tandis que le moi conscient
demeure libre ou de répondre a cette sollicitation ou de s’y déro-
ber. Dans ce dernier cas, 'avertissement douloureux du remords
atteste le déchirement profond entre la vie préconsciente, immua-
blement attachée a4 Dieu, et la vie consciente mauvaise. La voix
de la conscience est non pas la voix directe de Dieu, mais bien
I'appel d’un mot profond, 4 qui seule une intervention transcen-
dante de Dieu peut conférer cet accent d’absoluité et de sainteté
qui caractérise le devoir.

La place que l'analyse psychologique de I’obligation morale
garde dans I’ceuvre de Fulliquet depuis I'Essai de 1898 jusqu’au
Second Adam (2), en passant par son cours d’instruction reli-

(1) Essai sur Uobligation morale, 1898.
(2) La doctrine du Second Adam, 1915.

RREV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. x111 (N° 5%, 1925). 3



34 AUGUSTE LEMAITRE

gieuse (1) et par ses cours universitaires de dogamtique, nous
permet d’affirmer que ce primat de I’expérience morale était aussi
nettement posé chez lui que chez Gaston Frommel.

La ou la divergence apparait, c’est que chez Frommel I'étude
de 'expérience morale doit servir de base a la construction d’une
apologétique rationnelle, a laquelle Fulliquet renonce résolument,
par méfiance a4 'égard de toute métaphysique. Le Dieu trans-
cendant apparait chez Fulliquet comme le terme supréme hors
duquel les réalités de la foi risqueraient de n’avoir qu’un caractére
llusoire. Mais en définitive, plus empressé a définir 'action imma-
nente de Dieu dans les consciences qu’a prétendre saisir sa réalité
transcendante, Fulliquet ne construit aucune doctrine de Dieu.
Faiblesse a certains égards, sans doute, mais faiblesse qui lu1 per-
met d’échapper au reproche qu'on peut adresser a la systémati-
sation de Frommel de construire sur la base trop étroite de I'ana-
lyse psychologique d’un fait unique, un considérable édifice.

Il est permis de se demander si les disciples de Malan, Fulli-
quet comme Frommel, n’ont pas été victimes d’une survivance,
inconsciente chez eux, du vieux préjugé rationaliste, en désirant
appuyer l'existence de Dieu sur une démonstration d’une rigueur
prétendue scientifique. Reconnaissants & leur égard d’avoir dé-
fendu avec acharnement la signification religieuse de l'expé-
rience morale, nous nous demandons s’ils ont eu raison d’affirmer
avec le méme acharnement la valeur logique absolue de 'analyse
que nous avons rappelée tout a ’heure. Iulliquet semblait de
plus en plus enclin, en partie sans doute sous l'influence allemande
d’un Eucken ou, plus récemment, d’'un Otto, & admettre un élar-
gissemnent de sa déiinition de ia religion (2), et & reconnaitre dans
tout le psychisme supérieur de ’homme, des manifestations de
Paction divine.

La deuxiéme influence que je note, c’est celle de la théologie
de I'expérience, je dis & dessein : la théologie. Longtemps avant
que s’accusit en Europe I'influence de James et que le pragma-
tisme philosophique vint ébranler I'idéalisme traditionnel, la dog-
matique chrétien ses avaient théologiens de I'expérience. Fulli-

(1) Les expériences du chrétien, 1908.
(2) Voir le début des Probléemes d’Outre-Tombe, 1918.



LA PENSEE DE GEORGES FULLIQUET 35

quet, fut & Marburg éleve d'Herrmann. Ce qui caractérisait le
professeur Herrmann, c’était son perpétuel appel a I'Erlebnus,
c¢’est-a-dire & I'expérience spirituelle intime, ¢’était son abandon
absolu de toute métaphysique, et sa conception essentiellement
descriptive de la tiche de la dogmatique, c’était enfin son effort
pour s’élever au-dessus de l'opposition entre I'orthodoxie et le
libéralisme. S’agissait-il par exemple de parler de 'cuvre de Jé-
sus pour notre salut ? Herrmann s’exprimait ainsi : Pour ’ortho-
doxie, Jésus est mort pour rendre le pardon divin possible ; pour
le libéralisme, Jésus se borne & annoncer cette bonne nouvelle
que Dieu pardonne. La vérité d’expérience n’est ni a gauche, ni
a droite, elle est dans ce fait que le Christ donne, procure effec-
tivement le pardon aux croyants. L’orientation d’Herrmann est
demeurée celle de Fulliquet. Disons seulement que, d’une intel-
ligence plus compréhensive que le maitre germanique, le pro-
fesseur genevois, en séparant la dogmatique de la philosophie,
n’a jamais dédaigné l'appul que certaines hypothéses philoso-
phiques peuvent procurer a la doctrine chrétienne, et qu’il a mieux
que lul étudié les formes multiples des expériences chrétiennes,
plus habile que lui & pénétrer la vie religieuse d’autrui.

La troisi¢tme influence vient de France : c’est celle de 'Ecole
de Paris, volontiers désignée sous le nom de symbolo-fidéisme,
et représentée par Auguste Sabatier et Eugéne Ménegoz. Avec
ces penseurs, Fulliquet sépare la foi d’avec la croyance, affirme le
caractére symbolique de la pensée religieuse, et demande les ma-
tériaux de sa théologie 4 toutes les données de 'histoire et de la
psychologie. Fulliquet a cependant pu réagir contre le vague rela-
tif auquel semble conduire parfois I'Ecole de Paris ; il corrige
I'évolutionisme relativiste par sa conception malanique du pri-
mat de la conscience morale, il montre que le symbolisme de la
connaissance existe en science comme en religion, et distingue
des degrés différents dans la symbolisation du divin ; le symbole
devenant 'expression adéquate de la réalité morale, dans la défi-
nition évangélique du Dieu-Pére.

A ces influences théologiques s’ajouta chez Fulliquet I'influence
qu’il a désirée et recherchée de la méthode scientifique, influence
qui I'a rendu exigeant, vis-avis des témoignages du passé, et qui
I'a amené & rechercher partout, ainsi dans sa critique du miracle



36 AUGUSTE LEMAITRE

biblique et dans ses études sur la liberté (1), une forme de I’affir-
mation religieuse, qui plt satisfaire les exigences de la piété
sans étre démentie par la science moderne. Notons enfin que,
fidéle a la tradition protestante et au devoir immédiat de sa voca-
tion pastorale, Fulliquet fut et resta un théologien biblique. Ses
théses : La justification par la for, La pensée religieuse dans le
Nouveau Testament ; ses publications ultérieures : Les expériences
religieuses d’ Isragl (1901), Les sources des évangiles (1911), le Second
Adam, montrent ce que tous ses étudiants ont senti: ¢’est que Fulli-
quet elit été aussi bien a sa place dans une chaire d’exégése que
dans une chaire de systématique. Il avait, croyons-nous, une
tendance a céder trop volontiers aux suggestions de la critique
la plus radicale ; cela provenait chez lui du besoin de dégager ce
qui dans I'Ecriture était solide, définitif, assuré ; c’était le désir
aussit de retrouver derriére les rites, les théories, les paroles, la
seule chose qui 'intéressat : les expériences des hommes de Dieu.
51l elit pu se spécialiser dans I'étude des textes, il et sans doute
¢Lé parfois plus prudent, mais la ot 1l se trouvait devant des expé-
riences passées dont il reconnaissait I'authenticité, il les étudiait
non plus seulement avec I'habileté du critique ingénieux, mais
avec la pénétrante compréhension de son ame de croyant. Cette
capacité de revivre l'expérience intérieure des grands inspirés
du passé, et de la définir avec délicatesse et précision, nous parait
avorr été un des dons les plus admirables de ce grand esprit.

I1

La dogmatique aura donc & donner une traduction intellec-
tuelle intelligente, acceptable, mais toujours approximative et
provisoire des expériences du croyant. Les formules auxquelles
elle aura recours dépendent de I’état des connaissances humaines,
des notions scientifiques ou philosophiques d’une époque donnée.
A des expériences semblables correspondent donc au cours des
siecles des interprétations doctrinales variables.

Le dogmaticien est tout d’abord un psvchologue et un his-
torien. Ses matériaux ce sont toutes les manifestations quel-
conques de la vie de piété, telles qu’on les recueille chez I'individu
chrétien, dans la communauté religieuse et dans I’Ecriture, dans

(1) Voir: Le miracle dans la ible, 1904%.



LA PENSEE DE GEORGES FULLIQUET 37

toute D'histoire de 'Eglise, et méme dans le domaine des autres
religions. Une histoire umiverselle de la piété devrait donc servir
d’introduction a la dogmatique. Mais a I'extension quasi illimitée
de cette large base d’opérations, Fulliquet oppose la précision
d’une norme trés définie : la conscience rehgieuse de Jésus-Christ.
Il va sans dire que les verdicts normatifs de la conscience du Christ
ne sauraient étre percus qu’a l'intérieur méme de la piété, et que
le dogmaticien doit étre un croyant, sa méthode est une méthode
de foi. La dogmatique renoncera a la méthode d’autorité, dont
I'emplol, qui condamnerait les esprits A4 une perpétuelle mino-
rité, doit étre restreint a la pédagogie. Du reste la prétendue auto-
rité dogmatique — Eglise, Ecriture

n’est qu’une autorité de
contrefacon : la seule réelle autorité est celle de 'expérience de
conscience, ou se réalise la prise de possession de 'ame par Dieu.
La dogmatique renoncera aussi a la méthode de spéculation,
qui est souvent un complément de la méthode d’autorité, pour
s'attacher a4 I'observation et & expérience. Lorsque nous aurons
successivement décrit 'expérience normative de Jésus-Christ,
les états de conscience du chrétien, nous reconnaitrons que nous
avons été instinctivement guidés par notre for. Ce qui ailleurs
s’appelle I'équation personnelle du savant s’appelle, en dogma-
tique, le degré de foi, la mesure de foi. Et il se trouve que la [0
c’est I'expression exacte d’une réalité dont I'autorité et la spé-
culation ne sont que des substituts insuffisants. L’impression de
vie supérieure, d’intervention divine qui se dégage des faits que
nous collectionnons, nourrit et entretient notre fo1 — mais n’abou-
tira, chez qui manque de fo1, qu’a une réclamation de soumission et
d’obéissance. En sorte que c’est 'absence ou I'insuflisance de fou
en Dieu, ¢’est-a-dire la méconnaissance de la seule autorité vraie
qui a pu donner naissance a I'illusoire méthode de 'autorité exte-
rieure. La fol confére au dogmaticien la compétence. Par elle la vie
consciente s’accorde avec des réalités qui la dépassent ; et cette
fo1 est bien en quelque mesure un procédé de connaissance. Nous
nous en rendons compte dans les relations de personne a personne.
Je ne connais pas une personnalité humaine sans un minimum
de sympathie pour elle, et le seul moyen de l'apprécier équita-
blement, c’est de lui étre liée par des sentiments profonds et per-
manents. De méme a fortiori, le lien intime qui m’attache a Dieu
me fournit de lui une connaissance inaccessible par tout autre



38 AUGUSTE LEMAITRE

procédé. La méthode de fol nous dégage et d’une orthodoxie qui
veut que le dogme repose sur la croyance traditionnelle plus que
sur la fo1 personnelle, et du rationalisme qui veut que le dogme se
justifie aux yeux de la seule raison, alors qu’il ne peut se justifier
que devant I'homme de foi, seul compétent en 'espéce.

I

La premiére partie de la dogmatique de Fulliquet (1) visera
donc & établir la norme, c’est-a-dire & préciser ce que signifie pour
la foi la personne de Jésus. Etude admirable dirigée sur ce double
objet : Quelle fut I'expérience religieuse de Jésus ? Que ressent
’ame en face de Jésus, de son exemple, de son sacrifice ? La
souveraineté du Christ s’y trouve proclamée sur la base des im-
pressions de la conscience, émue par la sainteté, la charité, la
consécration du Christ ; et capable de recevoir de Jésus une in-
fluence spirituelle sanctifiante et permanente, influence qui con-
fere au Christ son actuelle divinité. Mais, & coté de la psychologie
du croyant, Fulliquet fait une large place a I’étude des évangiles :
1l dégage ce qu’a été la vocation historique de Jésus et plus pro-
fondément encore ce qui fut la caractéristique intime de cette
vocation unique : la conscience de la relation filiale avec Dieu.
La divimité préhistorique et métaphysique est certes abandonnée,
mais Jésus demeure divin dans un sens beaucoup plus précis que
pour la théologie libérale, Jésus a été, de par une intervention
spéciale de Dieu doué d’une constitution psychologique privi-
légiée. De méme que Dieu est intervenu pour faire sortir de I’ani-
malité la plus évoluée le premier Adam, de méme Dieu intervient
pour faire sortir d’'une humanité corrompue par le péché, '’homme
vrai, conforme & ses intentions et & son attente.

L’incarnation en Christ d’'un étre divin préexistant est
abandonnée, mais Jésus demeure comme type et imitiateur de
'humanité nouvelle, I'étre unique et exceptionnel, en qui I'im-
manence de Dieu s’affirme plus compléte et plus persistante qu’en
nul autre. Ce Dieu intérieur dont P'action sur notre préconscience
s’affirme & travers 'expérience de I'obligation, est pour Jésus le
Pére aimant. Cette conscience de sa filialité divine est chez Jésus
le résultat d’une initiative de Dieu qu’il constate, et dont il main-

(1) Précis de dogmatique, 1911 ; cf. La doctrine du second Adam, 1915.



LA PENSEE DE GEORGES FULLIQUET 39

tient le bénéfice par son hbre et joyeux consentement. Jésus
sait ce que son expérience intime a de nouveau ; il sait aussi
que cette expérience peut se reproduire chez les disciples, puis-
qu’il n’y a aucune diversité totale de nature entre eux et lui. Les
hommes sont appelés a entrer avec Dieu dans cette méme relation
fihale qu’il inaugure.

L’expiation par le sang du Christ est abandonnée ; mais 14 ou
la théologie classique parle d’expiation et de substitution, la
pensée moderne parlera de réparation et de solidarité. A Gol-
gotha se dénoue le conflit historique le plus formidable entre ces
trois puissances : la volonté de Dieu, la liberté de I'’homme, le
péché ; et les souffrances acceptées de Jésus lui permettent de
tirer des lois établies de la solidarité et de la réparation, les con-
séquences les plus sublimes, et de les faire servir 4 I'aflirmation
la plus décisive de la vertu de 'amour et du sacrifice.Qu’il s’agisse
de I'ceuvre du Jésus historique — et 1l faudrait rappeler ici les
belles analyses de Fulliquet sur 1’enfance et ’adolescence
de Jésus, sur sa tentation, sur son attitude en face des pécheurs —
ou qu’ll s’agisse du mystére de la personne de Jésus, éclairé par
une théorie si détaillée, si nuancée de 'action de Dieu dans la
subconscience humaine, dans tout ce domaine de la christologie,
les études de Fulliquet nous paraissent de premiére importance.
Il vaudrait la peine que fit un jour publiée cette premiére partie
de sa dogmatique. Dans la deuxiéme partie, Fulliquet étudiait
les phénomeénes spirituels caractéristiques de la vie chrétienne,
et montrait en cette vie une suite d’expériences originales et
inimitables dont les affirmations religieuses sont seules & pou-
voir rendre raison.

Quelle reconnaissance ne gardent pas a leur maitre les étudiants
qui ont appris de lui & garder, au milieu des difficultés présentes
de la critique et de la pensée, une si1 claire certitude de la valeur
unique et de la vie chrétienne, et de son imitiateur, le Christ : un
Christ nettement divin, mais chez qui le divin, suivant I'expres-
sion d’Auguste Bouvier, n’est que la perfection de ’humain, un
Christ vraiment vivant, mais dont 'influence actuelle sur les 4mes
proclame I’éternelle signification, bien plus nettement que toutes
les hypothéses métaphysiques cherchant 4 préciser ses rapports
avec le Dieu transcendant.



40 AUGUSTE LEMAITRE

IV

La dogmatique de Fulliquet, avec sa doctrine du Christ, de la vie
chrétienne, du royaume de Dieu, avait de quoi répondre pleine-
ment aux aspirations religieuses des étudiants ; un tel enseigne-
ment nous a aldés & sauvegarder, avec les conceptions les plus
modernes du monde et de I'histoire, les convictions chrétiennes
les plus centrales et les plus fortes ; et I'impression tres nette de
toute la richesse et de toute la complexité de la vie spiri-
tuelle du croyant.

Dirons-nous que la théologie de notre maitre satisfaisait pleine-
ment notre esprit ? Je ne le pense pas, et ic1 je voudrais hasarder
une critique, que jaimerais faire aussi précise que possible ; car
elle ne saurait risquer d’étre juste qu’en étant bien définie.

Aprés la dogmatique psychologique et expérimentale —le Christ,
les expériences du chrétien — vient nécessairement une dogma-
tique plus synthétique, ot doivent étre examinées les grandes
affirmations de la fo1 sur Dieu et sa grace, sur le péché et le salut,
sur ’Eglise. Fulliquet, & 'exemple de Ritschl, groupe toutes
ces affirmations autour d’une notion centrale : le royaume de Dieu,
notion qui a lavantage d’étre nettement biblique, de s’opposer
a I'individualisme exclusif et & la divinisation de ’Eglise humaine.
L’apparition du devoir nous démontre 'existence d’un domaine
supérieur au monde sensible, et dont nous devons représenter les
revendications au sein d’une humanité qui doit étre conquise
tout entiére par le Bien. Le royaume de Dieu est donc un 1déal
moral et social, débordant et dépassant toutes les KEglises (1),
Assurément, cet 1déal n’est pas donné intégralement dans lexpé-
rience, et pour élaborer cette doctrine du royaume, force est au
dogmaticien de s’affranchir de la méthode de description psy-
chologique. La solution n’est pas facilitée par les données prophé-
tiques ou évangéliques sur le régne de Dieu, qui semblent bien
assez différentes — avec leur attente de miracles catastrophiques
— de l'espérance actuelle de rénovation sociale. Elle n’est pas
facilitée non plus par tout ce que le christianisme a eu a ’époque
primitive et a gardé a travers les siécles de relative indifférence
vis-a-vis des biens terrestres et des civilisations éphémeéres. La

(1) Voir : Pourquoi nous sommes protestants, 1923,



LA PENSEE DE GEORGES FULLIQUET 41

doctrine du royaume, si généreuse et si large soit-elle, si conve-
nable dit-elle paraitre & un chrétien social aussi actif que Fulli-
quet, offre malgré tout & une dogmatique essentiellement expé-
rimentale des difficultés plus considérables que Fulliquet ne
I'a avoué.

Pratiquement et religieusement, la description des expériences
religieuses suffit, du moment qu’elle est dominée et dirigée par
Iapplication d’une norme clairement défime : le Christ. Philo-
sophiquement, on pourrait souhaiter cependant quelque chose
de plus. Et & mon sens, les lacunes de la dogmatique de Fulliquet
se¢ retrouvent d’'une maniére ou de 'autre, dans toutes les théo-
logies de 'expérience.

La ou IFulliquet arrive a Dieu, et 1l y arrive constamment, comme
au point d’aboutissement de toutes ses démarches, comme au
point d’arrét de toutes ses analvses, comme & 'hypothése ou au
postulat auquel tout est suspendu... la commencent de nouveaux
probléemes qu’il n’a pas ignorés, mais qu’il n’a pas étudiés systé-
matiquement. Le christocentrisme pratique de sa dogmatique le
condamne & ne traiter qu’en appendice les doctrines de la révé-
lation, de la création, de la providence ; et & part le chapitre de
I'obligation morale, nous manquons chez lui, comme dans toute
I'école expérimentale, d'une étude un peu compléte de la notion
de Dieu. Certes, il importe que la pensée chrétienne s’attache au
Dieu de la religion, non a l'idée scolastique d’une divinité méta-
physique et rationnelle. Mais nous crovons qu’une introduction
a la dogmatique devrait impliquer une étude philosophique et
historique de l'essence de la religion, et de l'essence du chris-
tianisme. Il nous semble bien que la conscience du divin devrait
étre étudiée et définie, avant méme que solent envisagées les expé-
riences chrétiennes dans leur particularité ; il nous semble bien
que ce n’est pas diminuer le rdle central de Jésus-Christ, que de
préparer I'interprétation de sa personne — soit par une défin-
tion historique portant sur le christianisme et son principe, autant
que sur la vie intime de Jésus, si diflicile maloré tout, a pénétrer
screntifiquement — soit par une analyse de la fonction religieuse
inhérente & 'esprit humain. Il s’agirait donc d’élargir la base de
la dogmatique en admettant sa dépendance relative a 1’égard
des données de la philosophie et de ’histoire, de mieux situer le
christianisme dans I’évolution universelle de I’humanité, ce



42 AUGUSTE LEMAITRE

que sont bien amenés a faire de plus en plus nos exégétes et nos
historiens; et de mieux situer le fait religieux dans’activité géné-
rale de 'esprit. Tache immense, mais dont la poursuite s’imposera
a I’Eglise, s1 elle se croit appelée & maintenir sa formidable pré-
tention de pouvoir montrer & 'humanité la voie du salut, et
de la conquérir au Dieu de Jésus.

Disons-le pourtant : Fulliquet n’ignorait pas 'importance de
ces questions, mais semblait redouter de soumettre Dieu lui-méme
aux cadres conceptuels d’'un systéme. Et peut-étre 'humilité de
notre maitre, si touchante chez un tel esprit, 'empécha-t-elle au-
tant que la tournure de son intelligence de pénétrer plus avant
dans le mystére divin que la foi se sent plus poussée a adorer qu’a
définir. Fulliquet, si empressé quand il s’agissait d’histoire et de psy-
chologie & pousser le plus loin possible I'analyse, a aller jusqu’au
détail, a distinguer les nuances, semblait au contraire persuadé
lorsqu’il s’agissait de Dieu méme, objet supréme et transcendant
de notre amour et de notre pensée, que les affirmations les plus
belles, les plus vraies et les plus fécondes, étaient les plus simples
et les plus bréves, les plus proches du symbolisme intuitif de I’'Evan-
gile du Dieu-Pére. Peut-étre y eut-il donc une religieuse grandeur
en cela méme qui put nous apparaitre le moins achevé dans
son brillant enseignement.

Avuc. LEMAITRE.



	La pensée théologique de Georges Fulliquet

