Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: L'expérience religieuse de Pascal
Autor: Brunschvicg, Léon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380075

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’EXPERIENCE RELIGIEUSE DE PASCAL

Les fragments qui nous sont parvenus des Pensées
écrites en vue d’'une Apologie du christianisme, permet-
tent de poser d’une fagon précise, d’étudier sous 'un de
ses aspects essentiels qui est ausst I'un de ses aspects
les plus actuels, le probléme des rapports entre la science
et la religion. Le christianisme du moyen Age considérait
comme ayant une signification positive et une portée
scientifique les dissertations abstraites d’Aristote sur
la forme et sur la matiére, sur la substance premiére et sur
la substance seconde, sur I'accident et sur la privation ;
il en faisait une introduction et une préparation a l'on-
tologisme de sa théologie. Depuis Descartes, avec les
systémes de Malebranche et de Leibniz, la Théodicée est
accordée sur une métaphysique qui elle-méme prend son
point d’appul dans le caractére déductif, purement intel-
lectuel, c’est-a-dire pour le XVII® siécle purement spiri-
tuel, de analyse mathématique. Aujourd’hui, la science
se présente comme étant avant tout expérimentale ;
Papologétique religieuse ’a suivie dans son évolution,
elle se réclame a son tour de I'expérience.

Je n’ail pas besoin de rappeler a cet égard le livre de
Wilham James, qu’une excellente traduction, due a

REV, DE THEOL. ET DE PHIL, — N, 8., t. x11 (~°51, 1924). 6



32 LEON BRUNSCHVICG

M. Frank Abauzit, a popularisé dans le public de langue
francaise. Le titre seul: Les variétés de Uexpérience reli-
gieuse, en indique la tendance, et en souligne aussi la
difficulté. M. Henr: Reverdin, professeur & I’Université
de Genéve, a d’ailleurs montré, par une analyse magistrale,
a quel point, chez James, la notion d’expérience était
plastique et floue, divergente d’avec elle-méme, et com-
ment elle devait I’étre pour rendre tous les services,
pour se préter a toutes les complaisances, qu’en attend
la subjectivité capricieuse du pragmatisme. Or nul n’est
plus éloigné, que Pascal, de la philosophie pragmatiste :
la fo1 a chez lul un contenu déhmité avec la plus minu-
tieuse, avec la plus scrupuleuse, des précisions, corres-
pondant a l'existence de réalités transcendantes qui se
sont manifestées, a travers le cours de 'histoire humaine,
par des faits tangibles et palpables, absolument ob-
jectifs,

Dés lors, st Pascal s’oppose d’une facon consciente,
délibérée, au rationalisme cartésien, s’il met dans le
sentiment la racine de la foi religieuse, ce n’est pas du
tout pour la réduire 4 une expression du tempérament
individuel, & une création du tonus vital. Pascal n’est pas
de ces hommes de lettres ou de ces philosophes qui
prononcent sur 'expérience ou sur la science un jugement
d’autant plus assuré qu’ils s’en tiennent a une distance
plus grande. Pascal est un physicien de génie. Il ne ruse
pas avec la notion d’expérience; il sait de premiére main,
il a lui-méme appris & ses contemporains, quelles étaient
les exigences de la science en matiére de démonstration
expérimentale. En donnant un roéle capital a Texpé-
rience dans [’établissement de I’Apologie projetée, 1l
entendait bien assurer la satisfaction de toutes ces exi-
gences. C’est pourquoi 1l nous a semblé qu’il n’était pas
inutile aujourd’hui de recueillir enseignement que ’ceu-
vre pascalienne peut nous offrir sur le probléme de
Pexpérience religieuse.



L’EXPERIENCE RELIGIEUSE DE PASCAL 33

Voici tout d’abord un fragment, écrit pour nous
attester, en quelque sorte, que Pascal commence la
méme ou William James finit.

Tout notre raisonnement se réduit a céder au sentiment.

Mais la fantaisie est semblable et contraire au sentiment, de sorte
qu’on ne peut distinguer entre ces contraires. L’un dit que mon sen-
timent est fantaisie, 'autre que sa fantaisie est sentiment. Il faudrait
avolr une régle. (274) (1)

Cette régle, Pascal n’imagine pas qu’elle puisse exister
toute déterminée, et préte, si je puis dire, a fonctionner
du dehors : elle releve d’un «ordre», auquel il lui arrive
de faire allusion comme au secret de son originalité.

Je sais un peu ce que c’est, et combien peu de gens 'entendent.

Nulle science humaine ne le peut garder. Saint Thomas ne 'a pas
gardé. La mathématique le garde, mais elle est inutile en sa profon-

deur. (61)

Saint Thomas ne U'a pas gardé. La conception pasca-
lienne de lordre ne se confondra nullement avec la
conception scolastique. 51, en 1solant ’admirable formule
du moyen age: Fides quaerens intellecium, nous n’en
forcons pas le sens, elle voudrait dire que la matiére de
la foi, définie par Pautorité de I'Eglise, doit se couler
dans les formes que la raison a préparées pour elle: de la
un travail d’adaptation réciproque entre la théologie,
donnée par la révélation, et la philosophie qui elle-méme
est donnée, sinon par Aristote et Plotin, du moins depuis
Aristote et Plotin. Pascal prend les choses tout autrement:

La fo1 est différente de la preuve: I'une est humaine, autre est
un don de Dieu. Jusius ez fide vivit : c’est de cette for que Dieu lui-

méme met dans le ceeur, dont la preuve est souvent Vintrument, fides
ez auditu ; mais cette fol est dans le ceeur, et fait dire non scio, mais

credo. (248)

La formule est d’une netteté remarquable. Ramenée
au niveau de la preuve, la fo1 serait dégradée du plan

{1) Nous prenons la liberté de renvoyer le lecteur au numéro des fragments
dans les éditions Hachette des Pensées.



84 LEON BRUNSCHVICG

divin dans le plan humain. Il reste donc seulement que
le chrétien puisse partir de la preuve pour se tourner vers
la foi, et pour y entrainer les autres. La preuve devient
«instrument » de foi si c’est en effet la volonté de Dieu
que la sagacité démonstrative de 'apologiste soit, pour
ses auditeurs ou pour ses lecteurs, l'occasion de leur
salut. L’objet de ’entreprise pascalienne consistera donc
a disposer les arguments de la religion dans un ordre tel
qu’'a chaque degré de leur progression apparaissent rem-
plies les conditions de rigueur et d’objectivité que requiert
la conscience «exacte » d’'un expérimentateur.

|

Or, quelle est la premiére condition du raisonnement
expérimental ? C’est de prendre pour base les faits a
I'état pur, en se mettant en garde contre tout préjugé
~d’interprétation favorable aux conclusions que secréte-
ment I'on désire. Aussi Pascal, au seuil d’une apologie
pour le christianisme, interroge-t-11 ’homme profane,
afin qu’il porte librement témoignage sur sot :

Deux choses instruisent I'homme de toute sa nature: I'instinct et
I'expérience. (396)

L’instinct signifie déja ici, ce que Rousseau, aprés le
Vaudois de Muralt, appellera instinct divin ; c’est le senti-
ment d’une parenté avec Dieu, qui se révele en nous par
notre confiance dans la raison, par notre amour de la
justice. Pascal n’est pas de ceux qui diminuent leurs
adversaires : « Epictéte, dit-1l & M. de Saci, est un des
philosophes du monde qui ait mieux connu les devoirs
de I’homme.» L’expérience stoicienne est pour Pascal
une expérience actuelle. Deux ans avant sa naissance,
en 1621, mourait le chancelier Du Vair, dont la famaille
était originaire d’Auvergne. C’était le maitre spirituel
d’une génération de magistrats a laquelle appartenait
le pére de Pascal. Elle unissait la pratique du christia-



L’EXPERIENCE RELIGIEUSE DE PASCAL 25

nisme a une philosophie qui exaltait dans ’homme les
forces de résistance morale, et je rappellerai que lors de
la derniére guerre on a jugé utile de rééditer le traité de
Du Vair: De la constance et consolation és calamitez public-
ques.

Mais 4 Poptimisme assuré des Stoiciens, Pascal oppose
I'enseignement de I'expérience :

Les Stoiques disent : Rentrez au-dedans de vous-mémes; c’est ld ol
trouverez voire repos. Et cela n’est pas vrai. (465)

Cela n’est pas vrai, tel est le fait :

Nous souhaitons la vérité, et ne trouvons en nous qu’incertitude.
Nous cherchons le bonheur, et ne trouvons que misére et mort. (437)

Dans l'insistance avec laquelle les Pensées reviennent
sur la faiblesse et le vide, sur I'inconstance et 'ennui, qui
sont inséparables de la condition humaine, devait se
condenser toute la richesse d’expérience psychologique
que Pascal empruntait aux Essais de Montaigne. Et cette
expérience est pour lul une expérience directe :

Ce n’est pas dans Montaigne, mais dans moi, que je trouve tout
ce que J’y vois. (64).

La morale stoicienne est ainsi condamnée, parce qu’elle
conclut du devoir au pouvoir: Tu dois, donc tu peux.

Quand Epictéte aurait vu parfaitement bien le chemin, il dit aux
hommes : Vous en suivez un fauz; il montre que c’en est un autre,
mais 1l n’y méne pas. (466)

La vérité n’est rien si elle n’est pas en méme temps une
route : veritas, via. L’homme n’a pas de quol remplir
son propre 1déal :

Il n’est pas en notre pouvoir de régler le cceur. (467)

Montaigne a raison. Le danger est qu’il ait trop raison.
Le plus grand obstacle pour 'apologiste, Pascal le ren-
contre chez ces libertins qu’il a fréquentés, Méré ou
Miton, acceptant les théses de I'Evangile quand elles
soulignent la corruption de 'homme, les vérifiant par
leur propre exemple, mais s’armant de cette corruption



36 LEON BRUNSCHVICG

méme pour demeurer indifférents et sourds a 'appel de
Dieu. Il faudra donc leur faire comprendre tout a la fois,
et que leur « assoupissement surnaturel, qui marque une
force toute puissante qui le cause » (194), est une preuve
du christianisme, et que leur scepticisme leur interdit le
désespoir.

Il est incroyable, disent-ils & Pascal, que Dieu s’unisse
a nous. Mais Pascal répond, d’une voix rendue 1mpé-
rieuse et menacante par le zéle méme de la charité :

Incroyable que Dieu s’unisse a nous. Cette considération n’est tirée
que de la vue de notre bassesse. Mais s1 vous l'avez bien sincére,
suivez-la aussi loin que moi, et reconnaissez que nous sommes en effet
si bas, que nous sommes par nous-mémes incapables de connaitre si
sa miséricorde ne peut pas nous rendre capables de lui. Car je vou-
drais savoir d’ol cet animal, qui se reconnait si faible, a le droit de
mesurer la miséricorde de Dieu, et d’y mettre les bornes que sa fan-
taisie lui suggére. Il sait si peu ce que c’est que Dieu, qu’il ne sait pas
ce qu’il est lul-méme ; et, tout troublé de la vue de son propre état,
il ose dire que Dieu ne le peut pas rendre capable de sa communication.

(430)

Tel est le terme de cette expérience humaine, qui
marque le premier stade de 'expérience religieuse selon
Pascal. Il se résume dans une contrariété fondamentale :

Malgré la vue de toutes nos miséres, qui nous touchent, qui nous
tiennent 4 la gorge, nous avons un instinct que nous ne pouvons ré-
primer, qui nous éleve. (411)

Or serait-il possible de surmonter cette contrariété en
juxtaposant les deux fragments de réalité que représentent
I'expérience d’Epictéte et 'expérience de Montaigne ?
Non point, fait remarquer Pascal dans I'Entretien avec

M. de Saci.

Car I'un établissant la certitude, 'autre le doute, I’'un la grandeur
de 'homme, 'autre sa faiblesse, ils ruinent la vérité aussi bien que la
fausseté I'un de I'autre.

La solution, pour le christianisme, est sur un plan
supérieur au plan humain, dans la révélation d’un
mystére, dans la coexistence de la nature et de la grace :



L’EXPERIENCE RELIGIEUSE DE PASCAL 87

Ces sages du monde, dit encore Pascal & M. de Saci, placent les con-
traires dans un méme sujet... au lieu que la fo1 nous apprend a les met-
tre en des sujets différents : tout ce quil y a d’'infirme appartenant
a la nature, tout ce qu’il y a de puissant appartenant a la grace. Voila
I'union étonnante et nouvelle que Dieu seul pouvait enseigner, et que
lui seul pouvait faire, et qui n’est qu’une image et qu'un effet de 'union
ineffable de deux natures dans la seule personne d’un Homme-Dieu.

Le christianisme rend raison de ce que la raison ne
peut comprendre. Il fournit ainsi 'hypothése explica-
tive des phénomeénes. Hypothése admirablement claire,
mais qui demeure, qui doit demeurer, une hypotheése, de
par les conditions exigées pour la réalité spécifique de
I'expérience chrétienne. Et en effet 1l appartient au
savant, dans le domaine de la nature, de prendre deux
corps différents pour en opérer la synthése expérimentale,
tandis qu’ici, dans le domaine religieux, il n’y aura pas
d’appareil humain qui lui permette d’opérer la synthése
par ses propres moyens, pas de laboratoire terrestre ou il
la voie s’accomplir sous ses yeux. Suivant I'ordre du
savoir profane, les opinions doivent étre regues dans
'ame par 'entrée de 'entendement ;

Car on ne devrait jamais consentir qu’aux vérités démontrées.
] q

Mais les vérités divines, dit Pascal dans L’art de per-

suader,

Dieu... a voulu qu’elles entrent du eceur dans l’esprit, et non pas
de T'esprit dans le cceur.

La vérité de la religion ne saurait étre entiérement
homogeéne a la vérité de la science. Celle-ci est son propre
but a elle-méme. Mais celle-1a, détachée de la vie & laquelle
elle conduit, de la ¢ita dont elle est la via, ce n’est plus
qu’une ombre, qu'une idole.

On se fait une idole de la vérité méme ; car la vérité hors de la
charité n’est pas Dieu, et est son image, et une idole qu'il ne faut point
aimer, m adorer. (582)

Nous ne changerons ni de sentiment ni de conduite,
par la seule connaissance de telle ou telle proposition qui



33 LEON BRUNSCHVICG

aurait été démontrée complétement. Il faut que 'homme
parie avant d’étre apte a regarder ce que Pascal lui-méme
appelle «le dessous du jeu: oui, U'Ecriture et le reste,
etc» (233). Cette nécessité apparait comme une condition
de notre destin ; et c’est la lo1 que Pascal prescrit a ceux-la
mémes qu’il voudrait convertir.

« J’aurais bientot quitté les plaisirs», disent-ils, « s1 J’avais la foi.» —
Et moi, je vous dis: « Vous auriez bientdt la foi, s1 vous aviez quitté

les plaisirs.» (240)
I1

Voila donc la disposition qui permet d’avoir accés au
second plan de 'expérience religieuse, au plan de la théo-
logie chrétienne. Il ne servirait a rien d’entrer dans un
laboratoire, d’assister & un phénomeéne tel que le décalage
d’une raie ou la déviation de l'aiguille galvanométrique,
si 'on n’avait 4 I'avance I'esprit comme chargé des résul-
tats antérieurement acquis a la science, des questions
nouvelles suscitées par ces résultats. De méme, 'expé-
rience religieuse ne se constituera que pour un esprit
capable d’aller au-devant des preuves, parce qu’il respire
dans une atmosphére d’anxiété, parce qu’il partage cette
«faim de la justice » qui est la béatitude huitiéme (264).
Voila pourquoi Pascal écrivait :

Il y en a qui voient bien qu’il v’y a pas d’autre ennemi de Phomme
que la concupiscence, qui le détourne de Dieu, et non pas Dieu; ni
d’autre bien que Dieu, et non pas une terre grasse. Ceux qui croient
que le bien de I'homme est en la chair, et le mal en ce qui le détourne
des plaisirs des sens qu’(ils) s’en (soitlent), et qu’(ils) y (meurent). Mais
ceux qui cherchent Dieu de tout leur cceur, qui n’ont de déplaisir que
d’étre privés de sa vue, qui n’ont de désir que pour le posséder, et
d’ennemis que ceux qui les en détournent; qui s’affligent de se voir
environnés et dominés de tels ennemis; qu’ils se consolent, je leur
annonce une heureuse nouvelle : il v a un libérateur pour eux, je le
leur ferai voir, je leur montrerai qu’il y a un Dieu pour eux; je ne le
ferai pas voir aux autres. Je feral voir qu’'un Messie a été promis, qui
déhivrerait des ennemis ; et qu’il en est venu un pour délivrer des
iniquités, mais non des ennemis. (652)



L’EXPERIENCE RELIGIEUSE DE PASCAL 39

Il convient de prendre a la lettre ce texte ou Pascal
met en un relief saisissant le caractére spécifique, para-
doxal, d’une expérience qui doit étre entiérement objec-
tive, tout en demeurant hiée a I'état du sujet capable d’en
discerner l'objectivité. Comment réaliser effectivement
une telle expérience ? Nous dirons d’abord qu’elle doit
étre d’ordre historique et presque philologique :

5’1l s’agit de savoir qui fut le premier roi des Frangais; en quel
lieu les géographes placent le premier méridien ; quels mots sont usi-
tés dans une langue morte, et toutes les choses de cette nature, quels
autres moyens que les livres pourraient nous y conduire ? Et qui pourra
rien ajouter de nouveau & ce qu’ils nous en apprennent, puisqu’on ne
veut savoir que ce qu’ils contiennent ? C’est 'autorité seule qui nous
en peut éclaircir. Mais ol cette autorité a la principale force, c’est
dans la théologie, parce qu’elle y est inséparable de la vérité, et que
nous ne la connaissons que par elle : de sorte que, pour donner la cer-
titude entiére des matiéres les plus incompréhensibles a la raison, il
suffit de les faire voir dans les livres sacrés.

(Fragment d’un tratté du vide.)

D’ou 1l résulte que Papologie pascalienne suivra la
méthode historique. Mais elle devra faire surgir de I’his-
toire un résultat transcendant a I’histoire, trouver, dans
un livre écrit en langage humain pour un lecteur humain,
la révélation qui atteste une inspiration supra-humaine,
une origine supra-naturelle. Quel moyen pourra conduire
a un tel résultat, sinon le renversement de 'ordre histo-
rique, du cours naturel des choses ? L’histoire humaine
va du présent au passé ; ’histoire divine procéde en sens
inverse. L’une raconte le passé, 'autre raconte 'avenir :
elle est prophétique :

La plus grande des preuves de Jésus-Christ sont les prophéties.(706)

L’histoire naturelle montre la liaison normale, réguliére,
des antécédents et des conséquents; lhistoire divine
rapporte des faits qui contredisent cette liaison, qui rom-
pent et dominent le cours de la nature :

Jésus-Christ a vérifié qu’il était le Messie, jamais en vérifiant sa doc-
trine sur I’Ecriture et les prophéties, et toujours par les miracles. (808)



90 LEON BRUNSCHVICG

Etablir 'authenticité des prophéties et des miracles
qui concernent le christianisme, tel sera maintenant le
but de I'’expérience religieuse. Or, qu’est-ce qui distingue
une expérience qui réussit d’'une expérience qui échoue ?
Dans celle-c1, nous pensions bien avoir trouvé quelque
chose, qu’auparavant nous ne possédions pas; et il est
exact, en un certain sens littéral, que I'alchimiste savait
faire de I'or avec ce qui n’est pas de l'or; mais cela ne
suffisait pas, on peut méme dire que cela n’était pas
intéressant du moment qu’il n’avait fait que retrouver
dans le résultat ce qu’a son insu 1l y avait déja mis. Il
s’agit de faire de I'or, non point avec ce qui n’est pas de
I'or, et qui pourrait étre simplement un composé de lor,
mals avec ce quil, en réalité, ne contenait pas d’or. C’est
en cela que devait consister la pierre philosophale, et
c’est pour cela qu’elle reste encore a découvrir. Ici, la
« pierre théologique » doit faire sortir d’'un témoignage
humain une réalité divine ; et le danger sera précisément
qu’en faisant une analyse exacte du témoignage, on n'y
retrouve que des éléments proprement humains, la
croyance présomptueuse d’un apdtre ou d’un peuple dans
le privilége d’une illumination particuliére, dans la
faveur d’une élection exclusive.

Pascal n’ignore pas, il n’élude pas, la difficulté. Il
apergoit & travers le cours de I'histoire autant de variéiés
de Uexpérience religieuse que William James plus tard
devait en rencontrer dans la psychologie de I'individu.

Sur ce que la religion chrétienne n’est pas unique. Tant s’en faut
que ce soit une raison qul fasse croire qu’elle n’est pas la véritable,
qu’au contraire, c’est ce qui fait voir qu'elle I'est. (589)

Ce qu’il convient donc de démontrer, c’est que I'expé-
rience, tentée a 1'égard de toutes les religions, réussit
pour la seule religion chrétienne. Or la différence est dans
la qualité des témoins.

Fausseté des autres religions. Ils n’ont point de témoins. Ceux-ci
en ont. Dieu défie les autres religions de produire de telles marques.

Isaie XLIII, 9; XLIV, 8. (592)



L'EXPERIENCE RELIGIEUSE DE PASCAL 91

Qui est complaisant est suspect. Il faudra donc avorr
pour soi des témoins qui soient, en quelque sorte, témoins
malgré eux. Or, c’est ce que sont en effet les Juifs a
I'égard du christianisme. La vérité historique de I'Evan-
gile apparait par les Juifs et contre les Juifs, comme sa
vérité psychologique est apparue par les libertins et
contre les libertins :

Les deux preuves de la corruption et de la rédemption se tirent des
impies, qui vivent dans l'indifférence de la religion, et des Juifs qui
en sont les ennemis irréconciliables. (560)

En tant qu'ennemis irréconciliables de Dieu, ils sont
garants 1rrécusables :

Sincérité des Juifs. — Ils portent avec amour et fidélité ce livre
ou Moise déclare qu’ils ont été ingrats envers Dieu toute leur vie,
qu’il sait qu’ils le seront encore plus aprés sa mort ; mais qu’il appelle
le ciel et la terre & témoin contre eux, et qu’il leur a (enseigné) assez.

(631)
Les défauts d’'un peuple rebelle et impatient assurent
I'objectivité de I'expérience & laquelle Pascal le fait servir.

Sincéres contre leur honneur, et mourant pour cela ; cela n’a point
d’exemple dans le monde, ni de racine dans la nature. (630)

Il y a donc a ce fait supra-historique, ou conire-historique,
que constituent les prophéties un fondement supra-naturel,
anti-naturel, qui mettra hors de doute la valeur du témoi-
gnage juif. Et icl encore, on peut se demander s1 par sa
hardiesse méme l'argumentation pascalienne n’est pas
exposée a se retourner contre son but. Puisqu’on a com-
mencé par nous demander de nous fier aux Juifs, pourquo1
ne nous permet-on plus de les suivre jusqu’au bout ?
Pascal a pris acte de I'objection, et il y répondra :

Ceux qui ont peine & croire en cherchent un sujet en ce que les Juifs
ne croient pas. Si cela était si clair, dit-on, pourquol ne croiraient-ils
pas ? et voudralent quasi qu’ils crussent afin de n’étre pas arrétés par
Pexemple de leur refus. Mais c’est leur refus méme qui est le fonde-
ment de notre créance. (745)

La aussi va éclater le caractére unique de I'expérience
qui est instituée entre Dieu et ’homme. La religiosité



92 LEON BRUNSCHVICG

essentielle du christianisme exige que I amblgmte des
prophéties soit une condition de leur vérité :
Les prophéties citées dans ’Evangile, vous croyez qu’elles sont rap-

portées pour vous faire croire — non; c’est pour vous éloigner de

croire. (568)

L’incrédulité du hibertin attestera 1’« endurcissement »
de son cceur, de la fagcon dont l'incrédulité des Juifs a
témoigné contre eux.

Les Juifs charnels n’entendaient ni la grandeur ni 'abaissement du

Messie prédit dans leurs prophéties. Ils 'ont méconnu dans sa grandeur
prédite. (662)

Car justement la devaient se séparer les chemins de
Pidolatrie juive et de la fo1 chrétienne. Qu’est-ce qui a été
prédit en effet ? C’est que dans un temps, clairement
marqué par les septante semaines de Daniel, seraient
remplies les promesses de I'avénement messianique. Et
en quol consistent-elles ?

" Dans ces promesses-la, chacun trouve ce qu’il a dans le fond de
son cceur, les biens temporels ou les biens spirituels, Dieu ou les créa-
tures; mais avec cette différence que ceux quiy cherchent les créatures
les y trouvent, mais avec plusieurs contradictions, avec la défense
de les aimer, avec I'ordre de n’adorer que Dieu et de n’aimer que
lui, ce qui n'est qu'une méme chose, et qu’enfin 1l n’est point venu
Messie pour eux ; au lieu que ceux qui y cherchent Dieu le trouvent,
et sans aucune centradiction, avec commandement de n’aimer que lui,
et qu'il est venu un Messie dans le temps prédit pour leur donner
les biens qu’ils demandent. (675)

On ne comprend rien a la religion de Pascal s1, par une
tactique d’ordre politique plus qu’historique, on s’abs-
tient de la rattacher a I'enseignement de Jansénius et aux
directions de Port-Royal. Le discernement entre la
matérialité de ’Ancien Testament et la vérité cachée du
Nouveau ne s’y fait pas, superficiellement, chronologique-
ment, par la simple dénomination de Juifs et de Chrétiens.
Mais 1l s’établit d’une fagon constante entre spirituels et
charnels. Les Chrétiens spirituels ont eu des précurseurs



L'EXPERIENCE RELIGIEUSE DE PASCAL 93

dans les Juifs spirituels, comme les Juifs charnels ont
une postérité dans les Chrétiens charnels :

Le Messie, selon les Juifs charnels, doit étre un grand prince temporel,
Jésus-Christ, selon les Chrétiens charnels, est venu nous dispenser d’ai-
mer Dieu, et nous donner des sacrements qui opérent tout sans nous.
Ni 'un, ni Pautre n’est la religion chrétienne, ni juive. Les vrais Juifs
et les vrais Chrétiens ont toujours attendu un Messie qui les ferait
aimer Dieu, et, par cet amour, triompher de leurs ennemis. (607)

De la, dans 'interprétation de I’Ecriture, une séparation
qul a la portée d’une expérimentation effective.

Un mot de David, ou de Moise, comme « que Dieu circoncira les
cceurs », fait juger de leur esprit. Que tous les autres discours solent
équivoques, et douteux d’étre philosophes ou chrétiens, enfin un
mot de cette nature détermine tous les autres, comme un mot d’Epic-

téte détermine tout le reste au contraire. Jusque-la 'ambiguité dure,
et non pas apres. (690)

Et quelques notes des Pensées nous garantissent que
Pascal a eu I'idée la plus nette de la précision scientifique
de ces procédés.

Le Vieux Testament est un chiffre. (691)

Et ailleurs (681) :

Figuratives. — Clé du chiffre. Veri adoratores. (Texte de 'évan-
gile de saint Jean IV, 29, qui se compléte ainsi: adorabunt Patrem
in spiritu et veritate). Ecce agnus Dei qui tollit peccata mundi. (Texte
du méme évangile I, 29, dont la Quatriéme Provinciale fera cette ap-
plication ironique : Il est vrai que voild une rédemption nouvelle selon
le pére Bauny.)

En ce qui concerne les miracles, 'argumentation de
Pascal devait se développer suivant un rythme analogue.
L’obscurité sera la méme, et pour la méme raison ; car,
suivant la parole de saint Thomas, que Pascal avait
transcrite (825) : « Les miracles ne servenl pas & conver-
tir, mats @ condamner.» lls se produisent dans la nature,
mais contre la nature. Le discernement ne relévera donc
pas d’une certitude sensible ou d’une méthodologie
scientifique. Il appartient & un ordre qui nous dépasse,



94 LEON BRUNSCHVICG

transcendant par rapport, non seulement aux grandeurs
de chair, mais encore au jugement de lesprit, qui serait
tout humain.

Ce qu fait qu’on ne croit pas les vrais miracles, est le manque de
charité. Joh. : Sed vos non creditis, quia non estis ex ovtbus. Ce qui fait
croire les faux est le manque de charité. 1 Thess., II. (826)

L’objectivité des miracles produits par la causalité
divine demeure insuffisante en soi. Ils ne prennent leur
caractére d’authenticité chrétienne qu’a la condition de
se rencontrer avec une intuition qui elle-méme est un
effet de la grace: car, 4 moins d’avoir Dieu pour principe,
comment I’aurait-elle pour objet ?

Du point de vue de notre logique, la théorie pascalienne
des miracles apparait comme un cercle :

Commencement. — Les miracles discernent la doctrine, et la doctrine
discerne les miracles. (303)

Le cercle se dénouera sur un plan supérieur a celui de
notre logique :

Par la clé que Jésus-Christ et les apdtres nous en donnent. (642)

Cette clé, selon Pascal, c’est la sainteté.

Alors Jésus-Christ vient dire aux hommes qu’ils n’ont point d’autres
ennemis qu’eux-mémes, que ce sont leurs passions qui les séparent de
Dieu, qu’il vient pour les détruire, et pour leur donner sa grice, afin de
faire d’eux tous une Eglise sainte. (783)

Et 1l est certes superflu de rappeler quel développement
mspire a Pascal le sentiment de la sainteté divine :

Jésus-Christ, sans biens et sans aucune production au dehors de
science, est dans son ordre de sainteté. Il n’a point donné d’invention,
il n’a point régné ; mais 1l a été humble, patient, saint, saint & Dieu,
terrible aux démons, sans aucun péché. Oh ! qu’il est venu en grande
pompe et en une prodigieuse magnificence, aux yeux du cceur, qui
volent la sagesse ! (793)

Cette sainteté de la doctrine, qui fait la vérité des mira-
cles chrétiens, Pascal se proposait de la constater, de la
rendre scientifiquement évidente, par I’expérience d’une



L’EXPERIENCE RELIGIEUSE DE PASCAL 95

adéquation entre la divinité de Jésus et le style de I’Ecri-
ture :

Preuves de Jésus-Christ. — Jésus-Christ a dit les choses grandes si
simplement qu’il semble qu’il ne les a pas pensées, et st nettement néan-

moins qu’on voit bien ce qu’il en pensait. Cette clarté jointe a cette
naiveté est admirable. (797)

Et dans ses notes ou il nous livre plus de son intimité
qu’il aurait fait sans doute dans le livre imprimé, Pascal
insiste sur originalité de son exégése :

Le style de ’Evangile est admirable en tant de maniéres, et entre
autres en ne mettant jamais aucune invective contre les bourreaux et
ennemis de Jésus-Christ. Car il n’y en a aucune des historiens contre
Judas, Pilate ni aucun des Juifs. Si cette modestie des historiens évan-
géliques avait été affectée, aussi bien que tant d’autres traits d’un si
beau caractére, et qu’ils ne I’eussent affecté que pour le faire remarquer
s’ils n’avalent osé le remarquer eux-mémes, ils n’auralent pas manqué
de se procurer des amis, qui eussent fait ces remarques & leur avantage.
Mais comme ils ont agi de la sorte sans affectation, el par un mouvement
tout désintéressé, ils ne ont fait remarquer par personne ; et je crois
que plusieurs de ces choses n’ont point été remarquées jusqu’ici, et
¢’est ce qui témoigne la froideur avec laquelle la chose a été faite. (798)

Nous n’avons présenté que l'esquisse de la complica-
tion méthodique, de la technique instrumentale, que
Pascal aurait mises en ceuvre au cours de son Apologre.
Mieux que personne, il savait que le souci du détail peut
seul faire la force d’une preuve ; et, a propos de la « Chine
qui obscurcit», (593) 1l écrira lui-méme: «Iln’est pas ques-
tion de voir cela en gros.» Mais la mort prématurée de Pas-
cal ne permet pas de dire jusqu’ou 1l aurait effectivement
poussé cet effort pour aller au-devant de toutes les objec-
tions, pour boucher toutes les fissures du raisonnement,
déployant cette double maitrise de finesse psychologique
et de rigueur géométrique qui avait porté 'argumentation
des Lettres Provinciales au niveau des traités du Triangle
arithmétique ou de UEquilibre des liqueurs. Toutefois, ce
que les fragments des Pensées font apercevoir, c’est que
Pexpérience des prophéties et des miracles, toute calquée



96 LEON BRUNSCHVICG

qu’elle est surl'idéal de 'expérience scientifique, ne saurait,
suivant Pascal, prétendre a la méme assurance de vérité:

S’il ne fallait rien faire que pour le certain, on ne devrait rien faire
pour la religion ; car elle n’est pas certaine. (234)

La certitude est faite pour les yeux du corps ou les
yeux de I’esprit, non pour les yeux du cceur. Et parmi les
Chrétiens, ceux-la seuls s’en étonneront, ou s’en inquiéte-
ront, qui demeurent étrangers a la source inspiratrice de
leur propre fo1, qui ne participent pas a la folie de la croix.

Cette religion si grande en miracles, saints, pieux, irréprochables;
savants et grands, témoins ; martyrs ; rois (David )établis ; Isaie, prince
du sang — s1 grande en science, aprés avoir étalé tous ses miracles,

toute sa sagesse, elle réprouve tout cela, et dit qu’elle n’a ni sagesse m
signes, mais la croix et la felie. (587)

Et encore :

Notre religion est sage et {olle. Sage, parce qu’elle est la plus savante,
et la plus fondée en miracles, prophéties, ete. Folle, parce que ce n’est
point tout cela qui fait qu’on en est ; cela fait bien condamner ceux qui
n’en sont pas, mais non pas croire ceux qui en sont. Ce qui les fait
croire, c’est la croix, ne evacuata sit cruz. (588)

Comparée au sentiment ou a la charité, la fantaisie ou
la cupidité se manifeste tout a la fois comme semblable
et contratre. Pareillement, l'expérience religieuse sera,
par rapport a 'expérience scientifique, et semblable et
contratre. L’ expérience scientifique qui substitue au dog-
matisme 1maginaire d’Aristote le progrés indéfini du
savolr positif, sert de base pour une philosophie de I'hu-
manité profane dont, & vingt-quatre ans, Pascal a donné
la formule définitive :

La méme chose arrive dans la succession des hommes que dans les
dges différents d’un particulier. De sorte que toute la suite des hommes,
pendant le cours de tant de siécles, doit étre considérée comme un méme

homme qui subsiste toujours et qui apprend continuellement.
(Fragment d’ un traité dw vide.)

A la lumiére de l'expérience religieuse, ’humanité
apparait engagée aussi dans un processus qui rend les



L'EXPERIENCE RELIGIEUSE DE PASCAL 97

générations solidaires les unes des autres. Mais 1l ne sau-
rait plus étre question ici d’une marche réguliére et infail-
lible. Tandis que les vérités dont le savant a réussi a faire
la preuve ne peuvent manquer de s’ajouter les unes aux
autres, ’essence du christianisme est de faire intervenir
Dieu dans le drame de notre destinée morale par le double
mystére, par I'antithése éternelle, d’une justice et d’une
miséricorde dont les effets, également disproportionnés a
notre intelligence, également « énormes », se rencontrent
et se combattent a travers toute I’histoire. De la, des
alternatives de révolutions qui dureront autant que la
vie terrestre, puisqu’elles sont liées au péché du premier
homme et a la rédemption par Jésus, a la dualité constante
de la nature et de la grace. L’expérience religieuse est
donc adaptée a sa fonction propre de vérité alors qu’elle
s’écarte de la clarté parfaite :

Dieu veut plus disposer la volonté que 'esprit. La clarté parfaite
servirait a Iesprit et nuirait 4 la volonté. Abaisser la superbe. (531)

L’apologie chrétienne s’adresse & ceux qui savent
« chercher », se raidissant contre toute tentative de s’aban-
donner a l'autorité, prenant chaque argument corps a
corps pour en déceler l'incurable ambiguité, pour en
faire un obstacle devant lequel la cupidité s’arréte et que
la charité surmonte.

Il y a assez de clarté pour éclairer les élus et assez d’obscurité pour

les humilier. Il y a assez d’obscurité pour aveugler les réprouvés et assez
de clarté pour les condamner et les rendre inexcusables. (578)

La religion du Dieu révélé sera donc, selon Pascal, la
religion du Dieu caché. « Vere tu es Deus absconditus. »
Et la parole d’Isaie & Cyrus devient la pierre angulaire
de la fo1 chrétienne.

...Qu’ils apprennent au moins quelle est la religion qu’ils combattent,
avant que de la combattre. Si cette religion se vantait d’avoir une vue
claire de Dieu, et de la posséder & découvert et sans voile, ce serait la

combattre que de dire qu’on ne voit rien dans le monde qui la montre
avec cette évidence. Mais puisqu’elle dit au contraire que les hommes

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. s., t. x11 (N° 31, 1924%), 7



98 LEON BRUNSCHVICG

sont dans les ténébres et dans I’éloignement de Dieu, qu’il s’est caché a
leur connaissance, que c’est méme le nom qu’il se donne dans les Ecri-
tures, Deus absconditus ; et enfin, si elle travaille également a établir ces
deux choses : que Dieu a établi des marques sensibles dans I'Eglise pour
se faire reconnaitre & ceux qui le chercheraient sincérement ; et qu’il les
a couvertes néanmoins de telle sorte qu’il ne sera aper¢u que de ceux
qui le cherchent de tout leur ceeur, quel avantage peuvent-ils tirer,
lorsque dans la négligence ou ils font profession d’étre de chercher la
vérité, ils crient que rien ne la leur montre, puisque cette obscurité ot
ils sont, et qu’ils objectent & I'Eglise, ne fait qu’établir une des choses
qu’elle soutient, sans toucher a ’autre, et établit sa doctrine, bien loin
de la ruiner ? (194)

Mais l'intérieur de la doctrine, qui parait si nu et si
sévere, Pascal 'explique dans un admirable passage d’une
lettre a M11¢ de Roannez :

S1 Dieu se découvrait continuellement aux hommes, 11 n'y aurait
point de mérite a le croire ; et s’il ne se découvrait jamais, il y aurait
peu de foi. Mais il se cache ordinairement, et se découvre rarement a
ceux qu’il veut engager dans son service. Cet étrange secret, dans lequel
Dieu s’est retiré, impénétrable a la vue des hommes, est une grande
legcon pour nous porter a la solitude loin de la vue des hommes. Il est
demeuré caché, sous le voile de la nature qui nous le couvre, jusques
I'Incarnation ; et quand il a fallu qu’il ait paru, il s’est encore plus
caché en se couvrant de I'humanité. Il était bien plus reconnaissable
quand 1l était invisible, que non pas quand il s’est rendu visible. Et
enfin, quand il a voulu accomplir la promesse qu’il fit 4 ses apdtres de
demeurer avec les hommes jusqu'a son dernier avénement, 1l a choist
d’y demeurer dans le plus étrange et le plus obscur secret de tous, qui
sont les espéces de I'Eucharistie. (IV olim 2)

111

Au second moment de I’expérience religieuse, ’hypo-
thése explicative que le christianisme avait présentée
pour rendre compte de la nature humaine en général, a
pris corps dans la réalité historique de I’humanité, telle
que la perspective en est dessinée parles deux Testaments,
dont les miracles et les prophéties ont établi et la con-
nexion étroite et I'inspiration surnaturelle. Mais la liaison



L’EXPERIENCE RELIGIEUSE DE PASCAL 99

de 'hypotheése et de la réalité demeure toujours a quelque
degré suspecte et précaire ; entre celle-c1 et celle-la s’in-
terposent des textes dont I'interprétation doit demeurer
équivoque pour se conformer a I'exigence de leur destina-
tion divine.

Si telle est en effet la volonté céleste, ce second moment
ne sera pas dépassé :

La peine du purgatoire la plus grande est 'incertitude du jugement.
(518)

I1 est naturel de croire que cette peine doive étre aussi
la noétre pendant cette vie; et pourtant, nous n’avons
pas le droit de présumer la conduite de Dieu jusqu’a lui
interdire de nous soustraire & I'état d’incertitude et de
peine. Le savant qui est averti des résultats que 'un de
ses émules vient d’obtenir a beau avoir confiance en lui,
il a beau avoir passé au crible de sa critique le texte du
compte rendu, en avoir pesé la vraisemblance, la crédi-
bilité, 11 ne sera définitivement content, tout a fait sar
de soi-méme et des autres, que lorsqu’il aura pu les repro-
duire pour son propre compte. La premiére démarche de
Pascal physicien a été de reproduire & Rouen ’expérience
de Torricelli. N’est-ill pas permis d’espérer que cette
méme expérience religieuse, dispersée par I'argumentation
apologétique & travers toute ’étendue de 'histoire, aille,
par le plus rare et le plus singulier des priviléges, se con-
centrer dans ’Ame et dans la vie d’'un élu ? L’expérience
religieuse selon Pascal deviendrait alors, sur un troisiéme
et dernier plan, I'expérience religieuse de Pascal lui-
meme.

Pour que cette espérance sublime soit remplie, la pre-
miére condition est sans doute que le Chrétien aille au-
devant de son Dieu, imitant le Christ par 'acceptation
du sacrifice et de la douleur. La lumiére a laquelle Pascal
atteint, le feu de certitude et de joie qui a illuminé son
ame le 23 novembre 1654, est le signe, non d’une union
mmmédiate avec Dieu, d’une possession durable, d’une



100 LEON BRUNSCHVICG

anticipation sur la gloire, mais d’un attachement a Jésus
souffrant et délaissé :

Jésus s’arrache d’avec ses disciples pour entrer dans l'agonie ; il
faut s’arracher de ses plus proches et des plus intimes pour I'imiter.

A cette premiére condition, une autre peut-étre répon-
dra; car, suivant un texte capital des Pensées:

Il y a un devoir réciproque entre Dieu et les hommes, pour faire et
pour donner. Venite. Quid debui ? « Accusez-moi», dit Dieu dans
Isaie. Dieu doit accomplir ses promesses, etc. Les hommes doivent
a Dieu de recevelr la religion qu'il leur envole. Dieu doit aux hommes
ne les point induire en erreur. Or, ils seralent induits en erreur, siles
faiseurs (de) miracles annongaient une doctrine qui ne parlt pas visi-
blement fausse aux lumiéres du sens commun, et si un plus grand
faiseur de miracles n’avait déja averti de ne les pas croire... Il est
umpossible, par le devoir de Dieu, qu’un homme cachant sa mauvaise
doctrine, et n’en faisant apparaitre qu’une bonne, et se disant conforme
a Dieu et a 'Eghse, fasse des miracles pour couler insensiblement une
doctrine fausse et subtile : cela ne se peut. Et encore moins que Dieu,
qui connait les ceeurs, fasse des miracles en faveur d’un tel. (843)

Le 24 mars 1656, dans 'église de Port-Royal de Pans,
Dieu s’acquitte de son devoir. La jeune niéce de Pascal,
Marguerite Périer, atteinte d’un ulcére lacrymal, est guérie
par I'attouchement d’une épine de la couronne de Jésus-
Christ. L’événement éclate au moment le plus sombre de
la lutte que 'auteur des Provincrales soutient contre les
intrigues politiques qui dissolvent ’Eglise jusqu’a tourner
Iautorité de la Sorbonne contre les vrais disciples, jusqu’a
menacer de surprendre la papauté. Mais plus la bonne
cause parait désespérée devant les hommes, plus Pascal a
confiance dans sa victoire devant Dieu, et par Dieu lui-
méme. Le Recueil d’Utrecht raconte en ces termes l'entre-
tien que quelques jours auparavant Pascal eut avec un
homme qui n’avait point de religion (probablement
Méré, que Pascal voyait encore & cette époque) et qui
concluait de ce qui se passait dans I'Eglise qu’il n’y avait
point de Providence :

Car, disait-il, il est évident qu’il n’y a rien de plus injuste que de
persécuter comme hérétiques des personnes qui doutent d’un fait non



L’EXPERIENCE RELIGIEUSE DE PASCAL 101

révélé et indifférent & la religion, tel qu’est celut de Jansénius. Comment
done, ajoutait-il, si Dieu se méle de nos affaires, s1 la religion est son
ceuvre par excellence, s1 'Eglise est le royaume de la vérité, comment
peut-1l arriver que les seuls théologiens qui défendent toute vérité
solent opprimés, excommuniés, et sans ressource, soit du coté des
hommes, soit du c6té de Dieu qui garde un profond silence ? A ce
discours du libertin, M. Pascal répondit sans hésiter, qu’il croyait les
miracles nécessaires et qu’il ne doutait point que Dieu n’en fit inces-
samment. La joie qu’il eut de voir le Seigneur s’intéresser, si on peut
parler ainsi, 4 la parole qu’il avait donnée, fut st grande qu’il en était
pénétré : « de sorte qu’en ayant 'esprit tout occupé, Dieu lui inspira,
dit Mme Périer, une infinité de pensées sur les miracles qui, luir donnant
beaucoup de lumiéres sur la religion, lul redoublérent Pamour et le
respect qu’il avait pour elle», (1740, p. 300-301)

Du point de vue ou nous sommes placés, la joie décrite
par le Recueil d’Utrecht évoque la joie du savant a qui la
vérité d'une solution apparait soudain avec la perfection
d’un discernement irréfutable :

Lorsqu’il y aura contestation dans la méme Eglise, le miracle déci-

dera... Ubt est 'Deus tuus? (Ps. XLI, 4). Les miracles le montrent, et
sont un éclair. (846)

A la lumiére de cet éclair, apparait justifiée et sanctifiée
la cause de Port-Royal.

Cette maison n’est pas de Dieu; car on n’y croit pas que les cing
propositions solent dans Jansénius. Les autres: Cette maison est de
Dieu ; car 1l y fait d’étranges miracles. Lequel est le plus clair ? (834)

Les prophéties étaient équivoques; elles ne le sont plus (830), Les
cing propositions étalent équivoques, elles ne le sont plus. (331)

Il convient alors qu’a son tour le devoir de I’homme
réponde au « devoir de Dieu»:

Je vous dirai sur cela, écrit Pascal & M!l¢ de Roannez, un beau mot
de saint Augustin, et bien consolatif pour de certaines personnes ; c’est
qu’il dit que ceux-la voient véritablement les miracles auxquels les
miracles profitent: car on ne les voit pas s1 on n’en profite pas.

(I, olim 9)
L’effort de la charité pascalienne éclate dans un redou-

blement d’énergie désespérée pour ramener les incrédules.
De la d’abord I'apostrophe de la seiziéme Provinciale:



102 LEON BRUNSCHVICG

Vous calomniez celles qui n’ont point d’oreilles pour vous ouir, ni de
bouche pour vous répondre. Mais Jésus-Christ, en qui elles sont cachées
pour ne paraitre qu’'un jour avec lui, vous écoute et répond pour elles.
On I'entend aujourd’hui, cette voix sainte et terrible, qui étonne la
nature, et qui console 'Eglise. Et je crains, mes Péres, que ceux qui
endurcissent leurs cceurs, et qui refusent avec opimatreté de I'ouir
quand 1l parle en Dieu, ne solent forcés de I'ouir avec effroi, quand il
leur parlera en Juge.

Et de la aussi la priére ou s’exprime I'inspiration mai-
tresse des Pensées :

Sur le miracle. — Comme Dieu n’a pas rendu de famille plus heu-
reuse, qu’'il fasse aussi qu’il n’en trouve point de plus reconnaissante.

(856)

Les liens du sang figurent les liens de la grace. En gué-
rissant Marguerite Périer, Dieu a donné & Pascal cette
assurance directe, personnelle, qui réalise dans le Chrétien
I'aspiration secréte, 'exigence scrupuleuse, du physicien.
L’experimentum cructs a repris, pourrait-on dire, son sens
sacré. Aussi, désormais, Pascal ne séparera plus, il n’op-
posera plus, lIe Scio et le Credo. Changeant son cachet, il
prend pour devise : Scio cut credidr.

Le cycle que nous avions a parcourir est achevé. L’ex-
périence religieuse, aprés avoir traversé histoire de I'hu-
manité, retourne a l'individu, qui avait été son point de
départ. Mais de "homme sans Dieu, qu’Epictéte et Mon-
taigne servaient a faire connaitre, elle est parvenue a
I'homme avec Dieu, & celur pour qui Jésus a versé telle
goutte de sang. La vérité la plus haute a été conquise par
I'dme la plus riche, sans qu’aucun degré ait été négligé
dans la soumission aux régles du discernement rationnel.
Et c’est par la que la méditation de I’ceuvre pascalienne
touche, sous quelque perspective qu’ils 'envisagent, tous
ceux qui peuvent se réclamer de ce mot si simple : « Pour
les religions, il faut étre sincére. »

Lton BrunsceVICG.



	L'expérience religieuse de Pascal

