
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

PUBLICATION POSTHUME DES ŒUVRES
DE LEOPOLD MONOD

Le problème de l'autorité. 3e édition augmentée. Paris, Fischbacher ;

Lausanne, La Concorde. 1923. Un vol. in-16 carré de lxiv, 220 p.

Le problème de l'autorité est né du séculaire conflit de l'autorité et
du libre examen.

Que répondre aux prétentions d'une autorité infaillible qui sera, dans
le domaine religieux, soit un livre dicté par Dieu, soit une institution
voulue par Dieu, soit une personnalité providentielle L'autorité
infaillible ne saurait se laisser discuter sans se nier elle-même, mais
cette abdication du jugement individuel, qu'elle exige, servira-t-elle
la vérité Rien de moins certain, car le jour où le fidèle perdra la foi
à l'autorité, il risque fort de perdre du même coup la vérité reçue sur
la foi de l'autorité, et privée de tout point d'attache dans sa raison,
dans sa conscience ou dans son cœur. La vérité doit-elle craindre la
libre recherche N'ayons pas peur de la vérité en croyant avoir peur
pour la vérité. En vain, pour nous destituer de nos droits et de nos
devoirs envers la vérité, invoque-t-on l'humilité, le respect de la tradition,

le souci des âmes faibles, rien ne saurait nous dispenser de chercher
la vérité jusqu'à ce que nous l'ayons personnellement trouvée.

Si nous refusons d'abdiquer tout jugement personnel en faveur d'une
autorité infaillible que nous ne trouvons nulle part, nous ne sommes

pas sans autorité. Tout homme reconnaît « les autorités universelles »

de la raison, du fait, et de l'obligation morale, s'il ne veut pas sortir
des conditions normales où doit s'exercer l'activité de sa pensée et de

sa volonté.
Le croyant s'incline devant l'autorité de Dieu, et, s'il est chrétien,

devant l'autorité de la « parole de Dieu », de la révélation particulière
de Dieu en Jésus-Christ. L'autorité de Jésus-Christ est donc religieuse,
spirituelle, et c'est lui être infidèle que de la transporter hors de la



miscellanées 77

sphère qui lui est propre. Jésus-Christ n'est pas venu renseigner les

hommes sur les origines du monde ou sur sa fin, sur l'auteur
véritable d'un livre de l'Ancien Testament ou sur la date de sa composition,

Jésus-Christ apporte non des idées nouvelles, mais une inspiration,

une vie nouvelle. C'est dans la vie que le chrétien doit reconnaître
l'autorité de Jésus-Christ, et ce serait une singulière dérision que de

prétendre l'accepter pleine et entière dans le domaine de la croyance et
de se permettre de la discuter et de l'atténuer dans la vie de tous les

jours.
Jésus-Christ ne nous est connu que par le témoignage de ceux qui

l'ont approché, témoignage qui se transmet de génération en génération
dans l'Eglise. Mais le témoignage primitif, l'Evangile, reste juge de la
valeur du témoignage des générations suivantes, et l'Eglise bien loin
d'avoir seule autorité pour fixer le texte, le sens et l'interprétation
exacte de l'Evangile, trouve elle-même dans l'Evangile son juge et la

norme de son enseignement. D'ailleurs, parmi toutes les Eglises, qui nous
fera voir l'Eglise infaillible L'Eglise romaine prétend l'être, mais sa

prétention ne repose que sur elle-même et reçoit au cours de l'histoire
le démenti des faits. Il n'y a pas d'Eglise infaillible, à l'origine elle ne se

donnait pas pour telle. L'Eglise doit avoir sur ses membres une autorité
relative, librement consentie, rendue nécessaire par les exigences de

la vie et de l'action collective ; l'Eglise exerce sur les âmes mineures
une autorité bienfaisante, mais dont le rôle pédagogique détermine la
nature et les limites.

Dans les écrits du Nouveau Testament, nous possédons l'Evangile,
la « parole de Dieu », la révélation de l'amour rédempteur en Jésus-

Christ, mais comme cet Evangile est le couronnement d'un long
développement religieux antérieur dont les documents nous ont été conservés
dans l'Ancien Testament, celui-ci participe dans une certaine mesure à

l'autorité que la « parole de Dieu » confère au Nouveau Testament. La
Bible, livre inégalement inspiré en toutes ses pages, a donc autorité
sur l'âme croyante pour autant qu'elle lui révèle Dieu, et cette autorité
est spirituelle, indépendante des solutions données par la science critique
aux questions littéraires et historiques relatives à l'origine et à la
composition des livres bibliques. Qu'on ne fausse donc pas l'autorité de

l'Ecriture Sainte en la réduisant à l'autorité d'un texte infaillible
D'ailleurs ce texte biblique infaillible que nul ne peut nous montrer,
nous serait bien inutile, s'il n'était complété d'une interprétation
infaillible dont la recherche nous conduirait directement à Rome.

En analysant la vraie nature de l'autorité dans l'ordre intellectuel,
moral et religieux, et dans le christianisme plus spécialement, nous
avons vu se définir peu à peu la méthode spirituelle que nous
substituerons à la méthode autoritaire. La méthode autoritaire voulait que
nous recevions la vérité sur la foi de l'autorité, la méthode spirituelle



78 MISCELLANÉES

veut que nous recevions la vérité en vertu de ses caractères propres, et
non sous la pression de la contrainte ou de considérations qui lui sont
étrangères. Cette méthode ne nous prive pas de toute autorité : en la
faisant résider dans la vérité seule, en Dieu seul, elle intériorise et
spiritualise l'autorité, elle lui fait gagner en pouvoir de persuasion et
d'obligation ce qu'elle perd en force contraignante.

Pour discréditer cette méthode invoquera-t-on le péril d'un
subjectivisme mortel à toute vérité Ce n'est pas se livrer désarmé au
subjectivisme que d'avoir un tel culte de la vérité qu'on se croie tenu à la
chercher personnellement et à lui réserver jalousement sa foi et son
obéissance. Elle est sévère dans sa haute probité cette méthode qui fait
dépendre la connaissance progressive de la vérité de la sincérité du
chercheur, de son humilité, de la droiture de sa vie, de sa fidélité à la
vérité qu'il possède déjà, mais n'est-ce pas en nous l'offrant comme prix
d'un dur labeur et d'une vie sanctifiée que l'Evangile est « la religion de
sainteté et d'amour qui fait les hommes forts, les affranchis de la vérité ».

Ainsi, après quelques décades d'orageuses discussions dont la démission

de Scherer avait donné le signal au sein du protestantisme de langue
française, Leopold Monod a eu le mérite de bien poser ce problème de

l'autorité si souvent faussé par la passion des partis en présence. Non
seulement il a défini sous le nom de méthode spirituelle la féconde
conciliation de la science et de la foi, de la liberté et de l'autorité, mais

surtout, dans l'esprit de la grande tradition chrétienne, il a montré le

croyant, non pas trouvant en sa conscience le juge de toutes choses,
mais lié en sa conscience par l'autorité de la vérité, subjugué par
l'autorité vivante de Dieu.

L'Eglise romaine, fidèle à elle-même, défend avec intransigeance la
méthode d'autorité ; au sein du protestantisme les partisans de la
méthode d'autorité n'ont pas désarmé, sans vouloir reconnaître, qu'en
bonne logique, ils devraient — et d'aucuns ne l'ont-ils pas fait —
rallier l'Eglise infaillible ; dans notre pays romand se dessine un
mouvement qui tend à restaurer l'autorité infaillible du texte biblique ;

autant de circonstances qui concourent à maintenir le problème de

l'autorité au nombre de ceux qui se posent aux croyants qui veulent
penser leur foi et aux penseurs à la recherche de la vérité religieuse.
C est dire l'intérêt très grand de cette réédition du livre de Leopold
Monod dont M. le professeur Raoul Allier a fait revivre l'attachante
personnalité dans une remarquable étude qui sert d'introduction au
volume. Avec une pénétration psychologique à laquelle la science
n'atteindrait pas sans la sympathie, M. Allier décrit l'expérience
religieuse qui a commandé tout le développement de la pensée de Leopold
Monod, et qui, faisant de lui «un homme de l'Esprit», a déterminé
l'attitude qu'il a adoptée devant le problème de l'autorité. Ces pages



MISCELLANEES T!)

seront toujours fort utiles à ceux qui voudront comprendre la
personnalité et l'œuvre de Leopold Monod (1).

« Quelques épaves » recueillies après cinquante ans de ministère. (Chez les

mêmes éditeurs.) Un vol. in-12 carré de xxxn, 428 pages.

Ce volume est composé de discours, de conférences, d'articles que
l'auteur se proposait d'offrir à ses paroissiens de Lyon, en juin 1919, en
souvenir de son ministère de cinquante années au milieu d'eux.

Dans un avant-propos, qu'il avait commencé à rédiger le matin de sa

mort, il écrivait : « On peut essayer de soustraire aux flots de l'Océan

ou à ceux de l'oubli des objets très divers. Le mot « épaves » ne préjuge
rien sur leur valeur. » En présentant ce volume aux lecteurs de la Revue

nous ne pouvons qu'indiquer brièvement cette valeur permanente sur
laquelle Leopold Monod dans sa grande modestie ne voulait pas se

prononcer. Pour qui sait combien il est difficile d'être concis sans être
superficiel, précis sans être aride, édifiant sans cesser d'être intéressant
ee livre sera une joie et un exemple. Dans ces morceaux divers par l'occasion

qui les vit naître et les sujets qu'ils traitent on retrouvera toujours
une conscience qui se manifeste aussi bien par la parfaite sobriété de

l'expression que par l'incorruptible probité d'une pensée « résolue, quo1

qu'il en puisse coûter, à ne pas abriter la foi et la tranquillité de l'âme
derrière le rempart commode des préjugés volontairement adoptés et
obstinément maintenus ». La sûreté et la pondération du jugement
n'étouffent pas la flamme de l'enthousiasme pour les nobles causes et
les vigoureuses indignations devant les « scandales ». L'étendue de la
culture se montre par l'exacte connaissance du texte biblique, par le

rappel discret des grands problèmes qui se posent à la pensée religieuse

(1) Les éditeurs ont donné à leur publication un caractère documentaire
en ajoutant à la thèse de Leopold Monod, publiée pour la première fois en
1891, la préface de la deuxième édition (parue la même année), et un important

article de la Revue chrélienne du 1er mars 1892, dans lequel l'auteur,
répondant à ses critiques, explique et précise sa pensée ; ces pages d'une lucidité

magnifique, sont un modèle de polémique objective et chevaleresque.
Nous sera-t-il permis d'exprimer le regret qu'on n'ait pas joint à ce dernier

article le texte d'une admirable conférence (prononcée, entre autres, à

Lausanne, dans la série des « conférences apologétiques » fondées et dirigées par
M. Ch. Byse) sur La religion de l'esprit, que la Revue chrélienne avait publiée
en 1895 et qui eût excellemment complété le volume.

Tel qu'il est, sous l'impeccable forme typographique qui lui a été donnée —
et qu'il méritait, certes — Le problème de l'autorité restera l'un des classiques

de la littérature théologique du protestantisme de langue française. Il
doit trouver place dans la bibliothèque de tous les étudiants en théologie et
sera lu par eux, et relu chaque année quand ils seront pasteurs, pour le plus
grand bien spirituel de nos Eglises. (Rêd.)



80 MISCELLANEES

contemporaine, par le choix judicieux des citations. La foi la plus
vivante s'allie à une intelligence ouverte aux problèmes de l'action
comme aux problèmes de la pensée. Cet esprit libre prend son bien où
il le trouve, non par dilettantisme, mais parce qu'il a été conduit par
un vif sentiment de l'infinie grandeur de la vérité et de l'infirmité des

conceptions humaines à constater que « chacun n'est pas appelé à

tout dire ; aucun ne peut dire utilement que ce qui a passé dans la
substance de son être ; c'est là ce qu'il faut lui demander, quitte à

trouver ailleurs ce qui lui manque à lui ». C'est ainsi que dans deux
fort belles études Leopold Monod fait preuve d'une égale compréhension

à l'égard de deux génies aussi étrangers l'un à l'autre que
Calvin et Tolstoï.

« Epaves » Oui, mais combien dignes d'échapper à l'oubli Ecrits
d'occasion, mais tout chargés de cette vérité éternelle qui fait les livres
que l'on reprend toujours et qui ne lassent jamais.

Une sobre et intéressante notice biographique sur Leopold Monod,
ainsi que des indications sur ses publications, ouvrent ce volume et en
rehaussent encore la valeur.

Charles Masson.


	Miscellanées

