Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Etude Critique : de l'influence de la philosophie et de la théologie
allemandes sur Alexandre Vinet : a propos d'un livre récent

Autor: Bridél, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380074

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE GRITIQUE

DE IINFLUENCE

DE LA

PHILOSOPHIE ET DE LA THEOLOGIE ALLEMANDES
SUR ALEXANDRE VINET

A PROPOS D'UN LIVRE RECENT

La collection intitulée Briicken, — qui vise a faciliter aux Alle-
mands la connaissance des penseurs étrangers (elle renferme, par
exemple, un E. Renan par M. le prof. W. Kiichler), et spécialement
a créer des communications entre I’Allemagne et la Suisse, — a
publié comme n° 6, 1l y a plusieurs mois déja, une monographie
de M. le pasteur et professeur Carl Paira sur L’Etat et I'Eglise
d’aprés Vinet (1). On ne peut qu’admirer tout ce que lauteur
trouve le moyen de nous donner en une centaine de pages, grace
a son habile ordonnance de la matiére, ainsi qu'aux qualités de
son style, clair, précis, d'une parfaite sobriété. Ce ne sont pas
seulement, en effet, les principes généraux de Vinet concernant
PEghse, I'Etat et leurs relations réciproques, qui nous sont
exposés, mais aussi, jusque dans le détail, la fagon dont i1l deman-
dait qu’on appliquat ces principes: soit d’'une maniére provisoi-
rement incompleéte, lorsqu’entre 1830 et 45 1l révait d’une réorga-
nisation constitutionnelle de I'Eglise nationale de son pays,
soit plus complétement quand il put esquisser un programme

(1) Staat und Kirche bet Alexandre Vinet. (Briicken, Band v1.) — Fr. Andreas
Perthes A. G., Stuttgart und Gotha, 1922.



54 PHILIPPE BRIDEL

pour ’Eghse libre du canton de Vaud. M. Paira n’a point négligé,
4 ce propos, le recuell d’articles intitulé Liberte religieuse et ques-
tions ecclésiastiques, volume trop peu lu, méme parmi nous, bien
que Schérer ait fait remarquer que c’est la qu’on peut voir Vinet
déployer le plus de talent lhittéraire et dialectique : « Personne,
dit-il (Etudes critiques, t. 1, p. 289 ; comp. Rambert, Vinet, p. 376)
n’ira chercher la I’écrivain, et ¢’est 1a cependant qu’on le trouverait
avec toutes ses ressources infinies de plume et de pensée.»

Quinze pages du traité de M. Paira sont, en outre, consacrées
aux idées de Vinet sur la fo1, sur I'irrationnalité du christianisme,
sur le concept de I'individualité religieuse ; et le tout est introduit
par une trentaine de pages résumant I'histoire ecclésiastique et
religieuse du pays de Vaud, la biographie intellectuelle de Vinet,
enfin la substance de son Mémorre sur la liberté des cultes et de son
Essat sur la manifestation (1).

Les diverses parties de ce travail sont exécutées avec grand
soin. Pour ce qui concerne, en particulier, I'exposé des i1dées de
Vinet, M. Paira en a recueilli les éléments dans ses divers écrits
avec beaucoup d’attention, il les a fort bien groupés et, par la-
méme, il a plus d’une fois m1s en un juste relief tel point que maint
lecteur de Vinet, peut-&tre, n’avait pas remarqué. Ajoutons que,
tout en conservant son entiére liberté de critique envers son auteur,
M. Paira éprouve manifestement pour lui et pour ses plus essen-

tielles tendances cette sympathie sans laquelle il est difficile de
bien comprendre.

(1) 1l faut seulement relever une ou deux petites erreurs concernant notre
histoire locale :

Ce n'est pas le Consensus Tigurinus, de 1549, qu’il fallait nommer (p. 3)
mais la Formula Consensus eccles. lelvetic. reformatarum, de 1675, dite « Con-
sensus helvétique », et qui ne doit pas étre confondue avec la (seconde)
« Confession de foi helvétique », de 1566, dont parle, a bon droit, plus loin
M. Paira (p. 7 bas). v. Rameert, p. 376, note 4.

Le canton de Vaud (p. 3) ne doit point sa naissance au traité de Vienne —
par lequel, vu la réaction de l'époque, on put craindre, au contraire, qu’il ne
fit supprimé. — Libéré par sa révolution de 1798, le Pays de Vaud devint
officiellement « canton » le 14 avril 1803.

Ce qui inspira l'étatisme ecclésiastique de 1845, ce fut,jbien plutdt que des
tendances rousseauistes (p. &), I’hégélianisme convaincu de H. Druey.

Il faut lire, p. 6 et 7: EMmpavyraz; p. 20 : LamBrECHTS ; p. 41, note 4 :
M.Vinet, dans le littérature frangaisa,... »



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 5b

Il y a, toutefois, un ¢dté du livre de M. Paira sur lequel j’a1 de
sérieuses réserves a présenter : ce que je regrette d’autant plus
qu’il s’agit de choses auxquelles manifestement il a mis son cceur. 1l
s’est attaché — ce qui était fort naturel et d’ailleurs en harmonie
avec le programme des Briicken — a rechercher quelles influences
la théologie et la philosophie allemandes peuvent avoir exercées
sur U'esprit de Vinet ; et, sur ce sujet, 1l me parait s’étre fait de
grandes illusions. La présente étude aura pour but d’établir ce
que I'on peut savoir ou présumer en cette matiére. Les influences
dont 1l s’agit n’ont, certainement, pas fait défaut ; Vinet ne pou-
vait passer sans profit 4 cet égard vingt ans a fréquenter le monde
universitaire de Bale et particulierement De Wette. Il a assuré-
ment beaucoup appris de celui-c1: & commencer par ces legons
d’exégese dont 1l jouissait s1 vivement des 1822, puis au cours de
tant de conversations familieres poursuivies depuis lors jusqu’au
départ pour Lausanne. Assez vite, 1l est vrai, Vinet avait reconnu
entre ses propres tendances et celles de 'illustre théologien une
opposition assez grave pour devoir renoncer a traduire le cours de
morale de De Wette, ainsi qu’il le lui avait d’abord promus (1).
Samuel Chappuis (dans une note nédite) soutient méme que les
lacunes constatées par Vinet dans la théologie de De Wette ont
contribué, pour une grande part, 4 le mettre en garde contre les
dangers du subjectivisme. Cela est assez plausible ; mais, s1 la
fréquentation du célébre critique a pu exercer ainsi une de ces
influences par voie d’opposition, qui sont souvent trés impor-
tantes, cela n’empécherait pas qu’elle n’ett auss: fourni plus d’un
¢lément positif a4 la pensée du jeune Vaudois (2).

Quelque chose de la théologie de Schleiermacher, dont De Wette
avait profité pendant ses neuf années de séjour a4 Berlin, n’a pu
manquer d’arriver ainsi, par vole indirecte, jusqu’a Vinet. Il eut
méme, une fois, I'occasion de souper chez de Wette avec le grand

(1) v. Ramsert, A. Vinet, p. 75-79 et Lettres, 1, p. 152 et 153.

(2) Il n’est pas interdit de supposer, d’autre part, que, parmi les influences
multiples qui amenérent peu 4 peu De Wette a une conception plus sérieuse-
ment éthique (par opposition a son point de départ «esthétique ») et plus
historique (par opposition a son «symbolisme » initial), il faut compter ses
rapports personnels avec Vinet. Tout en s’instruisant théologiquement auprés
de son ainé, Vinet pouvait, a son tour, 'enrichir en matiére d’expérience reli-
gieuse et de vie spirituelle.



56 PHILIPPE BRIDEL

homme (Agenda, 14 septembre 1831). Malheureusement, nous dit
Astié (Vinet de la légende, p. 38) — renseigné peut-étre par
Mme Vinet — 1l n’y eut a cette occasion, comme c’est trop souvent
le cas en pareilles rencontres, aucun entretien substantiel. De fait
Vinet, d’aprés ce que nous savons, ne connut que fort peu la théo-
logie de Schletermacher ; 11 n’en a jamais étudié les ouvrages
capitaux ; du moins les rares traces qu’on trouve chez lui de lec-
tures de cet auteur ne concernent-elles que les sermons. Dans un
de ses cahiers de Miscellanea 1l a (en 1830 peut-étre) commenceé,
mais non achevé, de relever le plan du discours de Schleiermacher
sur Luc x, 17-20 ; un peu plus haut 1l avait transcrit quelques
lignes du sermon sur Jean 111, 4 : « Auch die feinste, edelste Sinn-
lichkeit, bleibt doch nur Fleisch, nicht Geist... Von der (todten)
Erkenntniss zu dem (lebendigen) Glauben zieht es keinen all-
miéhligen Uebergang: sondern es ist nichts anders als eine génzliche
Umwandlung und neue Geburt.» D’autre part, Vinet avait lu,
dans les Archives du christianisme de 1824 un article (1) ou Stapfer
notait les passages de la Glaubenslehre qui témoignent des efforts
de Schleiermacher pour marquer son accord avec le christianisme
positif, mais ol il ajoutait que ce penseur n’y est parvenu que
d’une maniére imparfaite, son ouvrage renfermant « bien des
expressions ambigués et se prétant au sens panthéiste ».

La mort du grand théologien fournit & Vinet une nouvelle occa-
sion d’en entendre parler, mais aussi de nous laisser deviner
combien incomplétement 1l le connaissait. Agenda, 27 mars 1834 :
« J’a1 diné chez M. De Wette. On a parlé de Schleiermacher et
d’un article de ' Allgemeine Zertung, quile représente comme déchu
avant sa mort. Je comprends qu’il s’était rapproché du christia-
nisme positif. » Le 15 avril 1834 Vinet copie dans son Agenda deux
fragments de H. Steffens (Ueber Schletermacher), disant que le
grand théologien décédé était « un vrai chrétien » ; et le lendemain
il note : « Il faut bien que ce soit une vérité humaine et divine a la
fois, celle qui unit, dans une méme affection, des cceurs pris aux
deux extrémités de la société, Schleiermacher et le malade de
Planchamp (2). » Enfin, dans le méme temps & peu prés, nous le

(1) Ce morceau se trouve reproduit dans les Mélanges de Stapfer (Paris
1844), tome 11, p. 548-549.
(2) Il s’agit sans doute de quelque humble journalier.



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 51

voyons lire la nécrologie de Schleiermacher par Friedr, Liicke dans
les Studien und Krittken (1834, p. 746-813) et, de la page 770 de
cet article — qu’il voudrait pouvoir transcrire tout entiére, —
relever dans ses Miscellanea cette pensée de I'illustre défunt : que
toute exégése que n’anime pas un intérét théologique et chrétien
est condamnée a étre vaine.

Il est trés frappant que dans ses ouvrages et articles concernant
I'Eglhse, Vinet — qui y mentionne tant d’auteurs — ne cite ni les
Reden iiber die Religion (ou il aurait pu prendre, dans le 4® dis-
cours plus d’une éloquente tirade, et la « téte de méduse », et le
Delenda Carthago), m1 la Glaubenslehre (avec ses beaux §§ 150-152);
évidemment 1l ne les connaissait pas. Je suis donc convaincu que
M. Paira s’illusionne quand il «discerne clairement» une allusion &
Schleiermacher dans un passage ol Vinet en veut a la religiosité
vague de Lamartine (Etudes sur la littérature frangaise au 19¢ s.
t. 11, p. 205 ; v. Paira, p. 39-40). Je ne conteste pas, du reste,
qu’a ce propos 1l ait pu songer aussi, secondairement et par ana-
logie, aux idées de De Wette (1), qu’il comparait, quelques années
auparavant, a celles de Benjamin Constant. Leslecteurs de M. Paira
seront d’autant plus enclins & lerreur de voir expressément
Schleiermacher en cette affaire que, dans la citation qu’il donne
de Vinet, notre auteur traduit deux fois le mot «infini » par « das
Universum » ; en sorte que, devant cette fallacieuse coincidence
verbale avec le texte des Reden, 11 semble qu’on n’ait qu’a rendre
les armes : tandis que, s1 M. Paira avait rendu « I'infint » par « das
Unendliche », la moitié du prestige et disparu. Une remarque
analogue m’est suggérée par la page suivante (41 au bas). Définis-
sant la religion selon Vinet, M. Paira écrit: Sie 1st « Gabe und
Werk Gottes» (Manifest., p. 332)— et ¢’est 1, en effet, une formule
authentique de Vinet — ; puis il continue : Sie1st Alisserung eines...
«schlechthinigen Abhédngigkeitsgefithls » (c’est lul qui guillemette
ces mots), et il ajoute entre parenthéses : «activité de soumission
et de dépendance » {Manifest., p. 117). Le lecteur se figurera sans
doute que les mots «schlechthinige Abhingigkeit», mis entre

(1) Et, sil'on veut, avec le « Schleiermacher-De Wette religiéses Gefithl » :
Pemploi du nom de Schleciermacher étant justifié ici de la fagon indirecte que
y'at indiquée tout & l'heure. — Comp. Ch. Jung-DartiENNE, Vers la vérité
éternelle, p. 61.



58 PHILIPPE BRIDEL

guillemets (comme : « Gabe und Werk Gottes») sont I'exacte
transcription d’une formule de Vinet, et alors, quelle nouvelle et
frappante concordance avec le langage de 'auteur de la Glaubens-
lehre ! Mais ces mots ne sont point une translation fidéle : caril y a
loin du «sentiment d’absolue dépendance» (de Schleiermacher)
a «I'activité de soumission et de dépendance » (de Vinet).

Méme remarque en ce qui concerne l[erder. Vinet en cite a
deux reprises les Briefe das Studium der Theologie betreffend: un
passage de la quinziéme lettre dans le Mémorre, p. 122, et un de la
vingt-neuviéme dans son discours d’installation a Lausanne
(Phil. relig., p. 165). Cest intéressant a constater. Mais a cela
M. Paira croit pouvoir ajouter (p. 92), a4 propos de la fagon dont
Vinet voit dans la Bible essentiellement une histoire : « Er beruft
sich dabei auf Herder, Provinzialblditter, 1v », et il note le volume
Liberté religreuse, p. 208 ; puis (p. 96), & propos de la conviction
que 'Eglise ne perdra rien en se restreignant a la seule influence
spirituelle, M. Paira n’hésite pas a écrire : « Auch hier beruft er
sich wieder auf Herder’s Provinzialbliatter, 111 », et 1l note : Liberté
religieuse, p. 470. La-dessus qui manquera de croire qu’aux pages
indiquées doivent se trouver des références faites par Vinet aux
Provinzialblitter ? et qui ne s’étonnera en découvrant qu’elles ne
présentent pas la moindre allusion & Herder ? (1) Enfin (p. 63),
aprés avolr constaté que, pour Vinet, 'Etat n’étant point une
personne, ne peut donc &tre religieux lui-méme, mais doit servir
de milieu aux manifestations de la religion, M. Paira déclare :
« F'ar das Primat der Religion beruft sich Vinet auf dem von
Herder stark beeinflussten Edgar Quinet. » Ces mots font naitre
Pimpression que, pour une part au moins, Vinet est redevable du
point de vue susmentionné a Quinet, ¢’est-a-dire au fond a Herder ;
or, qu'on cherche le passage auquel 1l est fait allusion (Manifest.,
p. 318, note), on y verra Vinet exprimer le regret de n’avoir pu
lire & temps Le génte des religions : « Nous avions déja livré ceci a

(1) Si je constate qu'on n'a aucune preuve que Vinet ait jamais lu les
Provinzialblitter, je reconnais volontiers que cela n’est pas impossible ; et,
pour n'enlever a M. Paira aucune carte favorable 4 son jeu, je noterai que,
dans le Catalogue des livres provenant de la bibliotheque de M. A. Vinet, qui
furent mis en vente aprés sa mort, figurent huit volumes de 'édition de Carls-
ruhe, 1826 : Herper, Religion und Theologie, parmi lesquels celui qui ren-
ferme 'ouvrage en question.



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 59

Pimpression lorsque le livre de M. Quinet a paru. Nous n’avons
pu encore que 'ouvrir. » Si Herder devait avoir été pour quelque
chose dans la rédaction de |'Essat, ce ne serait en tout cas point
par ce canal !

Veux-je nier que Vinet ait profité de ce qu’il a pu lire des ceuvres
de Herder ? Nullement ; mais je m’oppose a ce que, laissant
courir I'imagination & propos d’un ou deux renvois occasionnels,
on pense v découvrir la preuve d’une filiation proprement dite.
Ces choses-la sont beaucoup plus délicates & diagnostiquer : les
fécondations et générations de l'ordre spirituel étant fort com-
plexes. Quand Vinet, trouvant une certaine analogie entre sa
propre pensée et tel passage d’un auteur connu, se plait a le citer
en note ou dans son texte, qu’on ne se figure point que par la méme
1l dénonce la source de son 1dée ; la plupart du temps il n’y a la,
de sa part, qu'un procédé littéraire : ¢’est pour vivifier sa prose ou
Penrichir de quelque joyau d’emprunt qu’il améne ainsi Herder,
Kant ou tout autre penseur grave, péle-méle avec des poetes,
comme Dante, Young ou méme Andrieu. Voila les modestes pro-
portions auxquelles 1l faut ramener, en général, les fallacieux
« beruft sich» de M. Paira.

Rappelons — ce qu’on oublie trop souvent — que jusqu’en
1837, Vinet fut professeur de langue et de littérature francaises,
et par conséquent s’appliqua, par devoir professionnel aussi bien
que par gout, & d’incessantes et vastes lectures dans le domaine
des belles-lettres. Du peu de temps que lu1 laissait cette occupa-
tion essentielle, 1l employa la plus grande partie d’abord a des
études d’ordre social, puis & des comptes rendus qu’il fournit au
Semeur sur plusieurs ouvrages de philosophie parus en France
entre 1833 et 1846. Tout cela n’empéche pas qu'il ait lu, en entier
ou de facon partielle, maint livre de théologiens allemands, qui
ont pu et di, tout comme ceux dont il a été question ci-dessus,
contribuer soit & renseigner Vinet, soit 4 fournir & sa pensée des
matériaux ou des occasions. Mais il importe de se rappeler ici
quelle sorte d’auteurs surtout il a lus, et dans quel but.

Au commencement de 1829 on le voit écrire & son ami Leres-
che (1), qu’ayant entrepris de donner un cours d’homilétique a
I’Université de Bale, 1l travaille & se documenter de son mieux :

(1) Liberté chrétienne, N° du 15 avril 1905, v, col. 169.



(v

G0 PHILIPPE BRIDEL

« Tu ne saurais croire, ajoute-t-i1l, combien la httérature allemande
est riche en ouvrages distingués sur cette matiére..., ou 1l v a
autant de philosophie que de savoir. » On trouvera dans I'Homilé-
tique, la Theologie pastorale et, d’autre part, dans ses écrits sur les
questions ecclésiastiques, notamment dans I'Essat sur la manifes-
tation, la mention de plusieurs théologiens allemands, par lesquels
— tout en les étudiant dans des vues surtout pratiques — Vinet
s’est trouvé mis en contact avec divers courants de I’époque, de
naniére 4 en recevoir, sans doute, plus d'une impulsion,

Dans les ouvrages de Vinet que nous venons de mentionner -—
et dans d’autres encore, — & c¢O6té de noms allemands se trou-
vent aussi des noms anglais. Sans faire la-dessus une trop longue
digression, je me bornerair & dire que deux hommes contribuérent
surtout a initier Vinet a la lttérature théologique de langue
anglaise : son compagnon d’armes Louis Burnier, et plus encore
Pavocat écossais Thomas Erskine, avec qui —ayant lu ses Réflexions
sur Uévidence intrinséque de la vériteé chrétienne (1) —- 1l se déclarait
des 1323 en parfaite sympathie, et dont 1l devait plus tard devemr
le trés cher ami. Ce n’est pas le lieu de rechercher ce qu’Erskine
lu-méme — dont la pensée s’apparentait a celle de Mac Leod
Campbell, ce pasteur s1 admirable et s1 injustement traité — a,
_par ses conversations comme par ses écrits, donné a4 Vinet. Notons
seulement que c'est de sa mamn qu’il a regu, par exemple, les
Miscellaneous Works de Carlyle, les trois volumes de I.-D. Maurice
intitulés The Kingdom of Christ, les « discours » de Trench, la bio-
eraphie de Thomas Arnold, et deux ouvrages de Coleridge, a
savoir On the Constulution of the (Church and the State, et les Aids to
Reflection. Un passage de ce dernier livre fournit & Vinet (voir
Nouveauz discours, p. x) 'occasion de inéditer longuement et avec
angoisse sur le probleme de 'expiation.

S1 plusieurs de ces livres l'initialent aux tendances d’un libéra-
lisme modéré, souvent apparenté a la pensée allemande, d’autres
écrits, arrivés d’ailleurs, lul apportalent les effluves soit du supra-
naturalisme rationnel de Richard Whately (v. Phulos. religieuse,
p. 197), soit de I'évangélisme de Thomas Scott, dont plusieurs
ouvrages avalent été traduils (par exemple son commentaire sur
VEcangile selon saint Matthieu, 1828. — Voir Letires, t. 1, p. 180)

{1) Traduction francaise de la duchesse de Broglie, 1822,



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 61

et qui devait plaire & Vinet par sa fagon d’allier a la foi dans la
grace une vigoureuse opposition & I'antinomisme. Dans la note
qu’il a ajoutée a la seconde édition de ses Nouveaux discours, c’est
a Scott, « un des théologiens les plus sages de I'Eghse anglicane »,
qu1l emprunte une définition de la foi, parfaitement concordante,
pense-t-11, avec celle qu’il a exposée lui-méme. Il la prend dans
Pouvrage traduit par L. Burnier sous ce titre: Fondement et nature
de la for en Jésus-Christ, 1837. — On voit auss1 Vinet s’occuper de
Robert Hall et, en particulier, lire son sermon On the substitution
of the innocent for the guilty (Agenda, 28 avril 1838). (1)

Mais revenons a ce qui concerne les théologiens d’Allemagne.
Les rapports de Vinet avec la Maison des missions de Bile le
familiarisérent avec d’autres tendances que celles de De Wette et
de Hagenbach. Est-ce la qu’il apprit 4 connaitre et aimer Matthias
Claudius (2), avec son christianisme antirationaliste et bon-
homme ? Vinet a-t-il conversé avec Hengstenberg, lorsqu’en
1823-24 1l aidait dans ses études le futur professeur J.-J. Stidhelin
et, pendant quelque temps, enseignait 'arabe a la Maison des
missions ? En tous cas 1l vit T, Beck, qui occupa & I’Université
une chaire extraordinaire, de 1836 a 1843, tout en enseignant aussi
les futurs missionnaires.

(1) Sauf que j’ai dii nommer, en passant, Stapfer, Sam. Vincent, Sam. Chap-
puis, je n’al rien dit dans cette étude, intentionnellement, de ce que Vinet a
pu devoir, par influence positive tout comme par voie de réaction, aux chré-
tiens de langue francaise : catholiques comme Lamennais, I’abbé Bautain, etc.,
protestants comme Curtat, Grandpierre, Aug. Rochat, Malan, Gaussen,
Ami Best, E. Diodati, J.-E. Cellérier, Lutteroth, de Félice, Verny et ses pro-
pres camarades d’études : Isaac Secretan, L. Germond, Juvet, etc. — hom-
mes dont les uns par des écrits, d’autres par des conversations ou simplement
par leur attitude pratique, l'ont instruit et fait réfléchir. I1 y avait dans
leurs rangs peu de théologiens au sens propre du mot, mais des éléments de
théologie sont partout semés dans I'Eglise... et autour d’elle. Malheureuse-
ment, supputer I'action de ces impondérables est beaucoup plus délicat encore
que de discerner celle de textes caractéristiques ; serait-il possible d’en tracer
un tableau — dont le principal morceau serait: I'influence du Réveil sur la-
pensée d’Alexandre Vinet ? ‘ |

(2) Dans un piquant article du Semeur {1833, reproduit plus tard en bro-
chure, 1845), 4 propos des Pensées chrétiennes de Thomas Adam, Vinet s’est
plu a rapprocher les noms de Pascal, de Claudius et de John Newton : si diffé-
rents les uns des autres et qu'il déclare aimer tous trois, néanmoins, et com-
pléter I'un par l'autre.



62 PHILIPPE BRIDEL

Parmi les sources qui renseignaient Vinet sur le compte de la
pensée allemande, on doit compter une revue comme les Meélanges
de religion, de morale et de critique sacrée de Samuel Vincent, —
pour lequel Vinet avait beaucoup d’estime (v. Vinet, Meélanges,
p. 447), — mais plus encore faut-il signaler les notices et les nom-
breux comptes rendus que Ph.-Alb. Stapfer donnait alors dans la
Biographie universelle de Michaud (par exemple sur le théologien
Fr.-V. Reinhard, — sur Kant, aussi) et surtout dans les Archives
du christtanisme (1). Appuyé sur un fond de supranaturalisme
semi-kantien (Stapfer admirait fort « 'immortel Storr »), ce pieux
érudit avait toujours mis au centre de sa pensée religieuse la per-
sonne du Christ, essentiellement considérée, d’abord, comme la
manifestation parfaite et 'accomplissement de la loi morale, puis
de plus en plus revétue a ses yeux des caracteéres rédempteurs que
lur attribuent les textes bibliques. Telle est I'inspiration qui lui
dictait les mémoires lus par lul aux séances annuelles des diverses
sociétés religieuses de Paris, tel le point de vue duquel 1l appréciait
les productions contemporaimes de la théologie allemande, au
courant de laquelle 1l avait soin de se tenir. Quand on sait quelle
confiance Vinet avait, de bonne heure, vouée aux écrits de Stapfer
qui, déclare-t-il, ont « exercé sur sa pensée une influence décisive »
(Rambert, p. 391-392, comp. Lettres, t. 1, p. 93, 96) (2), 1l est
impossible de douter qu’il ait di voir, en grande partie, les théolo-
giens de ’Allemagne par les lunettes de Stapfer.

Plus tard, & Lausanne, Vinet eut comme colléegue Johann-Jakob
Herzog, le savant créateur de la Real-Encyklopddie, et il fut d’autre
pari en relations intimes et constantes avec le jeune professeur de
théologie systématique Samuel Chappuis qui, rentré d’un long
séjour & Berlin, ou 1l s’était surtout attaché aux tendances de
Neander, lui communiqua sirement quelque chose de ces nouvelles
impulsions, et put, d’une fagon générale, le tenir au courant de ce

(1) Rappelons encore les travaux de la Société neuchateloise pour la tra-
duction d’ouvrages chrétiens allemands.

(2) Voir aussi (dans Mélanges de Vinet, p. 398-478, ou au début du tome
premier des Mélanges de Stapfer) la notice que Vinet a consacrée a Stapfer ;
‘on y remarquera comment il y joint ce nom a celui d’Erskine, rapprochant ces
deux hommes « fort semblables et fort différents », qui doivent étre particu-
liérement « chers aux amis du christianisme » pour avoir engagé l'apologétique
« dans des voies nouvelles ».



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 63

qui paraissait dans le domaine de la dogmatique et de la théologie
biblique. Vinet, du reste, n’avait pas attendu ce moment pour
connaitre et gotter le maitre de la theologia pectoris; car en 1828
déja il écrivait (Letires, t. 1, p. 180) : « Je désire qu'on publie du
Scott, du Neander et puis beaucoup de Port-Royal». (1) On ht
encore, dans I’Agenda, au 20 mars 1834 : « Lu dans Neander
(Geschichte der Apostel) quelques pages sur le don des langues,
tout a fait d’accord, sous le point de vue négatif, avec ce que je
pense. »

(1) Le Port-Royal dont il parlait ainsi, ce n’était pas seulement Pascal —
quoiqu’il pensdt notamment a lui, cela va sans dire —, mais aussi Nicole, et
plus encore Quesnel, « grave, a-t-il dit, autant que docteur l'ait jamais éte,
sévere sur la doctrine, sévére sur les meeurs, mais tendre, humain et parfaite-
ment aimable ». A I'inverse des nouveaux critiques de Port-Royal, que nous
voyons l'accuser d’intransigeante rudesse, tandis qu’ils vantent chez ses
adversaires leur souplesse a concilier I’Evangile avec les charmes de ’homme
naturel, Vinet a discerné dans cette école et fort gotté le « miel » qui s’y décou-
vre, — dans la gueule méme du lion, si I’on peut ainsi dire. Ainsi écrivait-il
un jour a propos d'un ouvrage de M™e de Gasparin, qu’il regrettait d'y trouver
« un peu trop de calvinisme dans le style, peut-étre aussi dans la pensée. Nous
ne pouvons, ajoutait-il, nous empécher de désirer que, en général, dans toutes
nos publications religieuses Port-Royal adoucisse et compléte Genéve ». Il est
bien entendu qu’en s’exprimant de la sorte, Vinet ne songeait nullement a
méconnaitre la valeur du « profond et zélé Calvin » (Liberté des cultes, 2¢ édi-
tion, p. 294 : on peut voir rassemblés dans Astié¢, Esprit d’A. Vinet, t. 1,
p- 290-325, de nombreux passages concernant la nature et I’excellence de la
Réforme). 1l entendait parler du « calvinisme » tel que le représentait certaine
branche du Réveil contemporain, & commencer par César Malan. Et peut-
étre, en cette comparaison, Vinet approuvait-il surtout, dans les jansénistes,
— comme l’avait fait aussi Dutoit-Membrini (par exemple Sermons de Théo-
phile, 1, p. 44 sq, 58 ; — notez dans agenda de Vinet, 12 février 1839 : « Lu
avec grand intérét le Discours préliminaire des Sermons de Théophile ») — la
fagon dont ils savent « amener les hommes a l'intérieur », faire sentir que la
« confiance a la croix extérieure de Jésus-Christ est nulle » si nous n’accep-
tons « la croix intérieure », si nous ne sommes, par « I'esprit de régénération »,
« appliqués » nous-mémes a la croix avec le divin crucifié. (Ce sont la des
expressions du mystique vaudois. — Voir, & ce propos, Viner, Philosophie
religieuse, p. 367 et cxvir; et comp. Sermons de Théophile, 1, p. 49, lignes 3
et 2 du bas.) Bref, 4 une doctrine, du salut gratuit et de la justification,
exposée alors d’une fagon trop extérieure par certains fidéles de « Genéve »,
Vinet désire joindre étroitement la doctrine — moins juridique, plus éthique
et religieuse, — de la communion sanctifiante avec le Sauveur.



64 PHILIPPE BRIDEL

Passant de la théologie a la philosophie, nous aveons & relever
encore un exemple des conséquences excessives tirées par M. Paira
de certaines citations qu’a faites Vinet. Développant, en 1836
(Philosophie morale et soctale, t. 1, p. 297-208), sa thése cardinale
de I'identité de la religion et de la morale — déja en germe dans
sa Lettre, de 1833, a la Société de la morale chrétienne, — Vinet
rappelle que Benjamin Constant n’est pas sans avoir eu le senti-
ment de ce rapport ; il donne aussi quelques lignes de De Wette
qui vont dans le méme sens (bien qu’il n'ignordt point, nous le
savons, a quelle distance 1l était réellement des 1idées de ce respecté
collegue) ; et 1l note encore : « C’est dans ce point de vue que Kant
a dit: Nous ne pouvons nous représenter I'obligation sans y
joindre I'idée d’un autre, qui est Dieu, et de sa volonté. » Je n’ai
pas & faire voir ici combien ce passage de la Metaphysik der
Sttten — loin d’exprimer essentielle et permanente pensée de
Kant au sujet du motif qui nous rend obligatoire I'obéissance &
Pimpératif catécorique — ne constitue, dans 'ceuvre de ce philo-
sophe, qu'une sorte de concession, passablement inconséquente,
aux faiblesses de 'tmagination humaine ; car, enfin, rien ne tint
plus au ceeur du philosophe de Koénigsberg que d’établir, tout au
contraire, I’absolue indépendance de la morale.

Notez que sur d’autres points caractéristiques, encore, Vinet
s’est trouvé en opposition formelle avec Kant. Qu’on examine
une de ses derniéres ceuvres, son Cours d’introduction a I'étude
des sciences, on 'y verra (Philosophie morale et sociale, t. 11,
p. 260-265) développer, sur le « sens moral », des 1dées qui rappel-
lent Shaftesbury ou Hutcheson (Rousseau, peut-étre), mais qui
sont bien éloignées de la théorie de la raison pratique; et l'ony
trouvera encore la déclaration (nettement anti-kantienne) que
« les affirmations de 'arithmétique et de la géométrie appartien-
nent a 'espéce des jugements analytiques, ou méme des jugements
identiques ». Quant au fait que Vinet rameéne & I'unité religion et
morale — mais d’une tout autre fagcon que Kant : je veux dire sans
vouloir nullement réduire la piété a la pure morale rationnelle,
sans en éliminer la notion capitale de la grace, sans la détacher de
I'histoire — 1l ne faut pas le rapporter exclusivement, ni méme
essentiellement, & I'influence du kantisme.

M. Paira n’est point seul, du reste, & avoir imaginé entre Vinet



YINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 65

et Kant plus de rapport qu’il n’y en a réellement. M. Rivet, dans
son précieux petit livre : Etude sur les origines de la pensée reli-
gieuse de Vinet, ne me semble pas exempt de cette erreur ; non plus
qu’Astié : et n’est-ce pas, vraiment, tout brouiller que d’identifier,
comme le fait celui-ci (Le Vinet de la légende, etc., p. 31, comp. a 41)
la «mystique du sentiment» — qui, selon lui, caractérise le
Vinet authentique — avec le moralisme kantien, si expressément
rationaliste ! (1) A la base de I'1llusion que nous combattons, se
trouve une erreur historique: on raisonne comme si la chose
notable en l'espéce, et dont il faille chercher I'explication, c’est
que Vinet ait insisté sur le caractére éthique de,‘la‘religion; on
oublie que toute la génération précédente n’avait que trop versé
dans le moralisme : vertus, bonnes ceuvres, c’est de cela surtout
que parlalent théologiens et pasteurs. Le role de Vinet fut 1° de
donner a la morale elle-méme plus de sérieux, plus de consistance,
et 20 de faire voir qu’ainsi congue elle est inséparable de la doctrine
évangélique, si bien que «scientifiquement parlant, il n’y a de
morale, — 1l n’y a en morale de systéme conséquent et sohde, —
que dans I’Evangile » (Phil. morale, etc., t. 1, p. 68). Par ce second
point, Vinet dépend si peu de Kant qu’il tient un chemin diamé-
tralement opposé ; et quant au premier, par lequel sans doute il
s’apparente au philosophe de la raison pratique, les facteurs essen-
tiels de sa tendance sont : le milieu dans lequel s’était écoulée son
enfance, son sérieux personnel, la lecture d’Lrskine, en qui, du
premier coup, il salua I’homme qui venait le révéler & lui-méme,
enfin — et par la, sans doute, nous retrouvons, 4 défaut de Kant
lui-méme, quelque chose de I'éthicisme qui en dérivait, — les
écrits de Stapfer. Mais il est exorbitant de dire, & propos de la
citation de la Metaphystk der Stiten, dont nous avons examiné
ci-dessus la portée : « Seine Anschauung von der Identitat von
Religion und Moral begriindet er durch Hinweis auf Kants Aus-
fihrungen », et d’en tirer cette conclusion: « Angesichts der
Selbstzeugnisse Vinets (p. 44), wird man nicht umhin kénnen, die
geistice Heimat fiir seinen Individualitatsbegriff in der deutschen
idealistischen Philosophie zu suchen. »

(1) Il faut, du reste, avouer que Vinet préte lui-méme a l'erreur par son
peu de précision lorsqu’il parle de Kant : il écrit, par exemple, que Stapfer
a appris de Kant «la compétence irrécusable de la raison pratique ou (!) du
sens moral » dans les questions religieuses.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. s., t. x11 (N% 50, 1924). 5



66 PHILIPPE BRIDEL

En tragant ces derniers mots ce n’est pas seulement & Kant que
pense M. Paira, mais aussi et surtout a4 Fichte ; car il croit avoir
trouvé la preuve — et 1l tient beaucoup a cette découverte —
que c’est a ce philosophe que Vinet doit sa notion, capitale, de
« 'indrvidualité ». Voici le raisonnement : le 13 juillet 1833, Vinet,
chargé de parler dans le Semeur de la traduction du livre de
Fichte intitulé Die Bestimmung des Menschen, annonce 4 un ami
qu’ill va se livrer pour cela a «I'étude sommaire de toute la nou-
velle philosophie allemande». Et on le voit, en effet, s’en
préoccuper de diverses fagons (Philos. morale, etc., t. 1, p. x1v) 3
mais, par suite sans doute de I'état de sa santé qui était alors
déplorable, 1l ne donna rien sur le livre en question : seulement un
article préliminaire ou il ne parla que de Locke et de Leibniz
d’apres les Beutrdge zur Charakteristik der neueren Philosophie de
Fichte fils. Or, continue M. Paira, de mars & mai 1836 (environ
trois ans plus tard), paraissent dans le Semeur quatre articles ou
Vinet expose sa doctrine de I'individualité, et qui sont contempo-
rains de ses premiéres méditations en vue de |'Essat sur la mani-
festation. Ces travaux, ces articles notamment sont, d’aprés notre
auteur, le résultat des études auxquelles Vinet s’était ci-devant
livré sur la philosophie allemande, le sédiment (Niederschlag)
qu’elles avalient déposé dans son esprit ; 1l y a la une étape impor-
tante a constater dans son développement intellectuel, «eine
Césur» (p. 18, comp. 45) ; c’est & partir de ce moment qu’il est en
possession de son concept de «lindividualité », et ce concept,
c’est a Fichte qu’il le doit (1).

M’est avis que les analogies qu'en peut relever entre la philo-
sophie morale de Vinet et celle de Fichte sont faibles et vagues en
comparaison de Popposition fondamentale qu’elles présentent.
M. Paira reléeve que chez 'un et 'autre de ces penseurs I'indivi-
dualité (2) est mise en relation intime avec la liberté ; mais n’est-ce
pas la chose si naturelle qu’elle n’a pas besoin d’étre expliquée

(1) M. Paira marque aussi (p. 45) que les articles sur le Socialisme (1846)
ont été écrits par Vinet « nachdem durch Carlyles Miscellaneous Essays der
Idealismus unserer Weimarer Grossen in sein Gesichtsfeld getreten». — Ce
que Geethe et Schiller pourraient bien avoir a faire avec les articles en ques-
tion, je n’arrive pas a le voir.

(2) Notez que Fichte (ni son traducteur) n’emploie jamais ce mot dans
Die Bestimmung des Menschen.



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 67

par un emprunt de pensée, ou par une influence ? Et s1, dans ses
études sur Pascal (comme partout, du reste), Vinet tend a consi-
dérer la volonté et ses décisions morales comme constituant le fond
méme de l'étre, s1 sa philosophie, en un mot, est fonciérement
éthique, n’avons-nous pas constaté que telle fut, dés les origines,
son orientation spontanée: en sorte quil n’y a nulle raison
d’amener 1ct Fichte (hier stehen wir wieder auf Fichteschem
Boden) et de citer cette phrase de Die Besttmmung des Menschen :
« Nicht bloss Wissen, sondern nach deinem Wissen thun ist deine
Bestimmung. » (p. 45.) — Si Vinet remarque comment les hommes
— qui n’avaient, du reste, jamais douté de I'existence d’une cause
premiére, — se sont surtout occupés de Dieu comme de la « volonté
régulatrice » qui leur 1imposait la lo1 du devoir (Phil. morale, ete.,
t. 1, p. 296-297), la vague parenté que ce passage peut offrir avec
le téléologisme éthique de Fichte me frappe bien moins que ceci:
Vinet, dans ce passage méme, — comme partout ailleurs, du reste,
— 1nsiste sur la personnalité de Dieu: « Pas un instant, dit-il,
Dieu n’a été pour ’humanité un étre abstrait, une idée, mais dés
I'abord une personne, etc. » (1) Combien nous sommes loin ici du
« terrain fichtien » ! Et si Fichte a écrit, dans Anweisung zum
seligen Leben (dont rien ne prouve que Vinet 'ait jamais lue) :
« Darin besteht die Religion, dass man in seiner eigenen Person....
mit seinem eigenen Auge, Gott unmittelbar anschaue, habe und
besitze », cela démontre-t-il le moins du monde que ce soit lui qui
a1t enseigné cette vérité & Vinet, entre 1833 et 1836 ? Il I'avait
depuis longtemps rencontrée dans Pascal... et surtout dans sa
propre conscience, et dés longtemps 1l 'avait proclamée. Qu’on
lise bien, du reste, le passage (2) que M. Paira évoque ici comme
offrant un visible paralléle, et I'on remarquera avec quelle énergie
Vinet s’y déclare adversaire de toute tendance qui risquerait (or
c’est la le cas du mysticisme idéaliste de Fichte) d’atténuer la
distinction entre Dieu et ses créatures : « L’homme n’est religieux
qu’a la condition d’étre individuel, la religion n’étant autre chose
qu’un rapport entre le Moi supréme et le moi de chacun de nous.
Tout systéme d’absorption est par la-méme un systéme irréligieux,

(1) Comp. Phil.mor., t. 1,p.353 : « Dieu et 'homme, ou plutét Dieu et un
homme s’additionnent et font deux.» (Voir aussi Phil. morale, etc., t. 11,
p. 160.)

(2) L’éducation, la famille et la société (1855), p. 315.



68 PHILIPPE BRIDEL

et union, non l'unité, est le vrali nom du rapport qui nous lie &
Dieu dans I'acte de ’adoration et dans celui de I'obéissance. »

S1 Vinet ett été redevable & Fichte de quelque chose d’aussi
important que la notion d’individualité, comment efit-il pu n’en
pas souffler mot, ne pas citer une ligne de ce philosophe, ne pas
mentionner une fois son nom, ni dans les quatre articles signalés
par M. Paira, ni dans I’Essai sur la manifestation, — et pas davan-
tage dans les diverses autres études publiées entre juillet 1833 et
mars 1836 ? C’elit été la plus noire des ingratitudes (1).

A ma connaissance, Yinet n’a que deux fois dans ses écrits tracé
le nom de Fichte. Une fois (Eiudes sur la littérature francaise au
19¢ siecle, t. 111, p. 120) pour noter — et 1l y a I un souvenir mani-
feste de Die Bestimmung des Menschen: « Fichte reconstruit la
réalité des existences, la fol au monde extérieur, sur la base de la
for morale ». Mais qu’on lise le contexte, et 'on s’apercevra que
Vinet ne s’y présente nullement en admirateur des « fumées de
I'idéalisme ». Voie1 'autre passage : « Le fils du célébre Fichte nous
apprend avec quelle joie son pére, ayant achevé son systeme, le vit
cadrer avec tous les besoins et les tendances de son Ame élevée et
forte. » (Phil. morale, ete. t. 1, p. 279). Ces derniers mots consti-
tuent un hommage, bien mérité, au noble caractére du philosophe,
mais nullement un signe d’adhésion a sa philosophie. — Il existe,
il est vrai, une curieuse note (Essai sur la manifestation, p. 207 ;
comp. 116) ot Vinet ne nomme pas Fichte, mais ot 1l me parait
évident qu’il exprime des 1dées nées dans son esprit a propos de la
philosophie de Fichte. Se demandant ce qui arriverait « si le monde
phénoménal disparaissait tout entier », il déclare que cela n’entrai-
nerait point que l’Ame cessit d’exister, mais elle serait alors
réduite & une pure virtualité : « 51 ce monde de relations n’existait
pas pour I’Ame humaine, si Dieu n’y avait pas pourvu en lui don-
nant un corps et des sens, elle n’aurait pas eu de mot senti, et,
n’ayant pas d’occasion de se connaitre en se distinguant du mos
divin, elle n’aurait pu s’y réunir par un acte de liberté, en choisis-
sant volontairement entre le monde et Dieu, se séparant pour se
réunir, sortant pour rentrer,... remplagant une union de nécessité

(1) Et comment aurait-il pu reproduire en 1837, dans ses Essats (Phil.
morale, etc., t. 1, p. 94), la formule assez étrange — et nettement contraire
au langage de Fichte — selon laquelle le devoir, I'obligation, bref « Dieu en
nous » se trouve appelé par Vinet : «le NoN-m01» ?



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 69

par une union de volonté, en d’autres termes I'union par la réu-
nion, I’unité par ’harmonie. Le monde extérieur existe pour que
I’étre spirituel se sente exister. » Ic1 méme, a travers I’analogie des
termes employés, se marque une essentielle différence: pour
Fichte le monde est un spectacle que I’esprit se donne a lui-méme
afin d’y trouver un champ d’action ; selon Vinet Dieu donne &
I’homme un corps, par lequel 1l est mis en relation avec « le monde
extérieur », afin que I’ame puisse ainsi prendre conscience de son
existence propre et se distinguer de Dieu pour lui obéir (1).

La vérité, quant aux relations de doctrine entre Fichte et Vinet,
est tout autre que M. Paira ne se la représente. A tort ou & raison
(je n’aborde pas cette question), dans la philosophie allemande
post-kantienne Vinet a vu surtout ce qui en faisait un subtile
adversaire de ’Evangile biblique, du fait rédempteur historique-
ment accompli en Christ, de 'incarnation positive de Dieu en
Jésus. Ce qu’il pensait de ce grand mouvement d’1dées, on peut le
voir dans les passages ou il critique (en 1844) 'interprétation, selon
lu1 beaucoup trop favorable, qu’en a donnée M™e de Staél, lors-
qu’elle I'a déclaré étre essentiellement « spiritualiste ». « Le seul
principe d’unité qu’on apergoive entre tous ces systémes, écrit-il,
a partir de celul de Kant, n’est-ce pas 'audace titanesque de la
spéculation ou la froide intrépidité de la dialectique... L’idéalisme
est autre chose que le spiritualisme, et, & bien y regarder, ce qu
porte ce dernier nom n’est pas moins compromis par 1'idéalisme
que par le matérialisme... Les Frangais pouvalent trouver leur
compte & échanger le matérialisme contre une doctrine plus éle-
vée(2); mais quel avantage espérer d’un échange entre Condillac
et les nouveaux systémes allemands, entre le matérialisme et le
panthéisme, c’est-a-dire entre deux négations également absolues,
également funestes. » (Etudes sur lttér. fr. au 19¢ s., p. 147 et

(1) Tout ce que j’ai pu glaner dans I’agenda se réduit a cette note, le 24 juin
1834 : « Haine de Fichte pour les mots restrictifs » ; au nom de « Fichte » écrit
au crayon, le 8 novembre de la méme année ; et enfin & ces mots, au crayon
aussi, le 12 février 1835 : « Rendre Fichte». Il s’agit évidemment d’un livre
qui avait été prété a Vinet, peut-étre le texte allemand de Die Bestimmung.
— Sa bibliothéque personnelle ne renfermait que La Destination de I’homme,
en francais, et les Beitrdge zur Charakteristik, etc., de 1.-H. Fichte.

(2) Allusion a Cousin premiére maniére, dont Vinet a souvent critiqué le
semi-hégélianisme.



70 PHILIPPE BRIDEL

146.) Voila, brievement formulé, le «Niederschlag» qu’avaient laissé
dans l'esprit de Vinet ses quelques études concernant I'idéalisme
allemand. On en trouvera 'expression plus étendue, plus véhé-
mente (1), dans le discours Sur la convoitise de la pensée, rédigé
par Vinet pour ses étudiants vers le milieu de novembre 1838.

Ch. Secrétan, qui savait bien ce qui en était, — ayant tant de
fois discuté avec son « paternel ami » et regu de lui plus d’une lettre
d’avertissement (2), — ne se trompait pas lorsque, & propos de
ces mémes articles ou M. Paira croit voir 'influence de Fichte, il
exprimait le regret que leur auteur restat inféodé a la vieille logique
de l'observation et du syllogisme, avec son étroit principe de
contradiction, au lieu d’apprendre & ’école de Kant et de ses
successeurs une méthode plus souple et plus vraie, celle de la
dialectique, qui fait découvrir la conciliation des idées opposées
en une idée supérieure (3).

Et en effet, les sympathies de Vinet allaient d’un tout autre
c6té que celles de son jeune ami : & savoir du coté de 'empirisme
de Bacon, qui — & l'inverse de 'idéalisme allemand — « réserve »
en dehors de son systéme la place de la religion positive. En
1828, dans une lettre & Monnard (t. 1, p. 156) il avait écrit : « Je
suis toujours frappé de ce mépris de 'observation que je remarque
chez des esprits trés distingués de I’Allemagne... Il semble parfois
qu’ils croient que la science doit procéder par divination... Mais
Vesprit humain, si faible et si chancelant depuis notre chute, ne
peut marcher qu'appuyé sur deux béquilles qu’'on appelle obser-
vation et expérience. [Dans une note de la Chrestomatie, 3¢ édit.,
t. 1, p. 151, Vinet dit mieux: «observation et induction, paire de
béquilles avec lesquelles la science avance », et il ajoute que der-
riere ces deux « instruments » 1l y a « ’élément spontané de 'esprit
humain », la « force libre » qui produit les synthéses.] Ces messieurs
préferent des ailes & des béquilles. Vous rappelez-vous la conver-
sation que vous elites chez mo1 avec des esprits de cette trempe ?

(1) Pour les circonstances expliquant cette véhémence, voir Phil. morale,
etc., t. 11, p. X1v-xvIir ; comp. Phil. religieuse, p. L1X et suiv.,

(2) Par exemple (lettre du 20 octobre 1836) : « Voyez a quoi ont about,
en Allemagne, les gens qui ont voulu a la fois étre chrétiens et avoir une philo-
sophie ; ils ont fait violence a 'un et a 'autre (sic) et a la fin il a fallu opter.»

(3) Voir l'article critique de Ch. SEcréTan sur les Essais de philosophie
morale de Vinet, dans la Revue suisse, 1838, t. 1, p. 549-577.



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 71

Je me gaudissais de voir aux prises I'école de Bacon et celle de
Descartes (1) : vous vous rattachiez sans cesse a des faits reconnus;
eux partalent de leurs idées... Avec ces principes chacun peut se
faire une religion, qu’il encadre ensuite tant bien que mal dans le
systéme évangélique. Kant en a donné, sinon le premier, du moins
le plus mémorable exemple... On trouve le méme esprit dans le
dernier chapitre de 'ouvrage de De Wette. »

Voila le point de départ ; il ne faut pas I'oublier. Et, sans doute,
Vinet a pu évoluer a cet égard, comme & beaucoup d’autres ; et,
sans doute, 1l a évolué : sous I'influence de la méditation, sous celle
de ses lectures subséquentes, sous celle aussi — je le crois — de
Ch. Secrétan. Oui, il me parait qu’avec le temps Vinet a quelque
peu changé d’attitude a I'égard de la « philosophie » : sans étre
mconciliables entre elles, les expressions qu’il emploie & ce sujet
dans le Cours de philosophie morale (Phil. religieuse, p. 398-401 ;
voir aussi Meélanges, p. 369) et celles dont 1l se servait dans le
discours sur la Congottise de la pensée n’ont pas le méme accent.
Toutefois il ne s’est jamais produit en lui de conversion philoso-
phique. En novembre 1833, — c’est-a-dire au moment méme ou
il devrait, selon M. Paira, subir I'influence du fichtianisme, —
on le voit opposer a Cousin « 'immense pensée de Bacon », qui a
trouvé a « se mettre au large dans I'enceinte des dogmes du chris-
tianisme » (Phil. religieuse, p. 63) ; et ¢’est encore ce méme philo-
sophe — nommé et vanté par lui & maintes reprises (voir Phil.
morale, etc., t. 11, p. Lxxxvi) — qu’il célebre, a la fin de 1846
(id., p. 346), comme ayant rendu aux hommes le grand service de
les soustraire « & la tyrannie de 'apriorisme, en faisant comprendre
qu'avant de généraliser 1l faut particulariser, qu’avant de juger
il faut voir ».

Tout cela peut passer pour plus ou moins formel ; ce qui est
plus fondamental, c’est le point auquel nous avons déja fait
allusion plus haut : Papologétique de Vinet, sa conception méme
de ’Evangile, tiennent a la conviction qu’il existe aujourd’hui, dans
notre vie spirituelle, comme dansle fond de toute réalité, un ensem-
ble de « dualités », irréductibles pour la plus habile dialectique, et
dont pouvait seul triompher — en principe d’abord, puis par voie

(1) Je profite de 'occasion pour remarquer que j'ai interprété inexacte-
ment ee passage dans Philos. relig., p. xxur



72 PHILIPPE BRIDEL

de conséquence en chacun de nous, si nous « croyons », — un acte
de la libre grace de Dieu, un fait accompli par lui: I'incarnation
rédemptrice, dont l'aboutissement fut la croix (1). Or Vinet
constatait que, dans son « gigantesque essor », 'idéalisme allemand
prétendait ne rien «réserver» comme dépassant sa puissance,
mais tout résoudre en concepts, réduire toute antinomie en
quelque synthése et, du méme coup, faire évaporer les faits en
symboles, détacher la religion des contingences de I'histoire, —
ce qui est, en définitive, rendre Jésus inutile et anéantir la croix.
Malgré tout ce qu’il y a de bon, d’¢élevé, de pur dans I’ Anweisung
zum seligen Leben, s1 jamais Vinet lut cet ouvrage, 1l n’aura pu
s’empécher de se révolter a la seule supposition, faite par le philo-
sophe (Sechste Vorlesung, p. 160), qu’il puisse, un jour ,régner parmi
les hommes une pratique de la loi chrétienne alors que, peut-étre,
la personne méme de Jésus-Christ serait tombée dans un complet
oubli. Et si, dans cet ouvrage, il elit pu trouver un théisme un peu
plus accentué que dans Die Besttmmung des Menschen, 1l y aurait
constaté aussi que Fichte n’accepte aucunement '1dée d’une créa-
tion : 1dée sans laquelle, selon Vinet, il ne saurait y avoir de vraie
distinction entre la personnalité divine et I'individualité humaine,
donc pas d’« union » libre entre elles, c’est-a-dire pas de religion, au
sens vrai du mot.

C’est done se fourvoyer entiérement que de dire : « Der Einbau
des geschichtlichen Christenthums in der Welt der idealistischen
Philosophie wird von Vinet, von der religisen Seite aus, vollzo-
gen.» A tort ou & raison — je le repéte, — Vinet estimait radicale-
ment impossible la conciliation du christianisme historique avee
la philosophie idéaliste; et si, peu & peu, il s’est rassuré, non point
quant & Fichte ou & Hegel, mais quant aux tendances person-
nelles de Ch. Secrétan, ¢’est quand il a vu celui-¢i, — par un tour
de force (qui n’est pas, je le pense, un simple tour de passe-passe),
— arriver & démontrer dialectiquement qu’il existe un domaine de
« liberté », dont les événements constituent une « histoire » : his-
toire que le philosophe peut chercher & comprendre, mais ne doit
pas prétendre & construire, ¢’est-a-dire 4 deviner.

(1) On lit dans 'agenda, au 1T mars 1834, ces mots, qui sont le germe du
morceau (de 1837) De la réduciion des dualités : « L’Evangile est le rendez-vous
de tous les systémes de philosophie ; vous les y trouverez tous, conciliés par
la médiation puissante d’un fait. »



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 3

Pour toutes ces raisons je ne pense pas, non plus, que ce soit
a I'influence de Fichte qu’il faille attribuer la tendance immanen-
tiste ou mystique, disons : johannique, qu’on voit se manifester
chez Vinet et s’y accentuer. Le fait, que je ne songe point i nier,
n’a nul besoin de cette explication-la. Sans parler de I'effet péneé-
trant que les écrits johanniques devalent réussir & produire,
d’eux-mémes, par leur beauté propre et leur profondeur, sur un
lecteur assidu de la Bible, sur un esprit tel que Vinet, on sait que,
de toutes parts, le vent soufflait alors dans ce sens; & supposer
qu’il fallit un concours d’unpulsions extérieures pour entrainer
Vinet, dans une direction ou il nous parait tout naturel qu’il se
soit spontanément avancé, on nommeralt, comme ayant pu lm
communiquer quelque chose de I'esprit dont il s’agit: Herder,
qui comparait le quatrieme évangile & un lac paisible et profond
ou le ciel se refléte en toute sa pureté, — et les sermons de Schleier-
macher — s1 essentiellement johanniques, méme quand ils ne
roulent pas, comme s1 souvent, sur des textes de saint Jean, — et
Neander, — et les jeunes amis de Vinet, tels que Chappuis et
Secrétan. Quant a Fichte, — sans exclure toute possibilité qu'’il
ait eu quelque part en I’affaire, — j’hésite beaucoup a le croire :
nous n’avons, je I’a1 dit, aucune raison de penser que Vinet ait lu
I Anwersung zum seligen Leben, et, s’il I'a lue, 1l doit y avoir trouveé
plutdt un garde-a-vous qu’une source d’inspiration. Le (prétendu)
johannisme, — exclusif, — du philosophe différe beaucoup de cette
fol de Vinet ou le spiritualisme mystique du quatrieme Evangile
vient enrichir, sans I'abolir, la philosophie paulinienne de 'histoire,
et ou le Christ idéal n’est jamais séparé du Jésus mort sur la croix ;
les derniers écrits du penseur vaudois sont 14 pour en témoigner :
ses lecons sur quelques chapitres de saint Jean (Nouvelles études
évangéliques) et son rapport sur la confession de foi de 'Eglise libre
du canton de Vaud (Meélanges, p. 656).

Pour en revenir a la notion de I'individualité développée par
Vinet, ce n’est point dans I'idéalisme de Fichte qu’il faut en cher-
cher la source. De trés bonne heure Vinet s’était préoccupé de
questions économiques et politiques, ainsi qu’en font foi plusieurs
des lectures faites durant les premiéres années de son séjour a
Bale, et la plupart des articles qu’il publiait alors (contre la peine
de mort, pour I’établissement de la paix par 'arbitrage, etc.). De
plus en plus se dessinait ainsi dans son esprit une doctrine de



74 PHILIPPE BRIDEL

I'Etat pénétrée de libéralisme, et ou s’exprime, avec le plus grand
respect pour la personne humaine, une vive préoccupation d’en
garantir les droits contre toute oppression.

M. Paira, qui connait fort bien les études de Vinet sur Pascal et
qui a trés justement relevé tout ce que celui-ci peut avoir suggéré
a celui-la, n’a pu malheureusement (par suite des circonstances
d’apres-guerre) utiliser le volume sur les Moralistes des XV I¢ et
XVIIe siécles, ni ceux qui concernent la Littérature frangaise au
XVIII® siécle. 11 me semble impossible de lire ces volumes sans
entrevoir le role considérable qu’a di jouer dans la formation des
idées fondamentales de Vinet le contact prolongé et réfléchi avec
des auteurs qui ont remué tant de questions politiques, notamment
avec Montesquieu, — que Vinet a si souvent cité avec éloge
(Phil. morale, etc., t. 11, p. Lxvi1 ; Phil. religieuse, p. x1 et 414 note;
Essar sur la manifestation, p. 470, etc.) et qui fut, j’en suis con-
vaincu, 'une des sources auxquelles de bonne heure et jusqu’au
bout s’alimenta sa pensée politique. Quand 1l écrit & Leresche
(24 février 1824 ; v. Rambert, p. 39) : « Il faut qu’un gouvernement
sache qu’il n’est pas institué pour créer des droits ni pour établir
des relations nouvelles dans la société, mais pour conserver seule-
ment tout ce qu’a créé la nécessité et la raison», on croirait lire
I'Esprit des lois posant, pour point de départ, qu’il existe des
« rapports nécessaires qui dérivent de la nature des choses », qu’il
«y a une raison primitive », et que « dire qu’il n’y a rien de juste
ni d’injuste que ce qu’admettent ou défendent les lois positives,
c’est dire qu'avant qu’on elt tracé de cercle tous les rayons n’é-
talent pas égaux», en sorte qu’'il faui «avouer des rapports
d’équité antérieurs a la loi positive qui les établit». Bref nous
sommes 1ci sur le terrain méme d’ou a germé cette « Déclaration
des droits — naturels, inaliénables et sacrés — de 'homme et du
citoyen », que la Constituante (essentiellement inspirée de Mon-
tesquieu) voulut formuler en téte de sa législation, pour « rappeler
sans cesse a tous les membres du corps social leurs droits et leurs
devoirs », et pour leur permettre de comparer toujours les actes des
pouvoirs publics avec ce quil est, par essence méme, « le but de
toute institution politique ».

Mais chez Vinet un puissant motif pour déclarer inaliénables les
droits essentiels de toute personnalité humaine, vient se joindre a
ceux auxquels en appelaient Montesquieu et ses disciples: la



i d

YINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE JS

vigueur et la sincérité de sa vie intérieure lui avaient appris que le
vrai centre de toute personne humaine c’est la conscience, de
sorte que de tous les droits le plus sacré ¢’est celui de la liberté
religieuse avec les corollaires qu’elle imphque. La doctrine des
« droits de ’homme et du citoyen », fécondée par le sérieux de la
conscience chrétienne, telle est la véritable base de la théorie de
Vinet concernant 'individualité. Le principe s’en trouve posé déja
dans ses premiers écrits ; elle ne fait depuis lors et jusqu’a la fin que
se développer, de la fagon la plus naturelle et sans aucune Céasur,
a mesure que s étend I'horizon du penseur chrétien et que ses
méditations s’approfondissent.

Avons-nous mis trop d’insistance a4 combattre les hypothéses
de M. Paira, alors qu’il etit été plus & propos de lui témoigner notre
gratitude pour la joie qu’il nous a procurée, en se vouant avec une
s1 consciencieuse et bienveillante attention a I'étude des 1dées de
Vinet, et en en donnant, en langue allemande, un si excellent
résumé ? En tout cas, je ne pense pas avoir ainsi diminué la portée
des éloges, trés sincéres, que J’al commencé par donner a 'ouvrage
de M. Paira et que je réitére avant de finir : son exposé des idées
de Vinet, encore une fois, est trés bon et sera trés utile ; mais, pour
qu’aux précieux services qu’il rendra ne se méle aucun inconvé-
nient, 1l sera prudent de se tenir en garde contre certaines asser-
tions de I'auteur relatives & I'influence exercée par la théologie et
la philosophie allemandes sur la pensée de Vinet.

Pua. BriDEL.



	Étude Critique : de l'influence de la philosophie et de la théologie allemandes sur Alexandre Vinet : à propos d'un livre récent

