
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Étude Critique : de l'influence de la philosophie et de la théologie
allemandes sur Alexandre Vinet : à propos d'un livre récent

Autor: Bridél, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

DE L'INFLUENCE

DE LA

PHILOSOPHIE ET DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDES

SUR ALEXANDRE VINET

A PROPOS l) UN LIVRE RECENT

La collection intitulée Brücken, — qui vise à faciliter aux
Allemands la connaissance des penseurs étrangers (elle renferme, par
exemple, un E. Renan par M. le prof. W. Küchler), et spécialement
à créer des communications entre l'Allemagne et la Suisse, — a

publié comme nQ 6, il y a plusieurs mois déjà, une monographie
de M. le pasteur et professeur Cari Paira sur L'Etat et l'Eglise
d'après Vinet (1). On ne peut qu'admirer tout ce que l'auteur
trouve le moyen de nous donner en une centaine de pages, grâce
à son habile ordonnance de la matière, ainsi qu'aux qualités de

son style, clair, précis, d'une parfaite sobriété. Ce ne sont pas
seulement, en effet, les principes généraux de Vinet concernant
l'Eglise, l'Etat et leurs relations réciproques, qui nous sont
exposés, mais aussi, jusque dans le détail, la façon dont il demandait

qu'on appliquât ces principes : soit d'une manière provisoirement

incomplète, lorsqu'entre 1830 et 45 il rêvait d'une
réorganisation constitutionnelle de l'Eglise nationale de son pays,
soit plus complètement quand il put esquisser un programme

(1) Staat und Kirche bei Alexandre Vinet. (Brücken, Band vi.) — Fr. Andreas
Perthes A. G., Stuttgart und Gotha, 1922.



54 PHILIPPE BRIDEL

pour l'Eglise libre du canton de Vaud. M. Paira n'a point négligé,
à ce propos, le recueil d'articles intitulé Liberté religieuse et questions

ecclésiastiques, volume trop peu lu, même parmi nous, bien

que Scherer ait fait remarquer que c'est là qu'on peut voir Vinet
déployer le plus de talent littéraire et dialectique : « Personne,
dit-il (Etudes critiques, t. i, p. 289 ; comp. Rambert, Vinet, p. 376)
n'ira chercher là l'écrivain, et c'est là cependant qu'on le trouverait
avec toutes ses ressources infinies de plume et de pensée. »

Quinze pages du traité de M. Paira sont, en outre, consacrées

aux idées de Vinet sur la foi, sur l'irrationnalité du christianisme,
sur le concept de l'individualité religieuse ; et le tout est introduit
par une trentaine de pages résumant l'histoire ecclésiastique et
religieuse du pays de Vaud, la biographie intellectuelle de Vinet,
enfin la substance de son Mémoire sur la liberté des cultes et de son
Essai sur la manifestation (1).

Les diverses parties de ce travail sont exécutées avec grand
soin. Pour ce qui concerne, en particulier, l'exposé des idées de

Vinet, M. Paira en a recueilli les éléments dans ses divers écrits
avec beaucoup d'attention, il les a fort bien groupés et, par là-

même, il a plus d'une fois mis en un juste relief tel point que maint
lecteur de Vinet, peut-être, n'avait pas remarqué. Ajoutons que,
tout en conservant son entière liberté de critique envers son auteur,
M. Paira éprouve manifestement pour lui et pour ses plus essentielles

tendances cette sympathie sans laquelle il est difficile de

bien comprendre.

(1) Il faut seulement relever une ou deux petites erreurs concernant notre
histoire locale :

Ce n'est pas le Consensus Tigurinus, de 1549, qu'il fallait nommer (p. 3)
mais la Formula Consensus eccles. Iielvelic. reformatarum, de 1675, dite
«Consensus helvétique », et qui ne doit pas être confondue avec la (seconde)
« Confession de foi helvétique », de 1566, dont parle, à bon droit, plus loin
M. Paira (p. 7 bas), v. Rambert, p. 376, note 4.

Le canton de Vaud (p. 3) ne doit point sa naissance au traité de Vienne —¦

par lequel, vu la réaction de l'époque, on put craindre, au contraire, qu'il ne

fût supprimé. — Libéré par sa révolution de 1798, le Pays de Vaud devint
officiellement « canton » le 14 avril 1803.

Ce qui inspira l'étatisme ecclésiastique de 1845, ce fut,]bien plutôt que des

tendances rousseauistes (p. 4), l'hégélianisme convaincu de H. Druey.
Il faut lire, p. 6 et 7 : Empaytaz ; p. 20 : Lambrechts ; p. 41, note 4 :

M.Vinet, dans le littérature françaisa,... »



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 55

Il y a, toutefois, un côté du livre de M. Paira sur lequel j'ai de

sérieuses réserves à présenter : ce que je regrette d'autant plus

qu'il s'agit de choses auxquelles manifestement il a mis son cœur. Il
s'est attaché — ce qui était fort naturel et d'ailleurs en harmonie

avec le programme des Brücken — à rechercher quelles influences
la théologie et la philosophie allemandes peuvent avoir exercées

sur l'esprit de Vinet ; et, sur ce sujet, il me paraît s'être fait de

grandes illusions. La présente étude aura pour but d'établir ce

que l'on peut savoir ou présumer en cette matière. Les influences
dont il s'agit n'ont, certainement, pas fait défaut ; Vinet ne pouvait

passer sans profit à cet égard vingt ans à fréquenter le monde
universitaire de Bàie et particulièrement De Wette. Il a assurément

beaucoup appris de celui-ci : à commencer par ces leçons

d'exégèse dont il jouissait si vivement dès 1822, puis au cours de

tant de conversations familières poursuivies depuis lors jusqu'au
départ pour Lausanne. Assez vite, il est vrai, Vinet avait reconnu
entre ses propres tendances et celles de l'illustre théologien une
opposition assez grave pour devoir renoncer à traduire le cours de

morale de De Wette, ainsi qu'il le lui avait d'abord promis (1).
Samuel Chappuis (dans une note inédite) soutient même que les

lacunes constatées par Vinet dans la théologie de De Wette ont
contribué, pour une grande part, à le mettre en garde contre les

dangers du subjectivisme. Cela est assez plausible ; mais, si la

fréquentation du célèbre critique a pu exercer ainsi une de ces

influences par voie d'opposition, qui sont souvent très importantes,

cela n'empêcherait pas qu'elle n'eût aussi fourni plus d'un
élément positif à la pensée du jeune Vaudois (2).

Quelque chose de la théologie de Schleiermacher, dont De Wette
avait profité pendant ses neuf années de séjour à Berlin, n'a pu
manquer d'arriver ainsi, par voie indirecte, jusqu'à Vinet. Il eut
même, une fois, l'occasion de souper chez de Wette avec le grand

(1) v. Rambert, A. Vinet, p. 75-79 et Lettres, i, p. 152 et 153.
(2) Il n'est pas interdit de supposer, d'autre part, que, parmi les influences

multiples qui amenèrent peu à peu De Wette à une conception plus sérieusement

éthique (par opposition à son point de départ « esthétique ») et plus
historique (par opposition à son «symbolisme» initial), il faut compter ses

rapports personnels avec Vinet. Tout en s'instruisant théologiquement auprès
de son aine, Vinet pouvait, à son tour, l'enrichir en matière d'expérience
religieuse et de vie spirituelle.



56 PHILIPPE BRIDEL

homme (Agenda. 14 septembre 1831). Malheureusement, nous dit
Astié (Vinet de la légende, p. 38) — renseigné peut-être par
Mme Vinet — il n'y eut à cette occasion, comme c'est trop souvent
le cas en pareilles rencontres, aucun entretien substantiel. De fait
Vinet, d'après ce que nous savons, ne connut que fort peu la théologie

de Schleiermacher ; il n'en a jamais étudié les ouvrages
capitaux ; du moins les rares traces qu'on trouve chez lui de

lectures de cet auteur ne concernent-elles que les sermons. Dans un
de ses cahiers de Miscellanea il a (en 1830 peut-être) commencé,
mais non achevé, de relever le plan du discours de Schleiermacher

sur Luc x, 17-20 ; un peu plus haut il avait transcrit quelques
lignes du sermon sur Jean m, 4 : « Auch die feinste, edelste
Sinnlichkeit, bleibt doch nur Fleisch, nicht Geist... Von der (todten)
Erkenntniss zu dem (lebendigen) Glauben zieht es keinen all-

mähligen Uebergang: sondern es ist nichts anders als eine gänzliche
Umwandlung und neue Geburt. » D'autre part, Vinet avait lu,
dans les Archives du christianisme de 1824 un article (1) où Stapfer
notait les passages de la Glaubenslehre qui témoignent des efforts
de Schleiermacher pour marquer son accord avec le christianisme
positif, mais où il ajoutait que ce penseur n'y est parvenu que
d'une manière imparfaite, son ouvrage renfermant « bien des

expressions ambiguës et se prêtant au sens panthéiste ».

La mort du grand théologien fournit à Vinet une nouvelle occasion

d'en entendre parler, mais aussi de nous laisser deviner
combien incomplètement il le connaissait. Agenda, 27 mars 1834 :

« J'ai dîné chez M. De Wette. On a parlé de Schleiermacher et
d'un article de Y Allgemeine Zeitung, qui le représente comme déchu

avant sa mort. Je comprends qu'il s'était rapproché du christianisme

positif. » Le 15 avril 1834 Vinet copie dans son Agenda deux

fragments de H. Steffens (Ueber Schleiermacher), disant que le

grand théologien décodé était « un vrai chrétien » ; et le lendemain
il note : « Il faut bien que ce soit une vérité humaine et divine à la

fois, celle qui unit, dans une même affection, des cœurs pris aux
deux extrémités de la société, Schleiermacher et le malade de

Planchamp (2). » Enfin, dans le même temps à peu près, nous le

(1) Ce morceau se trouve reproduit dans les Alélanges de Stapfer (Paris
1844), tome n, p. 548-549.

(2) Il s'agit sans doute de quelque humble journalier.



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 0/

voyons lire la nécrologie de Schleiermacher par Friedr. Lücke dans
les Studien und Kritiken (1834, p. 746-813) et, de la page 770 de
cet article —¦ qu'il voudrait pouvoir transcrire tout entière, —
relever dans ses Miscellanea cette pensée de l'illustre défunt : que
toute exégèse que n'anime pas un intérêt théologique et chrétien
est condamnée à être vaine.

Il est très frappant que dans ses ouvrages et articles concernant
l'Eglise, Vinet ¦— qui y mentionne tant d'auteurs —- ne cite ni les
Reden über die Religion (où il aurait pu prendre, dans le 4e

discours plus d'une éloquente tirade, et la « tête de méduse », et le
Delenda Carthago), ni la Glaubenslehre (avec ses beaux §§ 150-152);
évidemment il ne les connaissait pas. Je suis donc convaincu que
M. Paira s'illusionne quand il « discerne clairement» une allusion à

Schleiermacher dans un passage où Vinet en veut à la religiosité
vague de Lamartine (Etudes sur la littérature française au 19e s.

t. ii, p. 205 ; v. Paira, p. 39-40). Je ne conteste pas, du reste,
qu'à ce propos il ait pu songer aussi, secondairement et par
analogie, aux idées de De Wette (1), qu'il comparait, quelques années

auparavant, à celles de Benjamin Constant. Les lecteurs de M. Paira
seront d'autant plus enclins à l'erreur de voir expressément
Schleiermacher en cette affaire que, dans la citation qu'il donne
de Vinet, notre auteur traduit deux fois le mot « infini » par « das
Universum » ; en sorte que, devant cette fallacieuse coïncidence
verbale avec le texte des Reden, il semble qu'on n'ait qu'à rendre
les armes : tandis que, si M. Paira avait rendu « l'infini » par « das

Unendliche », la moitié du prestige eût disparu. Une remarque
analogue m'est suggérée par la page suivante (41 au bas). Définissant

la religion selon Mnet, M. Paira écrit: Sie ist «Gabe und
Werk Gottes» (Manifest., p. 332) — et c'est là, en effet, une formule
authentique de Vinet — ; puis il continue : Sie ist Äusserung eines...
« schlechthinigen Abhängigkeitsgefühls » (c'est lui qui guillemette
ces mots), et il ajoute entre parenthèses : « activité de soumission
et de dépendance » (Manifest., p. 117). Le lecteur se figurera sans
doute que les mots « schlechthinige Abhängigkeit », mis entre

(1) Et, si l'on veut, avec le « Schleiermacher-De Wette religiöses Gefühl » :

l'emploi du nom de Schleiermacher étant justifié ici de la façon indirecte que
j'ai indiquée tout à l'heure. — Comp. Ch. Jung-Dartienne, Vers la vérité
éternelle, p. 61.



Oö PHILIPPE BRIDEL

guillemets (comme : « Gabe und Werk Gottes ») sont l'exacte
transcription d'une formule de Vinet, et alors, quelle nouvelle et
frappante concordance avec le langage de l'auteur de la Glaubenslehre

Mais ces mots ne sont point une translation fidèle : car il y a

loin du « sentiment d'absolue dépendance » (de Schleiermacher)
à « l'activité de soumission et de dépendance » (de Vinet).

Même remarque en ce qui concerne Herder. Vinet en cite à

deux reprises les Briefe das Studium der Theologie betreffend : un

passage de la quinzième lettre dans le Mémoire, p. 122, et un de la

vingt-neuvième dans son discours d'installation à Lausanne

(Phil. relig., p. 165). C'est intéressant à constater. Mais à cela

M. Paira croit pouvoir ajouter (p. 92), à propos de la façon dont
Vinet voit dans la Bible essentiellement une histoire : « Er beruft
sich dabei auf Herder, Provinzialblätter, iv », et il note le volume
Liberté religieuse, p. 208 ; puis (p. 96), à propos de la conviction

que l'Eglise ne perdra rien en se restreignant à la seule influence

spirituelle, M. Paira n'hésite pas à écrire : «Auch hier beruft er
sich wieder auf Herder's Provinzialblätter, ni », et il note : Liberté
religieuse, p. 470. Là-dessus qui manquera de croire qu'aux pages
indiquées doivent se trouver des références faites par Vinet aux
Provinzialblätter et qui ne s'étonnera en découvrant qu'elles ne

présentent pas la moindre allusion à Herder (f) Enfin (p. 63),

après avoir constaté que, pour Vinet, l'Etat n'étant point une

personne, ne peut donc être religieux lui-même, mais doit servir
de milieu aux manifestations de la religion, M. Paira déclare :

« Für das Primat der Religion beruft sich Vinet auf dem von
Herder stark beeinflussten Edgar Quinet. » Ces mots font naître
l'impression que, pour une part au moins, Vinet est redevable du

point de vue susmentionné à Quinet, c'est-à-dire au fond à Herder ;

or, qu'on cherche le passage auquel il est fait allusion (Manifest.,
p. 318, note), on y verra Vinet exprimer le regret de n'avoir pu
lire à temps Le génie des religions: « Nous avions déjà livré ceci à

(1) Si je constate qu'on n'a aucune preuve que Vinet ait jamais lu les

Provinzialblätter, je reconnais volontiers que cela n'est pas impossible ; et,
pour n'enlever à M. Paira aucune carte favorable à son jeu, je noterai que,
dans le Catalogue des livres provenant de la bibliothèque de M. A. Vinet, qui
furent mis en vente après sa mort, figurent huit volumes de l'édition de Carlsruhe,

1826 : Herder, Religion und Theologie, parmi lesquels celui qui
renferme l'ouvrage en question.



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 59

l'impression lorsque le livre de M. Quinet a paru. Nous n'avons

pu encore que l'ouvrir. » Si Herder devait avoir été pour quelque
chose dans la rédaction de YEssai, ce ne serait en tout cas point
par ce canal

Veux-je nier que Vinet ait profité de ce qu'il a pu lire des œuvres
de Herder Nullement ; mais je m'oppose à ce que, laissant
courir l'imagination à propos d'un ou deux renvois occasionnels,
on pense y découvrir la preuve d'une filiation proprement dite.
Ces choses-là sont beaucoup plus délicates à diagnostiquer : les

fécondations et générations de l'ordre spirituel étant fort
complexes. Quand Vinet, trouvant une certaine analogie entre sa

propre pensée et tel passage d'un auteur connu, se plait à le citer
en note ou dans son texte, qu'on ne se figure point que par là même
il dénonce la source de son idée ; la plupart du temps il n'y a là,
de sa part, qu'un procédé littéraire : c'est pour vivifier sa prose ou
l'enrichir de quelque joyau d'emprunt qu'il amène ainsi Herder,
Kant ou tout autre penseur grave, pêle-mêle avec des poètes,
comme Dante, Young ou même Andrieu. Voilà les modestes

proportions auxquelles il faut ramener, en général, les fallacieux
« beruft sich » de M. Paira.

Rappelons — ce qu'on oublie trop souvent — que jusqu'en
1837, Vinet fut professeur de langue et de littérature françaises,
et par conséquent s'appliqua, par devoir professionnel aussi bien

que par goût, à d'incessantes et vastes lectures dans le domaine
des belles-lettres. Du peu de temps que lui laissait cette occupation

essentielle, il employa la plus grande partie d'abord à des

études d'ordre social, puis à des comptes rendus qu'il fournit au
Semeur sur plusieurs ouvrages de philosophie parus en France
entre 1833 et 1846. Tout cela n'empêche pas qu'il ait lu, en entier
ou de façon partielle, maint livre de théologiens allemands, qui
ont pu et dû, tout comme ceux dont il a été question ci-dessus,
contribuer soit à renseigner Vinet, soit à fournir à sa pensée des

matériaux ou des occasions. Mais il importe de se rappeler ici
quelle sorte d'auteurs surtout il a lus, et dans quel but.

Au commencement de 1829 on le voit écrire à son ami Leresche

(1), qu'ayant entrepris de donner un cours d'homilétique à

l'Université de Bâle, il travaille à se documenter de son mieux:

(1) Liberté chrélienne, N° du 15 avril 1905, vm, col. 169.



60 PHILIPPE BRIDEL

« Tu ne saurais croire, ajoute-t-il, combien la littérature allemande
est riche en ouvrages distingués sur cette matière..., où il y a

autant de philosophie que de savoir. » On trouvera dans Y Homilétique,

la Théologie pastorale et, d'autre part, dans ses écrits sur les

questions ecclésiastiques, notamment dans YEssai sur la manifestation,

la mention de plusieurs théologiens allemands, par lesquels
— tout en les étudiant dans des vues surtout pratiques — Vinet
s'est trouvé mis en contact avec divers courants de l'époque, de

manière à en recevoir, sans doute, plus d'une impulsion.
Dans les ouvrages de Vinet que nous venons de mentionner —

et dans d'autres encore, — à côté de noms allemands se trouvent

aussi des noms anglais. Sans faire là-dessus une trop longue
digression, je me bornerai à dire que deux hommes contribuèrent
surtout à initier Vinet à la littérature théologique de langue
anglaise : son compagnon d'armes Louis Burnier, et plus encore
l'avocat écossais Thomas Erskine, avec qui — ayant lu ses Réflexions
sur l'évidence intrinsèque de la vérité chrétienne (f —, il se déclarait
dès 1823 en parfaite sympathie, et dont il devait plus tard devenir
le très cher ami. Ce n'est pas le lieu de rechercher ce qu'Erskine
lui-même — dont la pensée s'apparentait à celle de Mac Leod
Campbell, ce pasteur si admirable et si injustement traité — a,

par ses conversations comme par ses écrits, donné à Vinet. Notons
seulement que c'est de sa main qu'il a reçu, par exemple, les

Miscellaneous Works de Carlyle, les trois volumes de F.-D. Maurice
intitulés The Kingdom of Christ, les « discours » de Trench, la
biographie de Thomas Arnold, et deux ouvrages de Coleridge, à

savoir On the Constitution of the Church and the State, et les Aids to

Reflection. Un passage de ce dernier livre fournit à Vinet (voir
Nouveaux discours, p. x) l'occasion de méditer longuement et avec
angoisse sur le problème de l'expiation.

Si plusieurs de ces livres l'initiaient aux tendances d'un libéralisme

modéré, souvent apparenté à la pensée allemande, d'autres
écrits, arrivés d'ailleurs, lui apportaient les effluves soit du
supranaturalisme rationnel de Richard Whately (v. Philos, religieuse,
p. 197), soit de l'évangélisme de Thomas Scott, dont plusieurs
ouvrages avaient été traduits (par exemple son commentaire sur
l'Evangile selon saint Matthieu, 1828.— Voir Lettres, t. i, p. 180)

(1) Traduction française de la duchesse de Broglie, 1822.



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 61

et qui devait plaire à Vinet par sa façon d'allier à la foi dans la
grâce une vigoureuse opposition à l'antinomisme. Dans la note
qu'il a ajoutée à la seconde édition de ses Nouveaux discours, c'est
à Scott, « un des théologiens les plus sages de l'Eglise anglicane »,

qu'il emprunte une définition de la foi, parfaitement concordante,
pense-t-il, avec celle qu'il a exposée lui-même. Il la prend dans

l'ouvrage traduit par L. Burnier sous ce titre : Fondement et nature
de la foi en Jésus-Christ, 1837. — On voit aussi Vinet s'occuper de

Robert Hall et, en particulier, lire son sermon On the substitution
of the innocent for the guilty (Agenda, 28 avril 1838). (1)

Mais revenons à ce qui concerne les théologiens d'Allemagne.
Les rapports de Vinet avec la Maison des missions de Bâle le

familiarisèrent avec d'autres tendances que celles de De Wette et
de Hagenbach. Est-ce là qu'il apprit à connaître et aimer Matthias
Claudius (2), avec son christianisme antirationaliste et
bonhomme Vinet a-t-il conversé avec Hengstenberg, lorsqu'en
1823-24 il aidait dans ses études le futur professeur J.-J. Stähelin

et, pendant quelque temps, enseignait l'arabe à la Maison des

missions En tous cas il vit T. Beck, qui occupa à l'Université
une chaire extraordinaire, de 1836 à 1843, tout en enseignant aussi
les futurs missionnaires.

(1) Sauf que j'ai dû nommer, en passant, Stapfer, Sam. Vincent, Sam. Chappuis,

je n'ai rien dit dans cette étude, intentionnellement, de ce que Vinet a

pu devoir, par influence positive tout comme par voie de réaction, aux chrétiens

de langue française : catholiques comme Lamennais, l'abbé Bautain, etc.,
protestants comme Curtat, Grandpierre, Aug. Rochat, Malan, Gaussen,
Ami Bost, E. Diodati, J.-E. Cellérier, Lutteroth, de Felice, Verny et ses

propres camarades d'études : Isaac Secrétan, L. Germond, Juvet, etc. — hommes

dont les uns par des écrits, d'autres par des conversations ou simplement
par leur attitude pratique, l'ont instruit et fait réfléchir. Il y avait dans
leurs rangs peu de théologiens au sens propre du mot, mais des éléments de

théologie sont partout semés dans l'Eglise... et autour d'elle. Malheureusement,

supputer l'action de ces impondérables est beaucoup plus délicat encore

que de discerner celle de textes caractéristiques ; serait-il possible d'en tracer
un tableau — dont le principal morceau serait: l'influence du Réveil sur la
pensée d'Alexandre Vinet

(2) Dans un piquant article du Semeur (1833, reproduit plus tard en
brochure, 1845), à propos des Pensées chrétiennes de Thomas Adam, Vinet s'est

plu à rapprocher les noms de Pascal, de Claudius et de John Newton : si différents

les uns des autres et qu'il déclare aimer tous trois, néanmoins, et
compléter l'un par l'autre.



62 PHILIPPE BRIDEL

Parmi les sources qui renseignaient Vinet sur le compte de la

pensée allemande, on doit compter une revue comme les Mélanges
de religion, de morale et de critique sacrée de Samuel Vincent, —
pour lequel Vinet avait beaucoup d'estime (v. Vinet, Mélanges,
p. 447), — mais plus encore faut-il signaler les notices et les
nombreux comptes rendus que Ph.-Alb. Stapfer donnait alors dans la
Biographie universelle de Michaud (par exemple sur le théologien
Fr.-V. Reinhard, — sur Kant, aussi) et surtout dans les Archives
du christianisme (1). Appuyé sur un fond de supranaturalisme
semi-kantien (Stapfer admirait fort « l'immortel Storr »), ce pieux
érudit avait toujours mis au centre de sa pensée religieuse la
personne du Christ, essentiellement considérée, d'abord, comme la
manifestation parfaite et l'accomplissement de la loi morale, puis
de plus en plus revêtue à ses yeux des caractères rédempteurs que
lui attribuent les textes bibliques. Telle est l'inspiration qui lui
dictait les mémoires lus par lui aux séances annuelles des diverses
sociétés religieuses de Paris, tel le point de vue duquel il appréciait
les productions contemporaines de la théologie allemande, au
courant de laquelle il avait soin de se tenir. Quand on sait quelle
confiance Vinet avait, de bonne heure, vouée aux écrits de Stapfer
qui, déclare-t-il, ont « exercé sur sa pensée une influence décisive »

(Rambert, p. 391-392, comp. Lettres, t. ï, p. 93, 96) (2), il est

impossible de douter qu'il ait dû voir, en grande partie, les théologiens

de l'Allemagne par les lunettes de Stapfer.
Plus tard, à Lausanne, Vinet eut comme collègue Johann-Jakob

Herzog, le savant créateur de la Real-Encyklopädie, et il fut d'autre
part eii relations intimes et constantes avec le jeune professeur de

théologie systématique Samuel Chappuis qui, rentré d'un long
séjour à Berlin, où il s'était surtout attaché aux tendances de

Neander, lui communiqua sûrement quelque chose de ces nouvelles
impulsions, et put, d'une façon générale, le tenir au courant de ce

(1) Rappelons encore les travaux de la Société neuchâteloise pour la
traduction d'ouvrages chrétiens allemands.

(2) Voir aussi (dans Mélanges de Vinet, p. 398-478, ou au début du tome
premier des Mélanges de Stapfer) la notice que Vinet a consacrée à Stapfer ;

on y remarquera comment il y joint ce nom à celui d'Erskine, rapprochant ces

deux hommes « fort semblables et fort différents », qui doivent être
particulièrement « chers aux amis du christianisme » pour avoir engagé l'apologétique
« dans des voies nouvelles ».



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 63

qui paraissait dans le domaine de la dogmatique et de la théologie
biblique. Vinet, du reste, n'avait pas attendu ce moment pour
connaître et goûter le maître de la theologia pectoris ; car en 1828

déjà il écrivait (Lettres, t. ï, p. 180) : « Je désire qu'on publie du

Scott, du Neander et puis beaucoup de Port-Royal ». (1) On lit
encore, dans l'Agenda, au 20 mars 1834 : « Lu dans Neander

Geschichte der Apostel) quelques pages sur le don des langues,

tout à fait d'accord, sous le point de vue négatif, avec ce que je

pense. »

(1) Le Port-Royal dont il parlait ainsi, ce n'était pas seulement Pascal —
quoiqu'il pensât notamment à lui, cela va sans dire —, mais aussi Nicole, et

plus encore Quesnel, « grave, a-t-il dit, autant que docteur l'ait jamais été,
sévère sur la doctrine, sévère sur les mœurs, mais tendre, humain et parfaitement

aimable ». A l'inverse des nouveaux critiques de Port-Royal, que nous

voyons l'accuser d'intransigeante rudesse, tandis qu'ils vantent chez ses

adversaires leur souplesse à concilier l'Evangile avec les charmes de l'homme
naturel, Vinet a discerné dans cette école et fort goûté le « miel » qui s'y découvre,

— dans la gueule même du lion, si l'on peut ainsi dire. Ainsi écrivait-il
un jour à propos d'un ouvrage de Mme de Gasparin, qu'il regrettait d'y trouver
« un peu trop de calvinisme dans le style, peut-être aussi dans la pensée. Nous

ne pouvons, ajoutait-il, nous empêcher de désirer que, en général, dans toutes
nos publications religieuses Port-Royal adoucisse et complète Genève ». Il est
bien entendu qu'en s'exprimant de la sorte, Vinet ne songeait nullement à

méconnaître la valeur du « profond et zélé Calvin » (Liberté des cultes, 2e

édition, p. 294 : on peut voir rassemblés dans Astié, Esprit d'A. Vinet, t. i,
p. 290-325, de nombreux passages concernant la nature et l'excellence de la

Réforme). Il entendait parler du « calvinisme » tel que le représentait certaine
branche du Réveil contemporain, à commencer par César Malan. Et peut-
être, en cette comparaison, Vinet approuvait-il surtout, dans les jansénistes,
— comme l'avait fait aussi Dutoit-Membrini (par exemple Sermons de Théophile,

i, p. 44 sq, 58 ; — notez dans agenda de Vinet, 12 février 1839 : «Lu
avec grand intérêt le Discours préliminaire des Sermons de Théophile ») — la
façon dont ils savent « amener les hommes à l'intérieur », faire sentir que la
« confiance à la croix extérieure de Jésus-Christ est nulle » si nous n'acceptons

« la croix intérieure », si nous ne sommes, par « l'esprit de régénération »,

« appliqués » nous-mêmes à la croix avec le divin crucifié. (Ce sont là des

expressions du mystique vaudois. — Voir, à ce propos, Vinet, Philosophie
religieuse, p. 367 et cxvn ; et comp. Sermons de Théophile, i, p. 49, lignes 3

et 2 du bas.) Bref, à une doctrine, du salut gratuit et de la justification,
exposée alors d'une façon trop extérieure par certains fidèles de « Genève »,

Vinet désire joindre étroitement la doctrine — moins juridique, plus éthique
et religieuse, -— de la communion sanctifiante avec le Sauveur.



64 PHILIPPE BRIDEL

Passant de la théologie à la philosophie, nous avons à relever
encore un exemple des conséquences excessives tirées par M. Paira
de certaines citations qu'a faites Vinet. Développant, en 1836

(Philosophie morale et sociale, t. i, p. 297-298), sa thèse cardinale
de l'identité de la religion et de la morale — déjà en germe dans

sa Lettre, de 1833, à la Société de la morale chrétienne, — Vinet
rappelle que Benjamin Constant n'est pas sans avoir eu le sentiment

de ce rapport ; il donne aussi quelques lignes de De Wette
qui vont dans le même sens (bien qu'il n'ignorât point, nous le

savons, à quelle distance il était réellement des idées de ce respecté
collègue) ; et il note encore : « C'est dans ce point de vue que Kant
a dit : Nous ne pouvons nous représenter l'obligation sans y
joindre l'idée d'un autre, qui est Dieu, et de sa volonté. » Je n'ai
pas à faire voir ici combien ce passage de la Metaphysik der

Sitten — loin d'exprimer l'essentielle et permanente pensée de

Kant au sujet du motif qui nous rend obligatoire l'obéissance à

l'impératif catégorique — ne constitue, dans l'œuvre de ce

philosophe, qu'une sorte de concession, passablement inconséquente,
aux faiblesses de l'imagination humaine ; car, enfin, rien ne tint
plus au cœur du philosophe de Königsberg que d'établir, tout au
contraire, l'absolue indépendance de la morale.

Notez que sur d'autres points caractéristiques, encore, Vinet
s'est trouvé en opposition formelle avec Kant. Qu'on examine

une de ses dernières œuvres, son Cours d'introduction à l'étude
des sciences, on l'y verra (Philosophie morale et sociale, t. n,
p. 260-265) développer, sur le « sens moral », des idées qui rappellent

Shaftesbury ou Hutcheson (Rousseau, peut-être), mais qui
sont bien éloignées de la théorie de la raison pratique ; et l'on y
trouvera encore la déclaration (nettement anti-kantienne) que
« les affirmations de l'arithmétique et de la géométrie appartiennent

à l'espèce des jugements analytiques, ou même des jugements
identiques ». Quant au fait que Vinet ramène à l'unité religion et
morale — mais d'une tout autre façon que Kant : je veux dire sans
vouloir nullement réduire la piété à la pure morale rationnelle,
sans en éliminer la notion capitale de la grâce, sans la détacher de

l'histoire — il ne faut pas le rapporter exclusivement, ni même

essentiellement, à l'influence du kantisme.
M. Paira n'est point seul, du reste, à avoir imaginé entre Vinet



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 65

et Kant plus de rapport qu'il n'y en a réellement. M. Rivet, dans

son précieux petit livre : Etude sur les origines de la pensée

religieuse de Vinet, ne me semble pas exempt de cette erreur ; non plus
qu'Astié : et n'est-ce pas, vraiment, tout brouiller que d'identifier,
comme le fait celui-ci (Le Vinet de la légende, etc., p. 31, comp, à 41)
la « mystique du sentiment » — qui, selon lui, caractérise le

Vinet authentique — avec le moralisme kantien, si expressément
rationaliste (1) A la base de l'illusion que nous combattons, se

trouve une erreur historique : on raisonne comme si la chose

notable en l'espèce, et dont il faille chercher l'explication, c'est

que Vinet ait insisté sur le caractère éthique de la religion ; on
oublie que toute la génération précédente n'avait que trop versé
dans le moralisme : vertus, bonnes œuvres, c'est de cela surtout
que parlaient théologiens et pasteurs. Le rôle de Vinet fut 1° de

donner à la morale elle-même plus de sérieux, plus de consistance,
et 2° de faire voir qu'ainsi conçue elle est inséparable de la doctrine
évangélique, si bien que « scientifiquement parlant, il n'y a de

morale, — il n'y a en morale de système conséquent et solide, —
que dans l'Evangile » (Phil. morale, etc., t. i, p. 68). Par ce second

point, Vinet dépend si peu de Kant qu'il tient un chemin
diamétralement opposé ; et quant au premier, par lequel sans doute il
s'apparente au philosophe de la raison pratique, les facteurs essentiels

de sa tendance sont : le milieu dans lequel s'était écoulée son

enfance, son sérieux personnel, la lecture d'Erskine, en qui, du

premier coup, il salua l'homme qui venait le révéler à lui-même,
enfin — et par là, sans doute, nous retrouvons, à défaut de Kant
lui-même, quelque chose de l'éthicisme qui en dérivait, — les

écrits de Stapfer. Mais il est exorbitant de dire, à propos de la
citation de la Metaphysik der Sitten, dont nous avons examiné
ci-dessus la portée : « Seine Anschauung von der Identität von
Religion und Moral begründet er durch Hinweis auf Kants
Ausführungen », et d'en tirer cette conclusion : « Angesichts der

Selbstzeugnisse Vinets (p. 44), wird man nicht umhin können, die

geistige Heimat für seinen Individualitätsbegriff in der deutschen
idealistischen Philosophie zu suchen. »

(1) Il faut, du reste, avouer que Vinet prête lui-même à l'erreur par son

peu de précision lorsqu'il parle de Kant : il écrit, par exemple, que Stapfer
a appris de Kant « la compétence irrécusable de la raison pratique ou du
sens moral » dans les questions religieuses.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XII (n° 50, 1924). 5



66 PHILIPPE BRIDEL

En traçant ces derniers mots ce n'est pas seulement à Kant que
pense M. Paira, mais aussi et surtout à Fichte ; car il croit avoir
trouvé la preuve — et il tient beaucoup à cette découverte —
que c'est à ce philosophe que Vinet doit sa notion, capitale, de

« l'individualité ». Voici le raisonnement : le 13 juillet 1833, Vinet,
chargé de parler dans le Semeur de la traduction du livre de

Fichte intitulé Die Bestimmung des Menschen, annonce à un ami

qu'il va se livrer pour cela à « l'étude sommaire de toute la
nouvelle philosophie allemande ». Et on le voit, en effet, s'en

préoccuper de diverses façons (Philos, morale, etc., t. ï, p. xiv) ;

mais, par suite sans doute de l'état de sa santé qui était alors

déplorable, il ne donna rien sur le livre en question : seulement un
article préliminaire où il ne parla que de Locke et de Leibniz
d'après les Beiträge zur Charakteristik der neueren Philosophie de

Fichte fils. Or, continue M. Paira, de mars à mai 1836 (environ
trois ans plus tard), paraissent dans le Semeur quatre articles où

Vinet expose sa doctrine de l'individualité, et qui sont contemporains

de ses premières méditations en vue de l'Essai sur la
manifestation. Ces travaux, ces articles notamment sont, d'après notre
auteur, le résultat des études auxquelles Vinet s'était ci-devant
livré sur la philosophie allemande, le sédiment (Niederschlag)
qu'elles avaient déposé dans son esprit ; il y a là une étape importante

à constater dans son développement intellectuel, « eine
Cäsur » (p. 18, comp. 45) ; c'est à partir de ce moment qu'il est en

possession de son concept de « l'individualité », et ce concept,
c'est à Fichte qu'il le doit (1).

M'est avis que les analogies qu'on peut relever entre la
philosophie morale de Vinet et celle de Fichte sont faibles et vagues en

comparaison de l'opposition fondamentale qu'elles présentent.
M. Paira relève que chez l'un et l'autre de ces penseurs l'individualité

(2) est mise en relation intime avec la liberté ; mais n'est-ce

pas là chose si naturelle qu'elle n'a pas besoin d'être expliquée

(1) M. Paira marque aussi (p. 45) que les articles sur le Socialisme (1846)

ont été écrits par Vinet « nachdem durch Carlyles JMiscellaneous Essays der

Idealismus unserer Weimarer Grossen in sein Gesichtsfeld getreten ». — Ce

que Goethe et Schiller pourraient bien avoir à faire avec les articles en question,

je n'arrive pas à le voir.
(2) Notez que Fichte (ni son traducteur) n'emploie jamais ce mot dans

Die Bestimmung des Menschen.



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 67

par un emprunt de pensée, ou par une influence Et si, dans ses

études sur Pascal (comme partout, du reste), Vinet tend à considérer

la volonté et ses décisions morales comme constituant le fond
même de l'être, si sa philosophie, en un mot, est foncièrement
éthique, n'avons-nous pas constaté que telle fut, dès les origines,
son orientation spontanée : en sorte qu'il n'y a nulle raison
d'amener ici Fichte (hier stehen wir wieder auf Fichteschem
Boden) et de citer cette phrase de Die Bestimmung des Menschen :

« Nicht bloss Wissen, sondern nach deinem Wissen thun ist deine

Bestimmung. » (p. 45.) — Si Vinet remarque comment les hommes

— qui n'avaient, du reste, jamais douté de l'existence d'une cause
première, — se sont surtout occupés de Dieu comme de la « volonté
régulatrice » qui leur imposait la loi du devoir (Phil. morale, etc.,
t. i, p. 296-297), la vague parenté que ce passage peut offrir avec
le téléologisme éthique de Fichte me frappe bien moins que ceci :

Vinet, dans ce passage même, — comme partout ailleurs, du reste,
— insiste sur la personnalité de Dieu : « Pas un instant, dit-il,
Dieu n'a été pour l'humanité un être abstrait, une idée, mais dès

l'abord une personne, etc. » (1) Combien nous sommes loin ici du
« terrain fichtien » Et si Fichte a écrit, dans Anweisung zum
seligen Leben (dont rien ne prouve que Vinet l'ait jamais lue) :

« Darin besteht die Religion, dass man in seiner eigenen Person....
mit seinem eigenen Auge, Gott unmittelbar anschaue, habe und
besitze », cela démontre-t-il le moins du monde que ce soit lui qui
ait enseigné cette vérité à Vinet, entre 1833 et 1836 Il l'avait
depuis longtemps rencontrée dans Pascal... et surtout dans sa

propre conscience, et dès longtemps il l'avait proclamée. Qu'on
lise bien, du reste, le passage (2) que M. Paira évoque ici comme
offrant un visible parallèle, et l'on remarquera avec quelle énergie
Vinet s'y déclare adversaire de toute tendance qui risquerait (or
c'est là le cas du mysticisme idéaliste de Fichte) d'atténuer la
distinction entre Dieu et ses créatures : « L'homme n'est religieux
qu'à la condition d'être individuel, la religion n'étant autre chose

qu'un rapport entre le Moi suprême et le moi de chacun de nous.
Tout système d'absorption est par là-même un système irréligieux,

(1) Comp. Phil, mor., t. i, p. 353 : « Dieu et l'homme, ou plutôt Dieu et un
homme s'additionnent et font deux. » (Voir aussi Phil. morale, etc., t. n,
p. 160.)

(2) L'éducation, la famille et la société (1855), p. 315.



68 PHILIPPE BRIDEL

et l'union, non l'unité, est le vrai nom du rapport qui nous lie à

Dieu dans l'acte de l'adoration et dans celui de l'obéissance. »

Si Vinet eût été redevable à Fichte de quelque chose d'aussi
important que la notion d'individualité, comment eût-il pu n'en

pas souffler mot, ne pas citer une ligne de ce philosophe, ne pas
mentionner une fois son nom, ni dans les quatre articles signalés

par M. Paira, ni dans l'Essai sur la manifestation, — et pas davantage

dans les diverses autres études publiées entre juillet 1833 et
mars 1836 C'eût été la plus noire des ingratitudes (1).

A ma connaissance, Vinet n'a que deux fois dans ses écrits tracé
le nom de Fichte. Une fois (Etudes sur la littérature française au
19e siècle, t. m, p. 120) pour noter — et il y a là un souvenir manifeste

de Die Bestimmung des Menschen: «Fichte reconstruit la
réalité des existences, la foi au monde extérieur, sur la base de la
foi morale ». Mais qu'on lise le contexte, et l'on s'apercevra que
Vinet ne s'y présente nullement en admirateur des « fumées de

l'idéalisme ». Voici l'autre passage : « Le fils du célèbre Fichte nous
apprend avec quelle joie son père, ayant achevé son système, le vit
cadrer avec tous les besoins et les tendances de son âme élevée et
forte. » (Phil. morale, etc. t. i, p. 279). Ces derniers mots constituent

un hommage, bien mérité, au noble caractère du philosophe,
mais nullement un signe d'adhésion à sa philosophie. —¦ Il existe,
il est vrai, une curieuse note (Essai sur la manifestation, p. 207 ;

comp. 116) où Vinet ne nomme pas Fichte, mais où il me paraît
évident qu'il exprime des idées nées dans son esprit à propos de la

philosophie de Fichte. Se demandant ce qui arriverait « si le monde
phénoménal disparaissait tout entier », il déclare que cela n'entraînerait

point que l'âme cessât d'exister, mais elle serait alors
réduite à une pure virtualité : « Si ce monde de relations n'existait
pas pour l'âme humaine, si Dieu n'y avait pas pourvu en lui
donnant un corps et des sens, elle n'aurait pas eu de moi senti, et,
n'ayant pas d'occasion de se connaître en se distinguant du moi

divin, elle n'aurait pu s'y réunir par un acte de liberté, en choisissant

volontairement entre le monde et Dieu, se séparant pour se

réunir, sortant pour rentrer,... remplaçant une union de nécessité

(1) Et comment aurait-il pu reproduire en 1837, dans ses Essais (Phil-
morale, etc., t. i, p. 94), la formule assez étrange — et nettement contraire
au langage de Fichte — selon laquelle le devoir, l'obligation, bref « Dieu en

nous » se trouve appelé par Vinet : « le non-moi»



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 69

par une union de volonté, en d'autres termes l'union par la
réunion, l'unité par l'harmonie. Le monde extérieur existe pour que
l'être spirituel se sente exister. » Ici même, à travers l'analogie des

termes employés, se marque une essentielle différence : pour
Fichte le monde est un spectacle que l'esprit se donne à lui-même
afin d'y trouver un champ d'action ; selon Vinet Dieu donne à

l'homme un corps, par lequel il est mis en relation avec « le monde
extérieur », afin que l'âme puisse ainsi prendre conscience de son
existence propre et se distinguer de Dieu pour lui obéir (1).

La vérité, quant aux relations de doctrine entre Fichte et Vinet,
est tout autre que M. Paira ne se la représente. A tort ou à raison

(je n'aborde pas cette question), dans la philosophie allemande

post-kantienne Vinet a vu surtout ce qui en faisait un subtile
adversaire de l'Evangile biblique, du fait rédempteur historiquement

accompli en Christ, de l'incarnation positive de Dieu en
Jésus. Ce qu'il pensait de ce grand mouvement d'idées, on peut le

voir dans les passages où il critique (en 1844) l'interprétation, selon

lui beaucoup trop favorable, qu'en a donnée Mme de Staël,
lorsqu'elle l'a déclaré être essentiellement « spiritualiste ». « Le seul

principe d'unité qu'on aperçoive entre tous ces systèmes, écrit-il,
à partir de celui de Kant, n'est-ce pas l'audace titanesque de la

spéculation ou la froide intrépidité de la dialectique... L'idéalisme
est autre chose que le spiritualisme, et, à bien y regarder, ce qui
porte ce dernier nom n'est pas moins compromis par l'idéalisme

que par le matérialisme... Les Français pouvaient trouver leur
compte à échanger le matérialisme contre une doctrine plus éle-

vée(2); mais quel avantage espérer d'un échange entre Condillac
et les nouveaux systèmes allemands, entre le matérialisme et le

panthéisme, c'est-à-dire entre deux négations également absolues,

également funestes. » (Etudes sur littér. fr. au 19e s., p. 147 et

(1) Tout ce que j'ai pu glaner dans l'agenda se réduit à cette note, le 24 juin
1834 : « Haine de Fichte pour les mots restrictifs » ; au nom de « Fichte » écrit
au crayon, le 8 novembre de la même année ; et enfin à ces mots, au crayon
aussi, le 12 février 1835 : ci Rendre Fichte». Il s'agit évidemment d'un livre
qui avait été prêté à Vinet, peut-être le texte allemand de Die Bestimmung.
— Sa bibliothèque personnelle ne renfermait que La Destination de l'homme,
en français, et les Beiträge zur Charakteristik, etc., de I.-H. Fichte.

(2) Allusion à Cousin première manière, dont Vinet a souvent critiqué le

semi-hégélianisme.



70 PHILIPPE BRIDEL

146.) Voilà, brièvement formulé, le «Niederschlag» qu'avaient laissé

dans l'esprit de Vinet ses quelques études concernant l'idéalisme
allemand. On en trouvera l'expression plus étendue, plus
véhémente (1), dans le discours Sur la convoitise de la pensée, rédigé

par Vinet pour ses étudiants vers le milieu de novembre 1838.

Ch. Secrétan, qui savait bien ce qui en était, — ayant tant de

fois discuté avec son « paternel ami » et reçu de lui plus d'une lettre
d'avertissement (2), — ne se trompait pas lorsque, à propos de

ces mêmes articles où M. Paira croit voir l'influence de Fichte, il
exprimait le regret que leur auteur restât inféodé à la vieille logique
de l'observation et du syllogisme, avec son étroit principe de

contradiction, au lieu d'apprendre à l'école de Kant et de ses

successeurs une méthode plus souple et plus vraie, celle de la

dialectique, qui fait découvrir la conciliation des idées opposées

en une idée supérieure (3).

Et en effet, les sympathies de Vinet allaient d'un tout autre
côté que celles de son jeune ami : à savoir du côté de l'empirisme
de Bacon, qui — à l'inverse de l'idéalisme allemand — « réserve »

en dehors de son système la place de la religion positive. En
1828, dans une lettre à Monnard (t. i, p. 156) il avait écrit : « Je

suis toujours frappé de ce mépris de l'observation que je remarque
chez des esprits très distingués de l'Allemagne... Il semble parfois
qu'ils croient que la science doit procéder par divination... Mais

l'esprit humain, si faible et si chancelant depuis notre chute, ne

peut marcher qu'appuyé sur deux béquilles qu'on appelle
observation et expérience. [Dans une note de la Chrestomatie, 3e édit.,
t. m, p. 151, Vinet dit mieux : « observation et induction, paire de

béquilles avec lesquelles la science avance », et il ajoute que
derrière ces deux « instruments » il y a « l'élément spontané de l'esprit
humain », la « force libre » qui produit les synthèses.] Ces messieurs

préfèrent des ailes à des béquilles. Vous rappelez-vous la conversation

que vous eûtes chez moi avec des esprits de cette trempe

(1) Pour les circonstances expliquant cette véhémence, voir Phil. morale,

etc., t. ii, p. xiv-xviii ; comp. Phil, religieuse, p. lix et suiv.

(2) Par exemple (lettre du 20 octobre 1836) : « Voyez à quoi ont abouti,
en Allemagne, les gens qui ont voulu à la fois être chrétiens et avoir une
philosophie ; ils ont fait violence à l'un et à l'autre (sic) et à la fin il a fallu opter. »

(3) Voir l'article critique de Ch. Secrétan sur les Essais de philosophie
morale de Vinet, dans la Revue suisse, 1838, t. i, p. 549-577.



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 71

Je me gaudissais de voir aux prises l'école de Bacon et celle de

Descartes (1) : vous vous rattachiez sans cesse à des faits reconnus;
eux partaient de leurs idées... Avec ces principes chacun peut se

faire une religion, qu'il encadre ensuite tant bien que mal dans le

système évangélique. Kant en a donné, sinon le premier, du moins
le plus mémorable exemple... On trouve le même esprit dans le
dernier chapitre de l'ouvrage de De Wette. »

Voilà le point de départ ; il ne faut pas l'oublier. Et, sans doute,
Vinet a pu évoluer à cet égard, comme à beaucoup d'autres ; et,
sans doute, il a évolué : sous l'influence de la méditation, sous celle
de ses lectures subséquentes, sous celle aussi — je le crois — de

Ch. Secrétan. Oui, il me paraît qu'avec le temps Vinet a quelque
peu changé d'attitude à l'égard de la « philosophie » : sans être
inconciliables entre elles, les expressions qu'il emploie à ce sujet
dans le Cours de philosophie morale (Phil. religieuse, p. 398-401 ;

voir aussi Mélanges, p. 369) et celles dont il se servait dans le
discours sur la Convoitise de la pensée n'ont pas le même accent.
Toutefois il ne s'est jamais produit en lui de conversion philosophique.

En novembre 1833, — c'est-à-dire au moment même où

il devrait, selon M. Paira, subir l'influence du fichtianisme, —
on le voit opposer à Cousin « l'immense pensée de Bacon », qui a

trouvé à « se mettre au large dans l'enceinte des dogmes du
christianisme » (Phil. religieuse, p. 63) ; et c'est encore ce même
philosophe — nommé et vanté par lui à maintes reprises (voir Phil.
morale, etc., t. il, p. lxxxvi) — qu'il célèbre, à la fin de 1846

(id., p. 346), comme ayant rendu aux hommes le grand service de

les soustraire « à la tyrannie de l'apriorisme, en faisant comprendre
qu'avant de généraliser il faut particulariser, qu'avant de juger
il faut voir ».

Tout cela peut passer pour plus ou moins formel ; ce qui est

plus fondamental, c'est le point auquel nous avons déjà fait
allusion plus haut : l'apologétique de Vinet, sa conception même
de l'Evangile, tiennent à la conviction qu'il existe aujourd'hui, dans

notre vie spirituelle, comme dans le fond de toute réalité, un ensemble

de « dualités », irréductibles pour la plus habile dialectique, et
dont pouvait seul triompher — en principe d'abord, puis par voie

(1) Je profite de l'occasion pour remarquer que j'ai interprété inexactement

ce passage dans Philos, relig., p. xxm.



72 PHILIPPE BRIDEL

de conséquence en chacun de nous, si nous « croyons », — un acte
de la libre grâce de Dieu, un fait accompli par lui : l'incarnation
rédemptrice, dont l'aboutissement fut la croix (1). Or Vinet
constatait que, dans son « gigantesque essor », l'idéalisme allemand
prétendait ne rien « réserver » comme dépassant sa puissance,
mais tout résoudre en concepts, réduire toute antinomie en
quelque synthèse et, du même coup, faire évaporer les faits en
symboles, détacher la religion des contingences de l'histoire, —
ce qui est, en définitive, rendre Jésus inutile et anéantir la croix.
Malgré tout ce qu'il y a de bon, d'élevé, de pur dans YAnweisung
zum seligen Leben, si jamais Vinet lut cet ouvrage, il n'aura pu
s'empêcher de se révolter à la seule supposition, faite par le philosophe

(Sechste Vorlesung, p. 160), qu'il puisse, un jour ,régner parmi
les hommes une pratique de la loi chrétienne alors que, peut-être,
la personne même de Jésus-Christ serait tombée dans un complet
oubli. Et si, dans cet ouvrage, il eût pu trouver un théisme un peu
plus accentué que dans Die Bestimmung des Menschen, il y aurait
constaté aussi que Fichte n'accepte aucunement l'idée d'une création

: idée sans laquelle, selon Vinet, il ne saurait y avoir de vraie
distinction entre la personnalité divine et l'individualité humaine,
donc pas d'« union » libre entre elles, c'est-à-dire pas de religion, au
sens vrai du mot.

C'est donc se fourvoyer entièrement que de dire : « Der Einbau
des geschichtlichen Christenthums in der Welt der idealistischen
Philosophie wird von Vinet, von der religiösen Seite aus, vollzogen.

» A tort ou à raison — je le repète, — Vinet estimait radicalement

impossible la conciliation du christianisme historique avec
la philosophie idéaliste ; et si, peu à peu, il s'est rassuré, non point
quant à Fichte ou à Hegel, mais quant aux tendances personnelles

de Ch. Secrétan, c'est quand il a vu celui-ci, — par un tour
de force (qui n'est pas, je le pense, un simple tour de passe-passe),
— arriver à démontrer dialectiquement qu'il existe un domaine de

« liberté », dont les événements constituent une « histoire » :

histoire que le philosophe peut chercher à comprendre, mais ne doit
pas prétendre à construire, c'est-à-dire à deviner.

(1) On lit dans l'agenda, au 1er mars 1834, ces mots, qui sont le germe du

morceau (de 1837) De la réduction des dualités: « L'Evangile est le rendez-vous
de tous les systèmes de philosophie ; vous les y trouverez tous, conciliés parla

médiation puissante d'un fait. »



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE 73

Pour toutes ces raisons je ne pense pas, non plus, que ce soit
à l'influence de Fichte qu'il faille attribuer la tendance immanentiste

ou mystique, disons : johannique, qu'on voit se manifester
chez Vinet et s'y accentuer. Le fait, que je ne songe point à nier,
n'a nul besoin de cette explication-là. Sans parler de l'effet pénétrant

que les écrits johanniques devaient réussir à produire,
d'eux-mêmes, par leur beauté propre et leur profondeur, sur un
lecteur assidu de la Bible, sur un esprit tel que Vinet, on sait que,
de toutes parts, le vent soufflait alors dans ce sens ; à supposer
qu'il fallût un concours d'impulsions extérieures pour entraîner
Vinet, dans une direction où il nous paraît tout naturel qu'il se

soit spontanément avancé, on nommerait, comme ayant pu lui
communiquer quelque chose de l'esprit dont il s'agit : Herder,
qui comparait le quatrième évangile à un lac paisible et profond
où le ciel se reflète en toute sa pureté, ¦— et les sermons de Schleiermacher

— si essentiellement johanniques, même quand ils ne
roulent pas, comme si souvent, sur des textes de saint Jean, — et
Neander, — et les jeunes amis de Vinet, tels que Chappuis et
Secrétan. Quant à Fichte, — sans exclure toute possibilité qu'il
ait eu quelque part en l'affaire, — j'hésite beaucoup à le croire :

nous n'avons, je l'ai dit, aucune raison de penser que Vinet ait lu
YAnweisung zum seligen Leben, et, s'il l'a lue, il doit y avoir trouvé
plutôt un garde-à-vous qu'une source d'inspiration. Le (prétendu)
johannisme, — exclusif, — du philosophe diffère beaucoup de cette
foi de Vinet où le spiritualisme mystique du quatrième Evangile
vient enrichir, sans l'abolir, la philosophie paulinienne de l'histoire,
et où le Christ idéal n'est jamais séparé du Jésus mort sur la croix ;

les derniers écrits du penseur vaudois sont là pour en témoigner :

ses leçons sur quelques chapitres de saint Jean (Nouvelles études

évangéliques) et son rapport sur la confession de foi de l'Eglise libre
du canton de Vaud (Mélanges, p. 656).

Pour en revenir à la notion de l'individualité développée par
Vinet, ce n'est point dans l'idéalisme de Fichte qu'il faut en chercher

la source. De très bonne heure Vinet s'était préoccupé de

questions économiques et politiques, ainsi qu'en font foi plusieurs
des lectures faites durant les premières années de son séjour à

Bâle, et la plupart des articles qu'il publiait alors (contre la peine
de mort, pour l'établissement de la paix par l'arbitrage, etc.). De

plus en plus se dessinait ainsi dans son esprit une doctrine de



74 PHILIPPE BRIDEL

l'Etat pénétrée de libéralisme, et où s'exprime, avec le plus grand
respect pour la personne humaine, une vive préoccupation d'en
garantir les droits contre toute oppression.

M. Paira, qui connaît fort bien les études de Vinet sur Pascal et
qui a très justement relevé tout ce que celui-ci peut avoir suggéré
à celui-là, n'a pu malheureusement (par suite des circonstances
d'après-guerre) utiliser le volume sur les Moralistes des XVIe et

XVIIe siècles, ni ceux qui concernent la Littérature française au
XVIIIe siècle. Il me semble impossible de lire ces volumes sans
entrevoir le rôle considérable qu'a dû jouer dans la formation des

idées fondamentales de Vinet le contact prolongé et réfléchi avec
des auteurs qui ont remué tant de questions politiques, notamment
avec Montesquieu, — que Vinet a si souvent cité avec éloge
(Phil. morale, etc., t. n, p. lxvii ; Phil. religieuse, p. xi et 414 note ;

Essai sur la manifestation, p. 470, etc.) et qui fut, j'en suis

convaincu, l'une des sources auxquelles de bonne heure et jusqu'au
bout s'alimenta sa pensée politique. Quand il écrit à Leresche

(24 février 1824 ; v. Rambert, p. 39) : « Il faut qu'un gouvernement
sache qu'il n'est pas institué pour créer des droits ni pour établir
des relations nouvelles dans la société, mais pour conserver seulement

tout ce qu'a créé la nécessité et la raison », on croirait lire
l'Esprit des lois posant, pour point de départ, qu'il existe des

« rapports nécessaires qui dérivent de la nature des choses », qu'il
« y a une raison primitive », et que « dire qu'il n'y a rien de juste
ni d'injuste que ce qu'admettent ou défendent les lois positives,
c'est dire qu'avant qu'on eût tracé de cercle tous les rayons
n'étaient pas égaux », en sorte qu'il faut « avouer des rapports
d'équité antérieurs à la loi positive qui les établit ». Bref nous
sommes ici sur le terrain même d'où a germé cette « Déclaration
des droits — naturels, inaliénables et sacrés — de l'homme et du

citoyen », que la Constituante (essentiellement inspirée de

Montesquieu) voulut formuler en tête de sa législation, pour « rappeler
sans cesse à tous les membres du corps social leurs droits et leurs
devoirs », et pour leur permettre de comparer toujours les actes des

pouvoirs publics avec ce qui est, par essence même, « le but de

toute institution politique ».

Mais chez Vinet un puissant motif pour déclarer inaliénables les

droits essentiels de toute personnalité humaine, vient se joindre à

ceux auxquels en appelaient Montesquieu et ses disciples : la



VINET ET LA PHILOSOPHIE ALLEMANDE I •)

vigueur et la sincérité de sa vie intérieure lui avaient appris que le

vrai centre de toute personne humaine c'est la conscience, de

sorte que de tous les droits le plus sacré c'est celui de la liberté
religieuse avec les corollaires qu'elle implique. La doctrine des

« droits de l'homme et du citoyen », fécondée par le sérieux de la

conscience chrétienne, telle est la véritable base de la théorie de

Vinet concernant l'individualité. Le principe s'en trouve posé déjà
dans ses premiers écrits ; elle ne fait depuis lors et jusqu'à la fin que
se développer, de la façon la plus naturelle et sans aucune Cäsur,
à mesure que s'étend l'horizon du penseur chrétien et que ses

méditations s'approfondissent.
Avons-nous mis trop d'insistance à combattre les hypothèses

de M. Paira, alors qu'il eût été plus à propos de lui témoigner notre
gratitude pour la joie qu'il nous a procurée, en se vouant avec une
si consciencieuse et bienveillante attention à l'étude des idées de

Vinet, et en en donnant, en langue allemande, un si excellent
résumé En tout cas, je ne pense pas avoir ainsi diminué la portée
des éloges, très sincères, que j'ai commencé par donner à l'ouvrage
de M. Paira et que je réitère avant de finir : son exposé des idées
de Vinet, encore une fois, est très bon et sera très utile ; mais, pour
qu'aux précieux services qu'il rendra ne se mêle aucun inconvénient,

il sera prudent de se tenir en garde contre certaines assertions

de l'auteur relatives à l'influence exercée par la théologie et
la philosophie allemandes sur la pensée de Vinet.

Ph. Bridel.


	Étude Critique : de l'influence de la philosophie et de la théologie allemandes sur Alexandre Vinet : à propos d'un livre récent

