Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Etudes critiques : une histoire récente des origines chrétiennes
Autor: Pétremand, Jules

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380088

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

UNE HISTOIRE RECENTE DES ORIGINES
CHRETIENNES

Eduard Mever. Ursprung und Anfinge des Christeniums. Stuttgart et
Berlin, Cotta, 1921-1923. 3 vol. in-8, de x11 340, vi1 462 et x 660 p.

Autant les recherches de détails se sont multipliées sur les origines
du christianisme, autant depuis la guerre sont devenus rares les tableaux
d’ensemble, et & ce titre on lira avec intérét et curiosité 'ouvrage que
nous annongons, alors méme qu’il n’est plus tout a fait une nouveauté.
Ce n’est d’ailleurs pas I’ceuvre d’un théologien, bien que 'auteur soit
fort 1ié avec Reinhold Seeberg et lui ait dédié son livre. M. Ed. Meyer
professe I'histoire a I’Université de Berlin. Il est connu par une étude
sur La monarchie de César et le principat de Pompée, puis surtout par
les cinq volumes de son Histoire de Uantiquité ot 1l retrace le dévelop-
pement de notre civilisation des premiéres origines jusqu’aux temps
des Séleucides ou des Ptolémeées et a ’épanouissement de I'hellénisme.
L’ Ursprung und Anjinge des Chrisientums est comme le prolongement
de cette grande ceuvre historique. M. Meyer a été conduit & étudier les
débuts du christianisme par ’enseignement de son maitre W. Mumm-
sen sur les Actes et par ses propres travaux de séminaire. Vers la fin
de 1917,1l est arrivé aux résultats qu’il expose et que le malheur des
temps ’a empéché de publier plus tot.

Le professeur berlinois apparait comme un esprit réfléchi, pondéré,
méticuleux, peu disposé aux généralisations hatives, aux hypotheses
aventureuses ou aux revisions hypercritiques. L’ceuvre historique de
« Lue le médecin » lui semble, comme & Harnack, d’une capitale im-
portance pour la reconstruction des origines chrétiennes. On gottera
chez M. Meyer cette connaissance exacte et compléte du monde gréco-
oriental par laquelle 1l éclaire les débuts de notre religion. On recon-
naitra aussi le soin avec lequel cet historien a étudié les principaux
travaux théologiques de la derniére décade, et 'on constatera qu’il sait



UNE HISTOIRE DES ORIGINES CHRETIENNES 319

les utiliser, tout en défendant aussi des conceptions et solutions per-
sonnelles. L’histoire de '« origine et des débuts du christianisme » est
écrite avec soin, clarté et élégance ; la lecture en est aisée et agréable ;
P’exécution typographique, excellente. L’auteur s’était aussi tracé un
plan général clair et logique : d’abord I’étude des sources, des évangiles et
des questions qu’ils posent ; ensuite ’histoire politique et religieuse du
judaisme de la domination perse a celle des Hérodes, que suivra le
tableau de I'activité de Jésus ; enfin 'origine et les débuts de la religion
nouvelle jusqu’au temps des Antonins. Seulement I’ceuvre de M. Meyer,
comme beaucoup d’ouvrages allemands, est d’une construction négligée :
¢’est moins un tableau d’ensemble aux justes proportions ou un récit
suivi qu'une suite de lecons de séminaire, qu'un amalgame de mono-
graphies, d’appendices et d’« Exkurse ». C’est ainsi que toute 1'étude
et la critique des Actes, au lieu de rentrer dans 'examen des sources,
s’intercale entre le chapitre consacré a Jésus et le tableau des origines
chrétiennes. Tel probléme est repris deux ou trois fois ; d’ot naturelle-
ment des répétitions, aisément évitables. Ces petites chicanes et ces
critiques secondaires n’affaiblissent en rien la recoonaissance qui est
due a M. Meyer pour la somme énorme de recherches et la mine de
renseignements précieux que représente son ceuvre. On s’en convaincra
par 'analyse, forcément séche et sommaire, que nous donnerons de ses
trois volumes.

Dans le premier, consacré a l’étude des documents évangéliques,
M. Meyer entend moins reprendre le probléme synoptique et la critique
littéraire des évangiles qu’examiner la valeur historique des renseigne-
ments qu’ils renferment. Ce travail se basera sur le troisiéme évangile
et les Actes, primitivement ceuvre une, et plus compléte que les autres
évangiles. Au lieu de reproduire simplement la tradition comme Marc ou
Matthieu, ou de la transformer radicalement selon sa foi, comme Jean,
Luc s’en est servi pour faire ceuvre de lettré et d’historien, pour écrire
un peu «dans I'esprit d’un Polybe ou d’un Tite-Live » une véritable
histoire du salut, illustration de I’Evangile paulinien. Ce souci d’histo-
rien ressort aussi bien des passages ou Luc reproduit textuellement ses
sources que de ceux ou 1l en modifie le style, supprime, ajoute ou trans-
forme. Pour le prouver, M. Meyer examine successivement le caractére
littéraire de I'ceuvre de Luc et les données du prologue, quisert d’intro-
duction a la vie terrestre de Jésus, mais aussi a 1’activité du Christ
glorifié. Il compare également les récits de la résurrection dans Mare,
Matthieu, Jean avec ceux du troisiéme évangile. Le début des Actes, ol
le récit de I’ascension est une visible interpolation, et la construction du
livre, attestent aussi combien la vie du Sauveur et la naissance de
I’Eglise étaient intimement unies dans la pensée de l'auteur, dont la
préoccupation d’historien est encore soulignée par I’étude des données
chronologiques (Luc 111 1, 23; 1 5; 11 1). Seulement du moment que



320 JULES PETREMAND

I’historien-évangéliste prend comme héros le Seigneur, le Fils de Dieu,
mort et ressuscité pour notre salut, il devait tenir compte des traditions
et légendes populaires qui trés vite se formeérent dans les milieux chré-
tiens, araméens ou hellénistes. De la les « récits de I’enfance », & propos
desquels M. Meyer traite de la formation des mythes évangéliques, de la
naissance miraculeuse (analogue & ce qu’on avait raconté de Platon ou
d’Alexandre), des généalogies, de Luc 11 41-52, qu’il compare aux don-
nées historiques de Marc sur la mére et les fréres du Seigneur, enfin de
la légende et du culte de Marie, dont 'Eglise fera la déesse a la fois
vierge et mére. La méme tendance populaire & voir en Jésus le maitre
rempli et animé de 'Esprit de Dieu s’exprimerait aussi dans les récits
sur le précurseur, le baptéme et la tentation. Prédécesseur et non précur-
seur du Christ, Jean-Baptiste aurait en réalité été un prophéte juif de la
repentance, le créateur d’un ordre ascétique analogue a celui des Essé-
niens ; pratiquant les rites du baptéme, de la priére (Luc x1 1) et du
jevne; les «disciples de Jean» auraient poursuivi leur propagande
rivale jusqu’a Alexandrie ou Epheése (Actes xvirr 24) et leur influence
aurait été assez forte au sein de la communauté chrétienne de Jérusa-
lem. Par les mythes du baptéme et de la tentation du Seigneur, M. Meyer
est amené a étudier 'image que la tradition évangélique s’est faite de
Vactivité de Jésus jusqu’a la Passion et a scruter les sources de Lue, en
premier lieu le second évangile. Il montre d’abord comment est con-
struite 'ceuvre de Marc : 'appel des disciples, 'activité en Galilée, la
lutte contre les démons, les adversaires, les guérisons, 'hostilité d’Hé-
rode, la confession de Pierre, 'annonce des soufirances, c¢’est-a-dire
I’Evangile du Messie, Fils de Dieu. Il examine ensuite les sources du
second évangile : I'apocalypse synoptique (Marc xir1) et les deux réeits
de voyage, par lesquels il différencie la «source des disciples » de la
«source des Douze ». Cette derniére, disséquée avec soin, spécialement
dans les passages qui parlent des Zébédaides, du {ils de Jona ou de la
transfiguration, lui parait remonter jusqu’a Pierre et a la tradition de
Jérusalem, telle qu’elle était déja formée vers 'an 44. A ces deux cha-
pitres correspond l'étude, qui y fait suite, de la Passion d’aprés
Marc. M. Meyer y défend l'historicité de la tentative révolutionnaire
sur Jérusalem, des faits de la semaine sainte, de 'agape supréme qui
n’est ni un repas pascal, ni la premiére Céne, mais dont le souvenir
suscitera dans I'Eglise I'institution eucharistique. Il admet de méme
I’arrestation au soir du 13 nisan, la condamnation de Jésus comme
Messie par le sanhédrin, la comparution devant Pilate, la passion et la
crucifixion dont les détails auraient été conservés par les femmes qui
y assistérent, et il rapproche de ces données ce qu’on sait de Caiphe,
Anne et Pilate par ’histoire profane. Aprés cette analyse minutieuse du
deuxiéme évangile, M. Meyer consacre a trois sujets la fin de son premier
volume : il traite d’abord des sources particuliéres ¢ Matthieu et a Luc,



UNE HISTOIRE DES ORIGINES CHRETIENNES 321

les Logia araméens, plus récents que la « source des Douze » et une histoire
particuliére de Jésus, plus récente encore et utilisée par le troisiéme
évangéliste, et 1l caractérise notre Matthieu canonique, ses rapports
avec les évangiles des Hébreux, des Nazaréens, des Ebionites, I'inspi-
ration judéo-chrétienne du document qui est & sa base. Il discute
ensuite de linstitution ecclésiastique de U'apostolat, des instructions aux
apotres, y compris le cri d’actions de graces (Matt. x1 25, Luc x 2) et
tout le probléme des Douze, qui lui paraissent institués par Jésus. Enfin,
aprés quelques pages sur la construction interne de Luc, 1l termine par
Vezxamen du quatriéme évangile comme document historique, et il y
reconnait I'utilisation surtout des synoptiques, mais aussi d’une source
spéciale, d’ailleurs légendaire et d’importance secondaire.

Les prolégoménes de toute histoire des origines chrétiennes compor-
tent, avec I’étude critique des documents évangéliques, la reconstitution
du milieu spirituel ol est née notre religion. Aussi le second volume de
I'Ursprung und Anfinge des Christentums renferme-t-il le tableau vivant
et nettement esquissé du judaisme postexilique. C’est une histoire
politique et religieuse du peuple juif, mais ¢’est surtout une histoire de
la religion juive, dont M. Meyer note et explique les transformations
tant en analysant les documents littéraires qu’en montrant I'influence
des civilisations et religions ambiantes. Sous la domination perse, puis
macédonienne, ¢’est 'opposition entre le sacerdoce et les légistes, 'uni-
versalisme et 'individualisme pénétrant le judaisme et suscitant la
propagande parmi les paiens avec les réactions antisémites; c’est la
littérature de la Sagesse, fleurissant sur 'arbre du légalisme, et le ratio-
nalisme de Qohéleth; ¢’est le renforcement de ladévotionetl’approfon-
dissement des notions morales, le monothéisme modifié par les concepts
de Sagesse, Parole, Esprit, Anges, mais ¢’est surtout la pénétration dans
la religion d’Isragél du dualisme et l'extension cosmique du drame
eschatologique. Cette révolution religieuse est moins due, selon
M. Meyer, aux influences grecques, babyloniennes, égyptiennes, qu’au
mazdéisme, longuement étudié et présenté comme la source du prin-
cipal courant religieux dans le syncrétisme gréco-oriental. Durant
Uépogue des Séleucides, des guerres religieuses et de la formation de
I'Etat juif, puis sous les Hasmonéens, Rome et les Hérodes, sont marquées
les étapes nouvelles de cette évolution du judaisme : le heurt avec
I'hellénisme, le conflit entre pharisiens et sadducéens, l'essor de la
théologie, I'épanouissement du messianisme et de l’eschatologie avec
les spéculations connexes, mais aussi le prosélytisme de la Diaspora et
la théologie alexandrine depuis la Sapience aux sources des livres
hermétiques, les esséniens et la multiplication des sectes, des prophétes,
des thaumaturges, des agitateurs, lorsque parut Jésus. Les trente-
quatre dernitres pages sont consacrées au prophéte de Nazareth,
L’image que M. Meyer en trace n’a rien d’original : fils de la Galilée,

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. x11 (n° 53, 1924). 21



322 JULES PETREMAND

formé par la méditation personnelle des livres saints, Jésus partage les
croyances religieuses de son peuple, spécialement du milieu pharisien,
auquel il s’oppose par son moralisme, par son amour pour Dieu et tous
les hommes, par sa conception du Pére miséricordieux, par sa volonté
héroique de combattre et de vaincrel’empire de Satan, des démons et
delamaladie.Sa piété, la conscience de son élection divine,ont suscité
chez Jésus 'assurance qu’il était le Sauveur d’Israél, le Messie dans un
sens religieux, et non politique, le fils de 'homme et de Dieu. Comme
on I'a vu, M. Meyer admet comme historiques les faits principaux du
ministére galiléen depuis l'appel des disciples, et de la Passion. 1l
fixerait volontiers au 1f octobre 27 le début de la quinziéme année de
Tibére d’aprés le calendrier civil (celui des Séleucides) qui aurait été
employé en Syrie et par Luc (cf. appendice : tome 111, p. 205).
L’ceuvre que nous analysons tend toute a reconstruire les origines
chrétiennes sur la base des écrits de Luc. Le troisiéme volume, qui
compte plus de six cent cinquante pages, presque le double du premaier,
se divisera donc en deux parties : la critique des Actes et les débuts du
christtanisme. (Euvre du médecin, collaborateur de Paul, les Actes
visent a montrer comment le salut, par la puissance du Seigneur, s’est
répandu de Jérusalem a Rome, mais s1 leur but premier n’est pas histo-
rique, M. Meyer s’attachera & établir leur réelle valeur documentaire
en examinant les faits qu’ils rapportent. Cet examen commence par
les morceaux en « nous », de la méme plume que I’ensemble de I'ouvrage
et spécialement par le récit du dernier voyage et du naufrage de Paul.
Le séjour de I’apdtre des gentils & Rome, et auparavant a Jérusalem,
les voyages missionnaires, en particulier la visite & Athénes et I'activité
a Ephése avec la mention des disciples du Baptiste et la catastrophe qui
mit fin a la mission asiate, sont passés en revue et confrontés avec les
renselignements d’autres sources, surtout avec les épitres pauliniennes,
dont M. Meyer reconnait la capitale valeur, mais reléve aussi Uesprit
polémique et personnel. En remontant ainsi le cours des événements,
Ihistorien berlinois en arrive a la premiére partie des Actes, ou les
données historiques sont plus rares, mélangées a plus d’inventions ou
de développements légendaires, et proviendraient de traditions sur
Pierre, Etienne, Barnabas, recueillies par Luc auprés de I'évangéliste
Philippe ou de Jean-Marc. Les discours des quinze premiers chapitres
des Actes, contrairement & ceux de la seconde partie, sont de libres
compositions de 'auteur. Mais les faits qui sont 4 la base de ces pre-
miers récits : activité de Pierre & Jérusalem, la conversion de Corneille
et la mission samaritaine, la propagande parmi les hellénistes et le
martyre d’Etienne sont envisagés comme historiques, bien que la
chronologie en soit faussée ; 1l en est de méme pour le soi-disant concile
de Jérusalem (43-44), la persécution d’Agrippa et 'exécution des Zébé-
daides (44), la mission de Barnabas et Saul (45-46), le second conflit



UNE HISTOIRE DES ORIGINES CHRETIENNES 323

d’Antioche (47) et la famine sous Claude (49). L’histoire des débuts du
christianisme, & laquelle le lecteur est ainsi et enfin amené, comporte
six chapitres. C’est d’abord la fondation de la communauté de Jérusa-
lem ensuite des apparitions du Ressuscité en Galilée et de la fo1 commu-
nicative de Pierre, et c’est la vie intérieure de cette premiére Eglise
avec ses deux groupes dirigeants, celuir de Pierre et des Douze,
celul de Jacques et des fréres du Seigneur ; ce sont aussi les croyances
au Messie Jésus, a la résurrection, au jugement, les premiéres assemblées,
formes cultuelles, 1nstitutions des croyants, leur organisation, leurs
apdtres, leur propagande parmi les Juifs. A cette propagande sont
rattachées Uactivité d’Etienne et le premier conflit avec les autorités
julves comme aussl la mission de Philippe et la rencontre du christia-
nisme naissant avec Simon le Magicien, créateur d’une religion syncré-
tiste, qui aurait été a 'origine de tout le mouvement gnostique (7).
Mais ’essor du christianisme et son apparition comme une religion
originale datent du moment ou il prend pied & Antioche et ou il aura
comme protagonistes Barnabas et surtout Paul. Deux chapitres, de
cent pages chacun, sont consacrés, soit a la personnalité et aux idées de
Papétre des gentils, soit & ses luttes contre les judéo-chrétiens et a son
activité de missionnaire et de chef d’ Eglises. Il est impossible de parler de
ces chapitres avec quelques détails. Disons seulement que M. Meyer,
tout en reconnaissant ’action formelle que 1’éducation helléniste a
exercée sur la mentalité de Paul, souligne la différence des notions
essentielles dans le christianisme et dans le paganisme gréco-oriental ;
et s’1l accorde qu’il y a eu dans la pensée paulinienne quelques apports
hellénistes, il n’en estime pas moins que I'apOtre a créé sa théologie,
durant le séjour en Arabie, avec des éléments juifs, acquis aux pieds de
Gamaliel ou puisés dans les doctrines rabbiniques. L’idée méme de
Sauveur, liée pour Paul a ’'eschatologie, aurait ses origines dans I’Ancien
Testament et dans ’enseignement de Jésus. Ailleurs, en retragant les
événements de 47-60, M. Meyer insiste sur les suites du conflit d’Antio-
che et sur Phostilité durable, non seulement de Jacques, mais aussi de
Pierre, contre I'apétre des incirconcis. Dans I'agitation que la mission
paulinienne suscite partout dans les synagogues, il reconnait une des
causes qui éveillerent la méfiance des autorités romaines; et la persé-
cution néronienne, que Tacite seul lierait a I'incendie de Rome, provien-
drait des passions populaires comme de la haine juive contrele christia-
nisme, et ouvrirait I’ére des persécutions. Les deux derniers chapitres
de I’Ursprung und Anfinge des Christentums en eflet traitent, assez
sommairement d’ailleurs, des relations entre le christianisme et I’ Empire,
des martyrs, des persécutions sous les Flaviens et les Antonins, puis des
débuts de I’ Eglise catholique: extension du christianisme, organisation
des églises et institution de l’épiscopat monarchique, attitude des
fide¢les a I’égard du judaisme et du judéo-christianisme, la littérature,



324 JULES PETREMAND — LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

les conceptions morales, les doctrines chrétiennes a la fin du premier
siécle jusque et y compris le johannisme. Cette {in parait décidément un
peu rapide et superficielle, et les sujets, 1ci effleurés, quelque peu en
dehors des études habituelles de ’auteur.

Peu 1mporte au reste. L’ceuvre du savant berlinois sera souvent lue
et consultée. Elle vaut par son effort de retracer un tableau d’ensemble
des origines chrétiennes, et plus encore, parce qu’elle discute ou propose
des solutions & une quantité de problémes, en citant presque tous ceux
qui les ont traités de M. Harnack jusqu’a Wellhausen. Peut-étre aussi,
parce que ’ceuvre de M. Meyer démontre les inconvénients qu’il y a
pour 'historien & reconstruire une époque en se fondant essentiellement
sur un document, — fiit-1l méme celui de « Luc le médecin »,

JuLEs PETREMAND.

ETUDE LITURGIQUE

Dr C. DieTerLEN (1851-1917). Liturgie évangélique, a Uusage des Eglises
protestantes. Paris, Berger-Levrault, 1924, Un vol., 16X 24 cm., relié,
1x et 107 pages (15 fr. francais).

Saluons avec joie chaque publication d’une liturgie. L' Esprit « soui-
flant ou il veut », il ne nous importe point qu’elle émane d’un 1ndividu
plutot que d’un synode ; et nous pouvons 'examiner en elle-méme, sans
rien savoir de ses origines, ni si elle est en réaction contre une tradition
locale, ni si elle est un idéal pour son auteur ou s’il I'a expérimentée
dans son ensemble et ses détails, et pendant combien de temps. Elle
est 14, — regardons-la en face comme on regarde une inconnue qui
frappe a la porte et demande un entretien.

I

Un probléme se pose aussitét: Qui sont les destinataires de cette
liturgie ? Dieterlen répond, dans son titre méme : Liturgie a I'usage
des Eglises protestantes. Mais, en pratique, la question subsiste, puis-
que la plupart des Eglises ont leur manuel particulier et quasi obli-



ETUDE LITURGIQUE 326

gatoire. Elles ne pourront pas adopter d’emblée un texte étranger
et inofficiel... Quant aux Eglises indépendantes, qui jouissent de la
liberté liturgique comme des autres libertés, elles ne vont pas faire
une exception en faveur de Dieterlen, et se soumettre & lui, lorsqu’elles
ne se soumettent pas aux formulaires qu’elles font rédiger elles-mémes...
Il s’agit donc, dans les deux cas, non pas d’ordres, mais de conseils
offerts aux Eglises protestantes, et bien avisé sera qui en fera son profit.
Mais ceci est notre interprétation du titre ; Dieterlen ne 'entend pas
ainsi : 12 dans une note, page vir, il se range parmi les partisans de l'au-
torité, et non du libre examen, lorsqu’il dit:«Ilappartiendra aux auto-
rités ecclésiastiques... de veiller a la stricte observance des régles du
culter. 2. Comme 1l sait que dans le protestantisme de langue francaise, 1l
v a des luthériens (principalement dans le Montbéliard, I’Alsace,la Lor-
raine et a Paris) et des réformés (tout le reste de la France, Suisse, Bel-
gique, Piémont compris, et les Eglises de langue francaise a 'étranger) ;
et comme 1l est lui-méme luthérien, et que, par surcroit, & son amour
de U'autorité 11 jomnt le culte de I'uniié — ces « sceurs siamoises » dont le
baptéme se fait a Rome, — il avoue que 'adoption de sa liturgie néces-
siterait « quelques modifications dans 'aménagement » des édifices...
calvinistes (page v). Il ne lul vient a I'idée n1 de proposer des modifi-
cations aux luthériens, ni d’arranger son texte de facon a ce que chacun
puisse s’en servir, n‘importe ou ; I’Esprit est un peu régenté... Clest
que Dieterlen reste persuadé, p. ex., qu’il faut un «autel » pour que les
lectures bibliques, la confession des péchés et le Pater aient une pleine
efficacité, ces textes étant sacrés autant par le lieu d’ou 1ls sont lus que
par leur contenu.

Comme conséquence de cette attitude sacramentaire, Dieterlen ne
confie ces lectures rituelles qu’au Pasteur (avec P partout; le « diacre»
n’a la majuscule qu’a pages 1-2). L’acces a I'autel est fermé au diacre,
qui fait son office du haut de la chaire ; une fois lusle Décalogue et les
annonces paroissiales, 1l doit redescendre ; 1l ne peut pas méme faire la
salutation apostolique, qui est réservée au Pasteur, de sa stalle, avant
Uoffice laique. (Mais au moins Dieterlen fait-il faire la salutation au
commencement du culte, alors que tant de hiturgies, pour ne la faire
donner que parle pasteur, la mettent alors que le culte est commencé
depuis un bon quart d’heure). Le diacre ne peut pas précher dans les
annexes ; ce qu’1l doit lire est prescrit (page viir). C’est donc une liturgie
a tendances cléricales. On voit d’1c1 combien peu elle est recevable en
bloc dans les Eglises libres. Tournée vers le passé des xvri et xvii®
siécles, elle semble ignorer le plus ancien passé, celu1 qui ne parlait ni
d’autel, ni de prétres; ou I'on osait, preuve en soit 1 Pierrer 9, prati-
quer, auculte, le sacerdoce universel. Dieterlen, toutefois, se souvient
qu’il est du vingtiéme siécle lorsqu’il déclare « qualifiée pour remplacer
le diacre toute personne de bonne volonté (les femmes aussi bien



326 LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

que les hommes) agréée par la communauté ». Voila une petite oasis,
avec un peu d’eau vive et de verdure, au milieu de ces pierres véné-
rables.

I

Comme tant d’autres d’un type ancien, cette liturgie offre au premier
regard une lacune : Dieterlen ignore ce qui est essentiel, p. ex., ades
Quakers, et a tous les luthériens de 1’école de F. Spitta, I'emploi du
silence. « Parle ! parle ! Ton serviteur écoute!» disait Samuel enfant.
Pour beaucoup de bons esprits, 1l faut, pour que Dieu parle, que la
Bible soit lue & haute voiz, et qu'un prédicateur fasse une exhortation.
Depuis trois cents ans toutefois, les Quakers font 'expérience que Dieu
parle auss: directement aux fidéles réunis selon Matth. xvirr,20; qu’Il
se sert parfois de leur silence pour se révéler aux hommes ; que ceux-ci
peuvent communier entre eux autant lors des silences que pendant
les paroles, le culte étant, pour eux, une «expérience commune de la
présence de Dieu en tous et en chacun » (voir Henry van Etten, I'Echo
des Amis, 1924, No 7). Il est certain que beaucoup de liturgies ignorent
ce « moment » ; que plusieurs des fidéles ressentent un malaise durable
ou momentane et que remplir un silence par un morceau de violon, ce
n’est pas obsewer le silence.

Or toute la liturgie de Dleterlen repose sur lldee que le culte est fait
d’une continuité de paroles. Il le divise en deux parties ; I'une, la se-
conde, contient un sermon de quinze minutes (page vir); 'autre, beau-
coup plus considérable en quantité,« ne doit étre écourtée ou modifiée
sous aucun prétexte » (page vir). Nous voila au clair dés le début (pagev):
« Le service religieux des protestants se divise en deux parties, le culte
proprement dit et la prédication ».

Nous avons la naiveté de croire que le sermon fait partie du culte
(il en recoit un caractére spécial qui le distingue de la « conférence »)
et qu’il peut,a son tour,déterminer la directionde la liturgie entiére...
Ce qui, toutefois, empéche Dieterlen de verser dans un cléricalisme
absolu, c’est la part qu’il fait au chant de I’assemblée.

I1 prévoit d’abord un psaume. — (C’est une concession aux réformés,
pour qui les textes et les airs huguenots ne peuvent étre utilisés qu’au
début du culte, et doivent étre imprimés en téte des psautiers. Le pro-
cédé ne se justifie cependant par aucune raison psychologique.

- Puis vient un premier cantique (p. 2), et, & la fin, un second cantique
(p. 8). C’est plus que dans maintes liturgies ot 'on ne prévoit en tout
que deux hymnes, quand ce n’est pas deux tranches d’un seul cantique,
Le choix de ces trois morceaux est libre, alors que d’autres liturgies le
réglent « ne varietur »,

Mais Pessentiel — par le nombre et pour leur caractére obligatoire —



ETUDE LITURGIQUE 327

est confié aux répons. Une premiére partie de l’office, revenant chaque
dimanche et aboutissant toujours au Décalogue, en donne déja deux,
Une seconde partie varie selon les cinq dimanches du mois (1 La doec-
trine, 11 Le Pére et le Fils, 111 Conversion et Vie nouvelle, 1v La priére,
v I’Eglise) et offre quatre répons chaque fois. Dans I'office du soir, outre
les deux cantiques, il y a trois répons ; de méme pour la sainte Céne,
I'office nuptial et le service funébre au temple. En outre, aux fétes, les
quatre répons changent encore (Noél, Nouvel-an, Rameaux, Passion,
Paques; Ascension, Pentecote, Réception, Féte nationale, Réformation,
féte de la Charité, des Missions et du Souvenir). Il faudrait imprimer ces
86 piéces (!) a la suite des psautiers ; leur étude exigerait la création de
cheeurs paroissiaux (chose bien désirable), méme si (page viimr) on ne se
sert que de I'unisson et si les harmonies ne sont données, a défaut d’ins-
trument, que par le quatuor vocal. Mais Dieterlen défend qu’on fasse

appel «aux amateurs sur lesquels on ne peut jamais compter » — la
belle éducation populaire que voila! — et il veut qu'on rétribue les
chanteurs.

I1 v aurait beaucoup a dire sur cette musique. L’auteur, M. Michaux,
du Conservatoire de Paris, doit connaitre la musique de culte. Mais la
préface luil attribue une parenté avec Goudimel, ce qui ne saurait se
deviner sans cette préface. Les accords sont modernes au possible.
(Onrépéteict que Palestrina futI’éléve du Comtois, assertion sans preuve
et sans vraisemblance, vu que Goudimel ne vécut jamais & Rome.) La
prosodie est parfois bizarre ; or ce genre de musique a pour condition
premiére d’épouser la prosodie des mots et de la phrase... Nombreux sont
les hiatus ; a peine supportables a la diction, ils ne le sont plus lorsqu’ils
sont allongés par le chant. Le texte de tel de ces versets est s1 bref que
Pauteur doit le répéter, ce qui augmente la sensation du fragmentaire.
En outre, le jeu des accords (majeur et mineur) étant purement musical
sans procéder toujours des paroles, on arrive a la conclusion qu’on pour-
rait changer le texte sans nuire a la musique, ce qui est grave... Ces
défauts sont évidemment plus sensibles & qui regarde 'ensemble des
répons qu’au fidéle, & quil’on ne demande d’en chanter que six au cours
d’un office. Quoiqu’il en soit, 'étude de ces fragments fera faire des
comparaisons utiles avee les versets, publiés 4 Neuchétel (chez M. H.
de Montmollin, Corcelles) et ceux de M. Fritz Bach (Nyon, Suisse), et
tout a 'avantage de ces derniers.

I1I

Abordons 'ensemble de cette liturgie.

a) Aprés les annonces (p. 2) elle ordonne donc le Décalogue (p. 3)
pour chaque dimanche (Dieterlen ne parait pas avoir connu la version
« évangélique » de Marc Wolfard, si digne de notoriété). C’est un abus



328 LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

grave dont beaucoup d’Eglises se sont affranchies, sans parler du
seizitme siécle tant huguenot que luthérien, qui a fait chanter le Dé-
calogue par I'assemblée.

b) Elle ne prévoit, en guise de Confession des péchés (p.1-2) que le
texte de Strasbourg traduit par Calvin ; mais elle n’a pas osé y ajouter
cette « absolution » a laquelle Calvin tenait tant, et qui en corrige le
ton épre et suspendu sans solution... Et Dieterlen reprend a son compte
le vieille erreur psychologique du calvinisme, qui suppose que toujours,
chez tous les fidéles, le premier sentiment a exprimer dans le culte est
la contrition. Or il est tout aussi normal qu’a I’ordinaire on donne d’a-
bord essor & la joie de P'adoption, a I'adoration devant les ceuvres du
Créateur et du Rédempteur. Que dans un office d’humiliation, on débute
par confesser ses péchés, c’est bien; ou qu'on le fasse ailleurs qu’an
début, — mais pas dans toutes les fétes des rachetés! La répétition
d’un formulaire unique est d’ailleurs monotone. Il y a d’autres textes,
traditionnels ou bibliques, et des expressions libres, dont 'usage est
recommandable en alternance avec celul du formulaire de Strasbourg.

¢) Une fois accomplis les deux rites précédents, le pasteur lit la série
des passages bibliques du jour. Le choix en est bon, mais 'ensemble est
long. 1l faudra, malgré 'auteur, 'abréger souvent.

d) Viennent les péricopes (Vieux [p. 5] et Nouveau Testament [p.7])
leur choix est libre ; et le Pater, que 'assemblée, agenouillée, est invitée
a dire & mi-voix. Cecl est excellent et trés réalisable, lorsqu’on ne veut
pas le chanter, p. ex. d’aprés les versions publiées chez Ch. Huguenin,
Locle (Praetorius, Fritz Bach, Justin Bischoff). On se rappellera tou-
jours qu’'un Heiler s’est rangé du cété de I'EEvangile pour avoir entendu
la Priere des priéres dite ainsi en langue populaire...

Mais une remarque s’impose sur la série ¢) : décidément la Bible est
trop riche en beaux passages 1solés pour qu’on se borne a ceux que
Dieterlen a imprimés ; il faut plus de liberté s1’on veut étre juste envers
les propheétes, les apdtres et les évangélistes.

e) Arrivent enfin le sermon (quinze minutes!) une priére libre et
la bénédiction. Mais ou se trouve I'«intercession » ? Nulle part elle ne
ficure comme telle, ce qui est une lacune impardonnable. 5’1l est un
acte liturgique qui doive €tre accompli, c’est bien celui-la, les fréres
priant pour les fréres... La place la plus favorable serait non pas a la
fin du sermon (auditoire fatigué, pressé de rentrer au logis) mais ou
bien, tout naturellement aprés l'action de graces que font pour eux-
mémes les heureux, les bien-portants et les guéris; ou bien aprés la
confession ; mais en tout cas avant le sermon, sauf quand celui-ci traite
lui-méme du sujet de 'intercession.



ETUDE LITURGIQUE 329

IV

D’autres remarques s’imposent.

1. Il est singulier qu’unluthérien n’essaie pas de convertir ses fréres
« réformés » a la pratique de ’AveNT, si favorable a 1’éclosion de Noél.

2. 11 est affligeant de voir qu’il perpétue I'idée qu’au baptéme on
fait des promesses que, plus tard, I'enfant devra «ratifier »; aucun
« libriste » ne se sentira le droit d’employer telles quelles les pages
81-85 de cette liturgie ; pour beaucoup d’entre eux, aujourd’hui, il
n’est que deux sacrements: le baptéme, sacrement d’appel, et la sainte
Céne, sacrement de réponse. Quant au sacrement intermédiaire de la
« confirmation », cette eréation du piétiste Spener, on ne sait vraiment
faire, d’autant plus qu’il préte a des abus sans fin, et qu’il rend, en
pratique, la « premiére communion» quasi-obligatoire, en la lant a
I'instruction religieuse. Mais il faut louer Dieterlen, qui abolit les « toi-
lettes spéciales ». Comme quoi le bien se faufile toujours a coté du
mal...

3. L'office de la sainte Céne (p. 29) est uniquement congu comme
anneze d’un oflice principal, et Dieterlen continue de renvoyer une
partie des fidéles avant le moment supréme. Sans doute, il les invite «a
assister ou a prendre part », ce qui est un progrés. Mais 1l semble igno
rer le désir général du protestantisme, qui est d’avoir des services de
sainte Céne autonomes, d’un type différent de l'office ordinaire, en
lieu et place de cet office... La longueur du culte selon les liturgies ana-
logues rebute plusieurs personnes qu’on regagnerait a la « commu-
nion » si le culte était mieux préparé.

4. D’autre part, en instituant un Office de la charité (p. 95), Dieterlen
est un novateur heureux ; et avec son Culte du souvenir (p. 103), il rend
un service a ceux des protestants modernes qui convoitent la Toussaint;
on en trouve en Italie et en Suisse aussi (voir Feuille religieuse de no-
vembre et décembre 1924). Pour chaque paroisse, on peut insérer dans
le texte une liste des morts de 'année ; et il faut ménager un silence,
que chacun remplira mentalement des noms des défunts anciens dont
il continue a porter le deuil. Puisse cet office étre un porteur des pro-
messes de I’Evangile, parmi lesquelles, en premier lieu, retentit la parole
de Jésus au «larron » repenti.

Malgré toutes les critiques qu’on est bien obligé de faire, et que 'au-
teur prévoyait (p. 1x), il faut rendre justice a cet effort trés loyal de
renouveler le culte évangélique. Que les lecteurs de cette étude ne soient
pas décourageés de faire Uessat, total ou partiel. Leurs expériences vau-



330 LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

dront pour le moins autant que des théories; et, s’ils veulent me les
communiquer, ce sera pour mol fort instructif — que 'on approuve
tout, ou que, du point de vue de la hiberté chrétienne et en ne prenant
que « Jésus comme liturge des choses saintes » (Hébreux v, 2) on
fasse des réserves. En matiére de fo1 et de vie, les adversaires de la
contrainte ont des traditions aussi légitimes que celles, trés conserva-
trices et un peu aristocratiques,du regretté Dieterlen, le pieux médecin.
Moudon, Vaud, Suisse.
Louts MoNASTIER-SCHROEDER.

P. S. Ces pages étaient écrites quand a paru la Liturgie a Uusage du
culte protestant de Gustave Doret (Lausanne, Feetisch), qui mériterait
une étude a part. Signalons cependant combien elle est plus prés de nous
que celle de Dieterlen : par I’auteur anonyme du texte, M. le pasteur
Jean Berguer, de la paroisse de Saint-Laurent, Lausanne ; par le compo-
siteur ; par ’esprit qui anime certains moments de cet ouvrage. Ne lit-
on pas en effet, ces mots bien helvétiques : «les lectures bibliques peu-
pent étre modifiées » ?

Mais, sur un point, cette liturgie n’est pas née de notre espritetde
nos meeurs religieuses. Le musicien ne concéde plus a I’assemblée qu’un
droit au chant & 'unisson, ce qui est une perte certaine de culture,
restreint le nombre des hymnes confiés aux fidéles, et ne fait'effet désiré
que s’1l y a des chanteurs en masse ; avis aux petites paroisses. Etl'as-
semblée ne peut chanter que trois fois (N°v, un psaume au début de
I'office, encore la vieille erreur ; et un seul cantique, N° viri, puis la
bénédiction NO 1x), tandis que chceur et soliste commencent 'office,
NO8 y1, 111, 1v), ce qui est peu démocratique, et encadrent le sermon
(Nos vy et vir),

Notons, pour clore, sur une note satisfaisante au premier chef, que
MM. Berguer et Doret, aprés la confession (N°1) font placeal’absolu-
tion (N© 1v) sous une forme biblique trés pure.

Une fois de plus, par une initiative individuelle, la question liturgique
est donc posée a '’ensemble du peuple protestant, et cet ouvrage a toute
la vitalité et la force d'expression qui risque de manquer aux livres
officiels.

Un dernier trait: Dieterlen et Doret sont des «laies», ce qui
explique a4 la fois qu’ils solent trés conservateurs et qu’ils s’offrent
aux Eglises sans solliciter un «imprimatur». C’est, malgré quelques

archaismes, le signe de temps nouveaux.
M.-S.



	Études critiques : une histoire récente des origines chrétiennes

