
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Études critiques : une histoire récente des origines chrétiennes

Autor: Pétremand, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Etudes critiques

UNE HISTOIRE RÉCENTE DES ORIGINES
CHRÉTIENNES

Eduard Meyer. Ursprung und Anfänge des Christentums. Stuttgart et
Berlin, Cotta, 1921-1923. 3 vol. in-8, de xn 340, vu 462 et x 660 p.

Autant les recherches de détails se sont multipliées sur les origines
du christianisme, autant depuis la guerre sont devenus rares les tableaux
d'ensemble, et à ce titre on lira avec intérêt et curiosité l'ouvrage que
nous annonçons, alors même qu'il n'est plus tout à fait une nouveauté.
Ce n'est d'ailleurs pas l'œuvre d'un théologien, bien que l'auteur soit
fort lié avec Reinhold Seeberg et lui ait dédié son livre. M. Ed. Meyer
professe l'histoire à l'Université de Berlin. Il est connu par une étude
sur La monarchie de César et le principal de Pompée, puis surtout par
les cinq volumes de son Histoire de F antiquité où il retrace le développement

de notre civilisation des premières origines jusqu'aux temps
des Séleucides ou des Ptolémées et à l'épanouissement de l'hellénisme.
h'Ursprung und Anfänge des Christentums est comme le prolongement
de cette grande œuvre historique. M. Meyer a été conduit à étudier les

débuts du christianisme par l'enseignement de son maître W. Mumm-
sen sur les Actes et par ses propres travaux de séminaire. Vers la fin
de 1917, il est arrivé aux résultats qu'il expose et que le malheur des

temps l'a empêché de publier plus tôt.
Le professeur berlinois apparaît comme un esprit réfléchi, pondéré,

méticuleux, peu disposé aux généralisations hâtives, aux hypothèses
aventureuses ou aux revisions hypercritiques. L'œuvre historique de
« Luc le médecin » lui semble, comme à Harnack, d'une capitale
importance pour la reconstruction des origines chrétiennes. On goûtera
chez M. Meyer cette connaissance exacte et complète du monde gréco-
oriental par laquelle il éclaire les débuts de notre religion. On reconnaîtra

aussi le soin avec lequel cet historien a étudié les principaux
travaux théologiques de la dernière décade, et l'on constatera qu'il sait



UNE HISTOIRE DES ORIGINES CHRÉTIENNES 319

les utiliser, tout en défendant aussi des conceptions et solutions
personnelles. L'histoire de l'a origine et des débuts du christianisme » est
écrite avec soin, clarté et élégance ; la lecture en est aisée et agréable ;

l'exécution typographique, excellente. L'auteur s'était aussi tracé un
plan général clair et logique : d'abord l'étude des sources, des évangiles et
des questions qu'ils posent ; ensuite l'histoire politique et religieuse du
judaïsme de la domination perse à celle des Hérodes, que suivra le
tableau de l'activité de Jésus ; enfin l'origine et les débuts de la religion
nouvelle jusqu'au temps des Antonins. Seulement l'œuvre de M. Meyer,
comme beaucoup d'ouvrages allemands, est d'une construction négligée :

c'est moins un tableau d'ensemble aux justes proportions ou un récit
suivi qu'une suite de leçons de séminaire, qu'un amalgame de
monographies, d'appendices et d'« Exkurse ». C'est ainsi que toute l'étude
et la critique des Actes, au lieu de rentrer dans l'examen des sources,
s'intercale entre le chapitre consacré à Jésus et le tableau des origines
chrétiennes. Tel problème est repris deux ou trois fois ; d'où naturellement

des répétitions, aisément évitables. Ces petites chicanes et ces

critiques secondaires n'affaiblissent en rien la reconnaissance qui est
due à M. Meyer pour la somme énorme de recherches et la mine de

renseignements précieux que représente son œuvre. On s'en convaincra

par l'analyse, forcément sèche et sommaire, que nous donnerons de ses

trois volumes.
Dans le premier, consacré à l'étude des documents évangéliques,

M. Meyer entend moins reprendre le problème synoptique et la critique
littéraire des évangiles qu'examiner la valeur historique des renseignements

qu'ils renferment. Ce travail se basera sur le troisième évangile
et les Actes, primitivement œuvre une, et plus complète que les autres
évangiles. Au lieu de reproduire simplement la tradition comme Marc ou
Matthieu, ou de la transformer radicalement selon sa foi, comme Jean,
Luc s'en est servi pour faire œuvre de lettré et d'historien, pour écrire
un peu « dans l'esprit d'un Polybe ou d'un Tite-Live » une véritable
histoire du salut, illustration de l'Evangile paulinien. Ce souci d'historien

ressort aussi bien des passages où Luc reproduit textuellement ses

sources que de ceux où il en modifie le style, supprime, ajoute ou
transforme. Pour le prouver, M. Meyer examine successivement le caractère
littéraire de l'œuvre de Luc et les données du prologue, qui sert
d'introduction à la vie terrestre de Jésus, mais aussi à l'activité du Christ
glorifié. Il compare également les récits de la résurrection dans Marc,
Matthieu, Jean avec ceux du troisième évangile. Le début des Actes, où
le récit de l'ascension est une visible interpolation, et la construction du
livre, attestent aussi combien la vie du Sauveur et la naissance de

l'Eglise étaient intimement unies dans la pensée de l'auteur, dont la
préoccupation d'historien est encore soulignée par l'étude des données

chronologiques (Luc m 1, 23 ; i 5 ; n 1). Seulement du moment que



320 JULES PETREMAND

l'historien-évangéliste prend comme héros le Seigneur, le Fils de Dieu,
mort et ressuscité pour notre salut, il devait tenir compte des traditions
et légendes populaires qui très vite se formèrent dans les milieux
chrétiens, araméens ou hellénistes. De là les « récits de l'enfance », à propos
desquels M. Meyer traite de la formation des mythes évangéliques, de la
naissance miraculeuse (analogue à ce qu'on avait raconté de Platon ou
d'Alexandre), des généalogies, de Luc n 41-52, qu'il compare aux données

historiques de Marc sur la mère et les frères du Seigneur, enfin de
la légende et du culte de Marie, dont l'Eglise fera la déesse à la fois
vierge et mère. La même tendance populaire à voir en Jésus le maître
rempli et animé de l'Esprit de Dieu s'exprimerait aussi dans les récits
sur le précurseur, le baptême et la tentation. Prédécesseur et non précurseur

du Christ, Jean-Baptiste aurait en réalité été un prophète juif de la
repentance, le créateur d'un ordre ascétique analogue à celui des
Esséniens : pratiquant les rites du baptême, de la prière (Luc xi 1) et du
jeûne, les « disciples de Jean » auraient poursuivi leur propagande
rivale jusqu'à Alexandrie ou Ephèse (Actes xvm 24) et leur influence
aurait été assez forte au sein de la communauté chrétienne de Jérusalem.

Par les myrthes du baptême et de la tentation du Seigneur, M. Meyer
est amené à étudier l'image que la tradition évangélique s'est faite de

l'activité de Jésus jusqu'à la Passion et à scruter les sources de Luc, en
premier lieu le second évangile. Il montre d'abord comment est
construite l'œuvre de Marc : l'appel des disciples, l'activité en Galilée, la
lutte contre les démons, les adversaires, les guérisons, l'hostilité d'Hérode,

la confession de Pierre, l'annonce des souffrances, c'est-à-dire
l'Evangile du Messie, Fils de Dieu. Il examine ensuite les sources du
second évangile : l'apocalypse synoptique (Marc xm) et les deux récits
de voyage, par lesquels il différencie la « source des disciples » de la
« source des Douze ». Cette dernière, disséquée avec soin, spécialement
dans les passages qui parlent des Zcbédaïdes, du fils de Jona ou de la
transfiguration, lui paraît remonter jusqu'à Pierre et à la tradition de

Jérusalem, telle qu'elle était déjà formée vers l'an 44. A ces deux
chapitres correspond l'étude, qui y fait suite, de la Passion d'après
Marc. M. Meyer y défend l'historicité de la tentative révolutionnaire
sur Jérusalem, des faits de la semaine sainte, de l'agape suprême qui
n'est ni un repas pascal, ni la première Cène, mais dont le souvenir
suscitera dans l'Eglise l'institution eucharistique. Il admet de même
l'arrestation au soir du 13 nisan, la condamnation de Jésus comme
Messie par le sanhédrin, la comparution devant Pilate, la passion et la
crucifixion dont les détails auraient été conservés par les femmes qui
y assistèrent, et il rapproche de ces données ce qu'on sait de Caïphe,
Anne et Pilate par l'histoire profane. Après cette analyse minutieuse du
deuxième évangile, M. Meyer consacre à trois sujets la fin de son premier
volume : il traite d'abord des sources particulières à Matthieu et à Luc,



UNE HISTOIRE DES ORIGINES CHRÉTIENNES 321

les Logia araméens, plus récents que la «source des Douze »et une histoire
particulière de Jésus, plus récente encore et utilisée par le troisième
évangéliste, et il caractérise notre Matthieu canonique, ses rapports
avec les évangiles des Hébreux, des Nazaréens, des Ebionites, l'inspiration

judéo-chrétienne du document qui est à sa base. Il discute
ensuite de l'institution ecclésiastique de l'apostolat, des instructions aux
apôtres, y compris le cri d'actions de grâces (Matt, xi 25, Luc x 2) et
tout le problème des Douze, qui lui paraissent institués par Jésus. Enfin,
après quelques pages sur la construction interne de Luc, il termine par
l'examen du quatrième évangile comme document historique, et il y
reconnaît l'utilisation surtout des synoptiques, mais aussi d'une source
spéciale, d'ailleurs légendaire et d'importance secondaire.

Les prolégomènes de toute histoire des origines chrétiennes comportent,

avec l'étude critique des documents évangéliques, la reconstitution
du milieu spirituel où est née notre religion. Aussi le second volume de
1' Ursprung und Anfänge des Christentums renferme-t-il le tableau vivant
et nettement esquissé du judaïsme postexilique. C'est une histoire
politique et religieuse du peuple juif, mais c'est surtout une histoire de

la religion juive, dont M. Meyer note et explique les transformations
tant en analysant les documents littéraires qu'en montrant l'influence
des civilisations et religions ambiantes. Sous la domination perse, puis
macédonienne, c'est l'opposition entre le sacerdoce et les légistes,
l'universalisme et l'individualisme pénétrant le judaïsme et suscitant la
propagande parmi les païens avec les réactions antisémites ; c'est la
littérature de la Sagesse, fleurissant sur l'arbre du légalisme, et le
rationalisme de Qohéleth; c'est le renforcement de la dévotion et l'approfondissement

des notions morales, le monothéisme modifié par les concepts
de Sagesse, Parole, Esprit, Anges, mais c'est surtout la pénétration dans
la religion d'Israël du dualisme et l'extension cosmique du drame
eschatologique. Cette révolution religieuse est moins due, selon
M. Meyer, aux influences grecques, babyloniennes, égyptiennes, qu'au
mazdéisme, longuement étudié et présenté comme la source du principal

courant religieux dans le syncrétisme gréco-oriental. Durant
l'époque des Séleucides, des guerres religieuses et de la formation de

l'Etat juif, puis sous les Hasmonéens, Rome et les Hérodes, sont marquées
les étapes nouvelles de cette évolution du judaïsme : le heurt avec
l'hellénisme, le conflit entre pharisiens et sadducéens, l'essor de la
théologie, l'épanouissement du messianisme et de l'eschatologie avec
les spéculations connexes, mais aussi le prosélytisme de la Diaspora et
la théologie alexandrine depuis la Sapience aux sources des livres
hermétiques, les esséniens et la multiplication des sectes, des prophètes,
des thaumaturges, des agitateurs, lorsque parut Jésus. Les trente-
quatre dernières pages sont consacrées au prophète de Nazareth.
L'image que M. Meyer en trace n'a rien d'original : fils de la Galilée,

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XII (n° 53, 1924). 21



322 JULES PÉTREMAND

formé par la méditation personnelle des livres saints, Jésus partage les

croyances religieuses de son peuple, spécialement du milieu pharisien,
auquel il s'oppose par son moralisme, par son amour pour Dieu et tous
les hommes, par sa conception du Père miséricordieux, par sa volonté
héroïque de combattre et de vaincre l'empire de Satan, des démons et
de la maladie. Sa piété, la conscience de son élection divine, ont suscité
chez Jésus l'assurance qu'il était le Sauveur d'Israël, le Messie dans un
sens religieux, et non politique, le fils de l'homme et de Dieu. Comme

on l'a vu, M. Meyer admet comme historiques les faits principaux du
ministère galiléen depuis l'appel des disciples, et de la Passion. Il
fixerait volontiers au 1er octobre 27 le début de la quinzième année de

Tibère d'après le calendrier civil (celui des Séleucides) qui aurait été

employé en Syrie et par Luc (cf. appendice: tome m, p. 205).
L'œuvre que nous analysons tend toute à reconstruire les origines

chrétiennes sur la base des écrits de Luc. Le troisième volume, qui
compte plus de six cent cinquante pages, presque le double du premier,
se divisera donc en deux parties : la critique des Actes et les débuts du
christianisme. Œuvre du médecin, collaborateur de Paul, les Actes
visent à montrer comment le salut, par la puissance du Seigneur, s'est
répandu de Jérusalem à Rome, mais si leur but premier n'est pas
historique, M. Meyer s'attachera à établir leur réelle valeur documentaire
en examinant les faits qu'ils rapportent. Cet examen commence par
les morceaux en « nous », de la même plume que l'ensemble de l'ouvrage
et spécialement par le récit du dernier voyage et du naufrage de Paul.
Le séjour de l'apôtre des gentils à Rome, et auparavant à Jérusalem,
les voyages missionnaires, en particulier la visite à Athènes et l'activité
à Ephèse avec la mention des disciples du Baptiste et la catastrophe qui
mit fin à la mission asiate, sont passés en revue et confrontés avec les

renseignements d'autres sources, surtout avec les épitres pauliniennes,
dont M. Meyer reconnaît la capitale valeur, mais relève aussi l'esprit
polémique et personnel. En remontant ainsi le cours des événements,
l'historien berlinois en arrive à la première partie des Actes, où les
données historiques sont plus rares, mélangées à plus d'inventions ou
de développements légendaires, et proviendraient de traditions sur
Pierre, Etienne, Barnabas, recueillies par Luc auprès de l'évangéliste
Philippe ou de Jean-Marc. Les discours des quinze premiers chapitres
des Actes, contrairement à ceux de la seconde partie, sont de libres
compositions de l'auteur. Mais les faits qui sont à la base de ces
premiers récits : l'activité de Pierre à Jérusalem, la conversion de Corneille
et la mission samaritaine, la propagande parmi les hellénistes et le

martyre d'Etienne sont envisagés comme historiques, bien que la
chronologie en soit faussée ; il en est de même pour le soi-disant concile
de Jérusalem (43-44), la persécution d'Agrippa et l'exécution des Zébé-
daïdes (44), la mission de Barnabas et Saul (45-46), le second conflit



UNE HISTOIRE DES ORIGINES CHRÉTIENNES 323

d'Antioche (47) et la famine sous Claude (49). L'histoire des débuts du

christianisme, à laquelle le lecteur est ainsi et enfin amené, comporte
six chapitres. C'est d'abord la fondation de la communauté de Jérusalem

ensuite des apparitions du Ressuscité en Galilée et de la foi communicative

de Pierre, et c'est la vie intérieure de cette première Eglise
avec ses deux groupes dirigeants, celui de Pierre et des Douze,
celui de Jacques et des frères du Seigneur ; ce sont aussi les croyances
au Messie Jésus, à la résurrection, au jugement, les premières assemblées,
formes cultuelles, institutions des croyants, leur organisation, leurs
apôtres, leur propagande parmi les Juifs. A cette propagande sont
rattachées l'activité d'Etienne et le premier conflit avec les autorités
juives comme aussi la mission de Philippe et la rencontre du christianisme

naissant avec Simon le Magicien, créateur d'une religion syncrétiste,

qui aurait été à l'origine de tout le mouvement gnostique
Mais l'essor du christianisme et son apparition comme une religion
originale datent du moment où il prend pied à Antioche et où il aura
comme protagonistes Barnabas et surtout Paul. Deux chapitres, de

cent pages chacun, sont consacrés, soit à la personnalité et aux idées de

l'apôtre des gentils, soit à ses luttes contre les judéo-chrétiens et à son
activité de missionnaire et de chef d'Eglises. liest impossible de parler de

ces chapitres avec quelques détails. Disons seulement que M. Meyer,
tout en reconnaissant l'action formelle que l'éducation helléniste a

exercée sur la mentalité de Paul, souligne la différence des notions
essentielles dans le christianisme et dans le paganisme gréco-oriental ;

et s'il accorde qu'il y a eu dans la pensée paulinienne quelques apports
hellénistes, il n'en estime pas moins que l'apôtre a créé sa théologie,
durant le séjour en Arabie, avec des éléments juifs, acquis aux pieds de
Gamaliel ou puisés dans les doctrines rabbiniques. L'idée même de

Sauveur, liée pour Paul à l'eschatologie, aurait ses origines dans l'Ancien
Testament et dans l'enseignement de Jésus. Ailleurs, en retraçant les

événements de 47-60, M. Meyer insiste sur les suites du conflit d'Antioche

et sur l'hostilité durable, non seulement de Jacques, mais aussi de

Pierre, contre l'apôtre des incirconcis. Dans l'agitation que la mission
paulinienne suscite partout dans les synagogues, il reconnaît une des

causes qui éveillèrent la méfiance des autorités romaines; et la
persécution néronienne, que Tacite seul lierait à l'incendie de Rome, proviendrait

des passions populaires comme de la haine juive contre le christianisme,

et ouvrirait l'ère des persécutions. Les deux derniers chapitres
de Y Ursprung und Anfänge des Christentums en effet traitent, assez
sommairement d'ailleurs, des relations entre le christianisme et l'Empire,
des martyrs, des persécutions sous les Flaviens et les Antonins, puis des
débuts de l'Eglise catholique i extension du christianisme, organisation
des églises et institution de l'épiscopat monarchique, attitude des
fidèles à l'égard du judaïsme et du judéo-christianisme, la littérature,



324 JULES PÉTREMAND LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

les conceptions morales, les doctrines chrétiennes à la fin du premier
siècle jusque et y compris le johannisme. Cette fin paraît décidément un
peu rapide et superficielle, et les sujets, ici effleurés, quelque peu en
dehors des études habituelles de l'auteur.

Peu importe au reste. L'œuvre du savant berlinois sera souvent lue
et consultée. Elle vaut par son effort de retracer un tableau d'ensemble
des origines chrétiennes, et plus encore, parce qu'elle discute ou propose
des solutions à une quantité de problèmes, en citant presque tous ceux
qui les ont traités de M. Harnack jusqu'à Wellhausen. Peut-être aussi,

parce que l'œuvre de M. Meyer démontre les inconvénients qu'il y a

pour l'historien à reconstruire une époque en se fondant essentiellement
sur un document, — fût-il même celui de « Luc le médecin ».

Jules Pétremand.

ÉTUDE LITURGIQUE

Dr C. Dieterlen (1851-1917).Liturgie évangélique, à l'usage des Eglises
protestantes. Paris, Berger-Levrault, 1924. Un vol., 16X 24 cm., relié,
ix et 107 pages (15 fr. français).

Saluons avec joie chaque publication d'une liturgie. L'Esprit « soufflant

où il veut », il ne nous importe point qu'elle émane d'un individu
plutôt que d'un synode ; et nous pouvons l'examiner en elle-même, sans
rien savoir de ses origines, ni si elle est en réaction contre une tradition
locale, ni si elle est un idéal pour son auteur ou s'il l'a expérimentée
dans son ensemble et ses détails, et pendant combien de temps. Elle
est là, — regardons-la en face comme on regarde une inconnue qui
frappe à la porte et demande un entretien.

I

Un problème se pose aussitôt : Qui sont les destinataires de cette
liturgie Dieterlen répond, dans son titre même : Liturgie à l'usage
des Eglises protestantes. Mais, en pratique, la question subsiste, puisque

la plupart des Eglises ont leur manuel particulier et quasi obli-



étude liturgique 325

gatoire. Elles ne pourront pas adopter d'emblée un texte étranger
et inofficiel... Quant aux Eglises indépendantes, qui jouissent de la
liberté liturgique comme des autres libertés, elles ne vont pas faire
une exception en faveur de Dieterlen, et se soumettre à lui, lorsqu'elles
ne se soumettent pas aux formulaires qu'elles font rédiger elles-mêmes...
Il s'agit donc, dans les deux cas, non pas d'ordres, mais de conseils
offerts aux Eglises protestantes, et bien avisé sera qui en fera son profit.
Mais ceci est notre interprétation du titre ; Dieterlen ne l'entend pas
ainsi : 1° dans une note, page vu, il se range parmi les partisans de
l'autorité, et non du libre examen, lorsqu'il dit-« Il appartiendra aux autorités

ecclésiastiques... de veiller à la stricte observance des règles du
culte». 2. Comme il sait que dans le protestantisme de langue française, il
y a des luthériens (principalement dans le Montbéliard, l'Alsace,la
Lorraine et à Paris) et des réformés (tout le reste de la France, Suisse,
Belgique, Piémont compris, et les Eglises de langue française à l'étrangeri ;

et comme il est lui-même luthérien, et que, par surcroît, à son amour
de l'autorité il joint le culte de l'unité — ces « sœurs siamoises » dont le

baptême se fait à Rome, — il avoue que l'adoption de sa liturgie
nécessiterait «quelques modifications dans l'aménagement» des édifices...
calvinistes (page v). Il ne lui vient à l'idée ni de proposer des
modifications aux luthériens, ni d'arranger son texte de façon à ce que chacun
puisse s'en servir, n'importe où ; l'Esprit est un peu régenté... C'est

cpie Dieterlen reste persuadé, p. ex., qu'il faut un « autel » pour que les
lectures bibliques, la confession des péchés et le Pater aient une pleine
efficacité, ces textes étant sacrés autant par le lieu d'où ils sont lus que
par leur contenu.

Comme conséquence de cette attitude sacramentaire, Dieterlen ne
confie ces lectures rituelles qu'au Pasteur (avec P partout ; le « diacre»
n'a la majuscule qu'à pages 1-2). L'accès à l'autel est fermé au diacre,
qui fait son office du haut de la chaire : une fois lus le Décalogue et les

annonces paroissiales, il doit redescendre ; il ne peut pas même faire la
salutation apostolique, qui est réservée au Pasteur, de sa stalle, avant
l'office laïque. (Mais au moins Dieterlen fait-il faire la salutation au
commencement du culte, alors que tant de liturgies, pour ne la faire
donner que par le pasteur, la mettent alors que le culte est commencé
depuis un bon quart d'heure). Le diacre ne peut pas prêcher dans les

annexes ; ce qu'il doit lire est proscrit (page vm). C'est donc une liturgie
à tendances cléricales. On voit d'ici combien peu elle est recevable en
bloc dans les Eglises libres. Tournée vers le passé des xvi et xvne
siècles, elle semble ignorer le plus ancien passé, celui qui ne parlait ni
d'autel, ni de prêtres: où l'on osait, preuve en soit i Pierre n 9, pratiquer,

auculte, le sacerdoce universel. Dieterlen, toutefois, se souvient
cju'il est du vingtième siècle lorsqu'il déclare « qualifiée pour remplacer
le diacre toute personne de bonne volonté (les femmes aussi bien



326 LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

que les hommes) agréée par la communauté». Voilà une petite oasis,
avec un peu d'eau vive et de verdure, au milieu de ces pierres
vénérables.

II
Comme tant d'autres d'un type ancien, cette liturgie offre au premiei

regard une lacune : Dieterlen ignore ce qui est essentiel, p. ex., à des

Quakers, et à tous les luthériens de l'école de F. Spitta, l'emploi du
silence. « Parle parle Ton serviteur écoute » disait Samuel enfant.
Pour beaucoup de bons esprits, il faut, pour que Dieu parle, que la
Bible soit lue à haute voix, et qu'un prédicateur fasse une exhortation.
Depuis trois cents ans toutefois, les Quakers font l'expérience que Dieu
parle aussi directement aux fidèles réunis selon Matth. xvm, 20 ; qu'il
se sert parfois de leur silence pour se révéler aux hommes ; que ceux-ci
peuvent communier entre eux autant lors des silences que pendant
les paroles, le culte étant, pour eux, une « expérience commune de. la
présence de Dieu en tous et en chacun » (voir Henry van Etten, l'Echo
des Amis, 1924, N° 7). Il est certain que beaucoup de liturgies ignorent
ce « moment » ; que plusieurs des fidèles ressentent un malaise durable
ou momentané, et que remplir un silence par un morceau de violon, ce
n'est pas observer le silence...

Or toute la liturgie de Dieterlen repose sur l'idée que le culte est fait
d'une continuité de paroles. Il le divise en deux parties ; l'une, la
seconde, contient un sermon de quinze minutes (pagevm); l'autre, beaucoup

plus considérable en quantité, « ne doit être écourtée ou modifiée
sous aucun prétexte » (page vu). Nous voilà au clair dès le début (page v):
« Le service religieux des protestants se divise en deux parties, le culte
proprement dit et la prédication ».

Nous avons la naïveté de croire, que le sermon fait partie du culte
(il en reçoit un caractère spécial qui le distingue de la « conférence »)

et qu'il peut, à son tour, déterminer la direction de la liturgie entière...
Ce qui, toutefois, empêche Dieterlen de verser dans un cléricalisme
absolu, c'est la part qu'il fait au chant de l'assemblée.

Il prévoit d'abord un psaume. — C'est une concession aux réformés,
pour qui les textes et les airs huguenots ne peuvent être utilisés qu'au
début du culte, et doivent être imprimés en tête des psautiers. Le
procédé ne se justifie cependant par aucune raison psychologique.

Puis vient un premier cantique (p. 2), et, à la fin, un second cantique
(p. 8). C'est plus que dans maintes liturgies où l'on ne prévoit en tout
que deux hymnes, quand ce n'est pas deux tranches d'un seul cantique.
Le choix de ces trois morceaux est libre, alors que d'autres liturgies le

règlent « ne varietur ».

Mais l'essentiel — par le nombre et pour leur caractère obligatoire —



ÉTUDE LITURGIQUE 327

est confié aux répons. Une première partie de l'office, revenant chaque
dimanche, et aboutissant toujours au Décalogue, en donne déjà deux.
Une seconde partie varie selon les cinq dimanches du mois (i La
doctrine, ii Le Père et le Fils, m Conversion et Vie nouvelle, iv La prière,
v L'Eglise) el offre quatre répons chaque fois. Dans l'office du soir, outre
les deux cantiques, il y a trois répons ; de même pour la sainte Cène,
l'office nuptial et le service funèbre au temple. En outre, aux fêtes, les

quatre répons changent encore (Noël, Nouvel-an, Rameaux, Passion,
Pâques, Ascension, Pentecôte, Réception, Fête nationale, Réformation,
fête de la Charité, des Missions et du Souvenir). Il faudrait imprimer ces
86 pièces à la suite des psautiers ; leur étude exigerait la création de
chœurs paroissiaux (chose bien désirable), même si (page vm) on ne se

sert que de l'unisson et si les harmonies ne sont données, à défaut
d'instrument, que par le quatuor vocal. Mais Dieterlen défend qu'on fasse

appel « aux amateurs sur lesquels on ne peut jamais compter » — la
belle éducation populaire que voilà — et il veut qu'on rétribue les
chanteurs.

Il y aurait beaucoup à dire sur cette musique. L'auteur, M. Michaux,
du Conservatoire de Paris, doit connaître la musique de culte. Mais la
préface lui attribue une parenté avec Goudimel, ce qui ne saurait se

deviner sans cette préface. Les accords sont modernes au possible.
(On répète ici que Palestrina fut l'élève du Comtois, assertion sans preuve
et sans vraisemblance, vu que Goudimel ne vécut jamais à Rome.) La
prosodie est parfois bizarre ; or ce genre de musique a pour condition
première d'épouser la prosodie des mots et de la phrase... Nombreux sont
les hiatus ; à peine supportables à la diction, ils ne le sont plus lorsqu'ils
sont allongés par le chant. Le texte de tel de ces versets est si bref que
l'auteur doit le répéter, ce qui augmente la sensation du fragmentaire.
En outre, le jeu des accords (majeur et mineur) étant purement musical
sans procéder toujours des paroles, on arrive à la conclusion qu'on pourrait

changer le texte sans nuire à la musique, ce qui est grave... Ces

défauts sont évidemment plus sensibles à qui regarde l'ensemble des

répons qu'au fidèle, à qui l'on ne demande d'en chanter que six au cours
d'un office. Quoiqu'il en soit, l'étude de ces fragments fera faire des

comparaisons utiles avec les versets, publiés à Neuchâtel (chez M. H.
de Montmollin, Corcelles) et ceux de M. Fritz Bach (Nyon, Suisse), et
tout à l'avantage de ces derniers.

III
Abordons l'ensemble de cette liturgie.
a) Après les annonces (p. 2) elle ordonne donc le Décalogue (p. 3)

pour chaque dimanche (Dieterlen ne paraît pas avoir connu la version
« évangélique » de Marc Wolfard, si digne de notoriété). C'est un abus



328 LOUIS MON ASTI ER-S CUR OLDER

grave dont beaucoup d'Eglises se sont affranchies, sans parler du
seizième siècle tant huguenot que luthérien, qui a fait chanter le Dé-
c alogue par l'assemblée.

è) Elle ne prévoit, en guise de Confession des péchés (p. 1-2) que le
texte de Strasbourg traduit par Calvin ; mais elle n'a pas osé y ajouter
cette « absolution » à laquelle Calvin tenait tant, et qui en corrige le
ton âpre et suspendu sans solution... Et Dieterlen reprend à son compte
le vieille erreur psychologique du calvinisme, qui suppose que toujours,
chez tous les fidèles, le premier sentiment à exprimer dans le culte est
la contrition. Or il est tout aussi normal qu'à l'ordinaire on donne
d'abord essor à la joie de l'adoption, à l'adoration devant les œuvres du
Créateur et du Rédempteur. Que dans un office d'humiliation, on débute
par confesser ses péchés, c'est bien ; ou qu'on le fasse ailleurs qu'au
début, — mais pas dans toutes les fêtes des rachetés! La répétition
d'un formulaire unique est d'ailleurs monotone. Il y a d'autres textes,
traditionnels ou bibliques, et des expressions libres, dont l'usage est
recommandable en alternance avec celui du formulaire de Strasbourg.

c) Une fois accomplis les deux rites précédents, le pasteur lit la série
des passages bibliques du jour. Le choix en est bon, mais l'ensemble est
long. Il faudra, malgré l'auteur, l'abréger souvent.

d) Viennent les péricopes (Vieux [p. 5] et Nouveau Testament [p. 71)
leur choix est libre ; et le Pater, que l'assemblée, agenouillée, est invitée
à dire à mi-voix. Ceci est excellent et. très réalisable, lorsqu'on ne veut
pas le chanter, p. ex. d'après les versions publiées chez Ch. Iluguenin,
Lode (Praetorius, Fritz Bach, Justin Bischoff). On se rappellera
toujours qu'un Heiler s'est rangé du côté de l'Evangile pour avoir entendu
la Prière des prières dite ainsi en langue populaire...

Mais une remarque s'impose sur la série c) : décidément la Bible est
trop riche en beaux passages isolés pour qu'on se borne à ceux que
Dieterlen a imprimés ; il faut plus de liberté si l'on veut être juste envers
les prophètes, les apôtres et les évangélistes.

e) Arrivent enfin le sermon (quinze minutes une prière libre et
la bénédiction. Mais où se trouve l'a intercession » Nulle part elle ne
figure comme telle, ce qui est une lacune impardonnable. S'il est un
acte liturgique qui doive être accompli, c'est bien celui-là, les frères
priant pour les frères... La place la plus favorable serait non pas à la
fin du sermon (auditoire fatigué, pressé de rentrer au logis) mais ou
bien, tout naturellement après l'action de grâces que font pour eux-
mêmes les heureux, les bien-portants et les guéris ; ou bien après la
confession ; mais en tout cas avant le sermon, sauf quand celui-ci traite
lui-même du sujet de l'intercession.



ÉTUDE LITURGIQUE 329

IV

D'autres remarques s'imposent.
1. Il est singulier qu'un luthérien n'essaie pas de convertir ses frères

« réformés » à la pratique de I'Avent, si favorable à l'éclosion de Noël.
2. Il est affligeant de voir qu'il perpétue l'idée qu'au baptême on

fait des promesses que, plus tard, l'enfant devra «ratifier»; aucun
« libriste » ne se sentira le droit d'employer telles quelles les pages
81-85 de cette liturgie ; pour beaucoup d'entre eux, aujourd'hui, il
n'est que deux sacrements : le baptême, sacrement d'appel, et la sainte
Cène, sacrement de réponse. Quant au sacrement intermédiaire de la
« confirmation », cette création du pietiste Spener, on ne sait vraiment
faire, d'autant plus qu'il prête à des abus sans fin, et qu'il rend, en

pratique, la « première communion » quasi-obligatoire, en la liant à

l'instruction religieuse. Mais il faut louer Dieterlen, qui abolit les «

toilettes spéciales ». Comme quoi le bien se faufile toujours à côté du
mal...

3. h'office de la sainte Cène (p. 29) est uniquement conçu comme
annexe d'un office principal, et Dieterlen continue de renvoyer une
partie des fidèles avant le moment suprême. Sans doute, il les invite « à

assister ou à prendre part », ce qui est un progrès. Mais il semble igno
rer le désir général du protestantisme, qui est d'avoir des services de

sainte Cène autonomes, d'un type différent de l'office ordinaire, on
lieu et place de cet office... La longueur du culte selon les liturgies
analogues rebute plusieurs personnes qu'on regagnerait à la « communion

» si le culte était mieux préparé.
4. D'autre part, en instituant un Office de la charité (p. 95), Dieterlen

est un novateur heureux ; et. avec son Culte du souvenir (p. 103), il rend
un service à ceux des protestants modernes qui convoitent la Toussaint;
on en trouve en Italie et en Suisse aussi (voir Feuille religieuse de

novembre et décembre 1924). Pour chaque paroisse, on peut insérer dans
le texte une liste des morts de l'année ; et il faut ménager un silence,

que chacun remplira mentalement des noms des défunts anciens dont
il continue à porter le deuil. Puisse cet office être un porteur des

promesses de l'Evangile, parmi lesquelles, en premier lieu, retentit la parole
de Jésus au « larron » repenti.

Malgré toutes les critiques qu'on est bien obligé de faire, et que l'auteur

prévoyait (p. ix), il faut rendre justice à cet effort très loyal de

renouveler le culte évangélique. Que les lecteurs de cette étude ne soient

pas découragés de faire l'essai, total ou partiel. Leurs expériences vau-



330 LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

dront pour le moins autant que des théories ; et, s'ils veulent me les

communiquer, ce sera pour moi fort instructif — que l'on approuve
tout, ou que, du point de vue de la liberté chrétienne et en ne prenant
que « Jésus comme liturge des choses saintes » (Hébreux vm, 2) on
fasse des réserves. En matière de foi et de vie, les adversaires de la
contrainte ont des traditions aussi légitimes que celles, très conservatrices

et un peu aristocratiques,du regretté Dieterlen, le pieux médecin.
Moudon, Vaud, Suisse.

Louis Monastier-Schroeder.

P. S. Ces pages étaient écrites quand a paru la Liturgie à l'usage du
culte protestant de Gustave Doret (Lausanne, Fœtisch), qui mériterait
une étude à part. Signalons cependant combien elle est plus près de nous
que celle de Dieterlen : par l'auteur anonyme du texte, M. le pasteur
Jean Berguer, de la paroisse de Saint-Laurent, Lausanne ; par le compositeur

; par l'esprit qui anime certains moments de cet ouvrage. Ne lit-
on pas en effet, ces mots bien helvétiques : « les lectures bibliques peuvent

être modifiées »

Mais, sur un point, cette liturgie n'est pas née de notre esprit et de

nos mœurs religieuses. Le musicien ne concède plus à l'assemblée qu'un
droit au chant à l'unisson, ce qui est une perte certaine de culture,
restreint le nombre des hymnes confiés aux fidèles, et ne fait l'effet désiré

que s'il y a des chanteurs en masse ; avis aux petites paroisses. Et
l'assemblée ne peut chanter que trois fois (N°v, un psaume au début de

l'office, encore la vieille erreur ; et un seul cantique, N° vm, puis la
bénédiction N° ix), tandis que chœur et soliste commencent l'office,
N03 ii, m, iv), ce qui est peu démocratique, et encadrent le sermon
(N08 vi et vu).

Notons, pour clore, sur une note satisfaisante au premier chef, que
MM. Berguer et Doret, après la confession (N°m) font place à l'absolution

(N° iv) sous une forme biblique très pure.
Une fois de plus, par une initiative individuelle, la question liturgique

est donc posée à l'ensemble du peuple protestant, et cet ouvrage a toute
la vitalité et la force d'expression qui risque de manquer aux livres
officiels.

Un dernier trait: Dieterlen et Doret sont des «laïcs», ce qui
explique à la fois qu'ils soient très conservateurs et qu'ils s'offrent
aux Eglises sans solliciter un «imprimatur». C'est, malgré quelques
archaïsmes, le signe de temps nouveaux.

M.-S.


	Études critiques : une histoire récente des origines chrétiennes

