Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Les travaux d'Emile male sur I'art religieux du moyen et ses sources
d'inspiration

Autor: Bonnard, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380087

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES TRAVAUX D’EMILE MALE
SUR
[’ART RELIGIEUX DU MOYEN AGE ET SES SOURCES
D’INSPIRATION

Les trois volumes d’Emile Male (1) dont nous nous proposons de parler
brievement font, dans leur ensemble, une impression grandiose. C’est
un chef-d’ceuvre de documentation, d’analyse, d’intuition et de syn-
thése. Le lecteur est d’emblée conquis par ce style sobre, cet enthou-
siasme contenu mais qui donne a ’ccuvre un mouvement extraordinaire,
cette absence de pédanterie, ce don de choisir 'essentiel et de 'ani-
mer . Ce n’est pas en vain que 'auteur a vécu dans la compagnie des
artistes du moyen &age ; il s’est imprégné de leur esprit.

Ce qui donne a ces ouvrages un intérét si spécial, c’est qu'Emile
Male ne s’est pas contenté d’étudier les ceuvres d’art pour elles-mémes,
mais qu’il est allé a la recherche de leurs origines, de leurs sources d’ins-
piration. Il écrit :

« I n’est pas une ceuvre artistique qul ne s’explique par un livre,
Les artistes n’inventent rien ; ils traduisent dans leur langue les idées
des autres,..

(1) Emile Male est né en 1862 ; il fut éléve de I'Ecole normale supérieure
en 1883, professeur au Lycée Louis-le-Grand, puis a4 la Faculté des lettres
de Paris; il vient de prendre la direction de I'Ecole Francaise de Rome. De-
puis 1918, il est membre de ’Académie des inscriptions. Les ouvrages que
nous nous proposons d’examiner et que nous désignerons dans 'ordre de leur
parution a la librairie Colin & Paris, sont :

I. L’art religieur du treiziéme siécle en France. Etude sur l'iconographie
du moyen age et sur ses sources d’inspiration. 178 éd. 1898, 5me éd. 1923.
Cet ouvrage a été traduit en allemand par L. Zuckermandel (Strasbourg
1907), et en anglais par Dora Nussey (l.ondres et New-York 1913).

II. L’art religieux de la fin du moyen dge en France. Etude sur 'iconographie
du moyen age et sur ses sources d’inspiration. 1¢re éd. 1908, 2me ¢d. 1922,

IIL. L’art religieux du douziéme siécle en France. Etude sur les origines de
'iconographie du moyen age. 1922.



LES TRAVAUX D EMILE MALE 309

» Il faut trouver le livre que I'artiste a eu sous les yeux, ou, tout au
moins, si 'on ne peut nommer un livre, i1l faut faire comprendre de
quel grand travail de la pensée religieuse son ceuvre est sortie. La lec-
ture des théologiens, des mystiques, des hagiographes, des sermon-
naires du quatorziéme au seiziéme siécle, était donc une des parties
essentielles de notre tache. Cette méthode, quand il s’agit de I'art du
moyen age, est la seule qui puisse étre féconde : on atteint ainsi jus-
qu’aux sources profondes de la vie morale du temps. » (11, p. VIII) (1)

» Au moven dge, toute forme est le vétement d’une pensée.» (I, p.3).

» Dés qu’il apparait, 'art du moyen dge se montre fagonné par la
pensée. C’est ce travail de la pensée sur 'art que j’étudie. » (111, p. I1I)

Ces bréves citations suflisent a caractériser I'ceuvre ; c’est assez dire
qu’elle nous fera pénétrer dans le sanctuaire de la vie religieuse du
moyen Age et nous la montrera, cette vie religieuse, avec ses faiblesses
et sa grandeur, sa fo1 mélée de naive crédulité, son espérance invincible,
Et il s’agit de la vie religieuse du peuple ; si I'art, avec une admirable
audace, essale alors de tout exprimer, c’est afin de tout mettre a la
portée du peuple, de tout lul enseigner par I'image. Nous entrons la
en contact avec une psychologie religieuse populaire qui, pour n’étre
pas d’aujourd’hui, n’en est pas moins actuelle & plus d’un point de vue.
Alors, comme aujourd’hui, les images suggestives, violentes parfois,
atteignalent mieux le peuple que des abstractions pures. Par son bon sens,
sa gaité, ses élans mystiques, le peuple rétablissait I’équilibre que les
hautes spéculations théologiques risquaient de rompre.

Et que d'indications nous trouvons concernant le culte, la liturgie,
sans parler des innombrables explications des figures symboliques
utilisées par les artistes du moyen Age.

Examinons maintenant chaque volume séparément,

1. L’art religieur du douziéme siécle.

Cet ouvrage, le dernier paru, est consacré aux origines de I'art reli-
gieux du moyen age. L’auteur y développe cette thése, assez nouvelle,
parait-1l, que I'art chrétien du moyen 4ge ne doit rien au génie roman,
mais est la double création du génie grec et de I'imagination syrienne.

La sculpture monumentale avait disparu en France aux premiers
siecles de I’ére chrétienne, parce que le génie de 'Orient, purement
décoratif, avait supplanté le génie grec. La sculpture est revenue, au
début du douziéme siécle, par le bas-relief, qui n’est a 'origine qu’une
transposition de la miniature. C’est ce qui donne a cette premiere
sculpture quelque chose de tourmenté. Il fallait étre un puissant artiste
pour transporter la miniature dans 'espace, lui donner une dimension

(1) Pour abréger, nous indiquons les ouvrages dans leur ordre de paru-
tion ; mais nous les étudierons dans 'ordre chronologique.



310 MAURICE BONNARD

de plus ; ce sublime auquel les artistes atteignirent, presque du pre-
mier coup, révéle leur génie.

Les manuscrits qui circulaient a cette époque avaient puisé leur art
a deux sources, une source grecque et une source syrienne.

L’art hellénistique venait des grandes villes grecques de I’Orient,
Alexandrie, Antioche, Ephése. Les artistes grecs étaient restés paiens
par I'imagination ; ils continuaient a peupler le monde de nymphes
et de dieux. Ils représentaient le Christ comme un jeune homme imberbe,
presque un adolescent, « un jeune maitre dont le charme était irrésis-
tible, un poéte qui n’était que beauté, éloquence, douceur. Mais a cette
belle figure 1l manquait encore la majesté d’'un Dieu. Pour faire com-
prendre que ce n’était pas un homme, les Grecs furent obligés de mettre
autour de sa téte le nimbe circulaire qu’ils avaient donné parfois a
leurs divinités. » (p. 51). Bref, ¢’était un art qui avait plus de charme
que de grandeur.

L’art syrien était né a Jérusalem au quatriéme siécle, aprés la décou-
verte du Saint Sépulcre et de la vraie croix, prélude a I’érection de basi-
liques sur tous les lieux saints. On retrouve ces basiliques fréquemment,
dans de nombreux dessins du moyen édge ; c’est que les lieux saints en
étalent ornés, et qu’on aimait a en retrouver les traits en France, de
retour d’un pelerinage en Palestine. Cet art syrien est plus viril ; le
Christ y est représenté comme un Syrien barbu, dans la force de I'Age,
majestueux.

Comment les divers éléments de ces deux écoles persistérent, s’ex-
clurent ou se combinérent, furent ensuite influencés par un art byzan-
tin, c’est ce (ue nous ne pouvons nous attarder a raconter. Ce furent
les moines syriens, chassés par I'invasion arabe, émigrés a Rome,
qui apportérent a I’Occident cet art oriental. On peut en relever de
nombreuses traces au douziéme siécle ; et les abondantes illustrations
de I’ouvrage nous le prouvent excellemment.

Les artistes ont cependant transformé cet héritage, 'ont adapté a
leurs coutumes, a leur genre de vie ; et surtout ils 'ont enrichi. Ils ont
illustré de petits drames liturgiques. Et puis ils semblent avoir subi
I'influence des ceuvres que Suger (1) avait inspirées aux artistes. Pour
autant que nous pouvons le savoir, nous devons a cet homme génial
la réintroduction du symbolisme dans ’art, I’Ancien Testament pré-
figurant le Nouveau Testament. On lui doit cet arbre de Jessé qui fut
le sujet de si nombreuses ceuvres d’art (cf. Esaie XI, 1) ; et le portail

(1) Suger (1081-1151) était abbé de Saint-Denis en 1122. La prédica-
tion de Bernard de Clairvaux le convertit a austérité (1126), il suivit
la régle austére de saint Benoit, et chercha a opérer des réformes chez les
moines. Mais & l'inverse de saint Bernard, qui interdisait 'art & ses moines
comme un luxe inutile, il encourageait les artistes et disait : mens hebes ad
verum per materialia surgit. Il fut régent de France de 1147 a 1149.



LES TRAVAUX D EMILE MALE g1l

gothique abritant le jugement dernier avec ses innombrables person-
nages ; et peut-étre I'idée du Pére soutenant son Fils en croix, idéec
dont s’inspire le moyen dge durant quatre siécles.

L’art du douziéme siécle innove encore, quand il représente les saints
locaux, que 'on connaissait par un répertoire trés riche de légendes
locales. Cette époque aimait I'idéalisme et 'ascétisme.

« Comme Pascal, I'Eglise du moyen &ge mettait I'ordre de la charité
bien au-dessus de 'ordre de l'intelligence ; c’est pourquoi le moindre
ermite, qui dans la solitude avait réussit a se vaincre lul-méme, méri-
tait a ses yeux d’étre éternisé par lart...

» La plus haute expression du moyen dge, c’est le soldat qui se sacrifie,
le moine qui prie, le saint qui foule aux pieds la nature. Le saint, voila
le vrai héros de cet Age ; c’est lui qui, par 'enthousiasme qu’il excitait,
soulevait ’humanité, 'arrachait & son limon. » (p. 227)

L’artiste trouvait la une abondante source d’inspiration. Ces légendes
furent aussi l'origine de pélerinages fameux, qui jouérent un trés
grand role dans l'enrichissement de l'iconographie. On allait visiter
Rome, dont on rapportait des idées ou des modéles ; on passait au
mont Gargano ou I'on voyait le saint Michel classique marchant sur
le dragon. Si I'on s’inspirait de ces voyages, on y laissait aussi
quelque chose ; au long des routes de pélerinage qui conduisalent
les Francais a Rome, on retrouvait tel motif inspiré d’une chan-
son de gestes, comme la chanson de Roland qui était née du péleri-
nage a Saint-Jacques de Compostelle et de la guerre d’Espagne. En
France méme, on se rendait d’une ville a 'autre, visiter de fameuses
statues de la Vierge ou des saints dont on tenait & copier l'original.
Saint-Jacques de Compostelle, en Espagne, était en grande faveur;
Parchitecture de son église, qui était inspirée de celle de saint Martin de
Tours, inspirait & son tour d’autres architectures dont on voyait des
traces sur les routes de son pélerinage.

Au douziéme siécle, on reléve déja dans I'art certaines tendances
encyclopédiques qui s’épanouiront au treizieme siécle. L’homme est
déja représenté parfois comme un microcosme. Les animaux ont une
signification symbolique dont la clef se peut trouver dans un ouvrage
intitulé le Bestiaire. Cependant, il y a certains motifs d’animaux qui
n’ont d’autre origine que des dessins fantaisistes de tentures orientales.

C’est en Orient qu’il faut probablement chercher I'origine des vitraux
et des mosaiques ; les vitraux remplagaient les étoffes voyantes qui
fermaient les fenétres, et les mosaiques imitaient le tapis oriental.
On retrouve divers motifs de décoration qui le prouvent. L’art déco-
ratif qui venait d’Orient était un art de réve et de demi-jour, étrange,
mystérieux ; celul de Gréce était lumiére, ordre, beauté ; celur de
France, quand 1l fut original, fut la reproduction libre de la nature
avec son abondance et son fouills.



317 MAURICE BONNARD

L’ouvrage se termine par la délimitation du role qu’ont joué les
moines dans l’élaboration de cet art nouveau, et par la description
de portails historiés.

2. L’art religieux du treiziéeme siécle.

Le splendide épanouissement de 'art du treizieme siécle et son har-
monie invitent celui qui I'étudie a mettre de l'ordre et de la clarté
dans son exposé. Cest I'époque ou 'on congoit I'art comme un ensel-
gnement , et ol I'on parvient a réunir en une cathédrale une véritable
encyclopédie par I'image. Dans sa grande majorité, le peuple est illettré ;
pour luiil fallait « matérialiser 'idée, la revétir d’une forme sensible ».

Pour cet enseignement, les artistes disposent de tout un corps de
doctrines artistiques. L’iconographie du moyen #dge est a la fols une
écriture, une arithmétique et une symbolique. Une écriture : certains
signes distinctifs se retrouvent partout ; par exemple, le nimbe cir-
culaire désigne la sainteté, — le nimbe crucifére, la divinité, — l'au-
réole, la béatitude éternelle. Une arithmétique : les nombres avaient
une signification précise ; par exemple, 12 signifie I'Eglise universelle,
parce que c’est 3, chiffre de la Trinité, multiplié par 4, les quatre élé-
ments qui composent le monde. Une symbolique : 'histoire et la nature
ne sont quun immense symbole des réalités spirituelles ; par exemple,
la cloche est la voix du prédicateur, la charpente a laquelle elle est
suspendue est la figure de la croix ; la corde faite de trois fils tordus
signifie la triple intelhgence de I’Ecriture, historique, allégorique et
morale ; et quand on prend la corde dans sa main pour ébranler la
cloche, on exprime symboliquement cette vérité fondamentale que
la connaissance des Ecritures doit aboutir & l'action.

Une telle fagon de concevoir 'ceuvre aboutit & un art remarquable-
ment harmonieux, musical ; la cathédrale est comme une symphonie
1inmobile,

Le treiziéme siécle, c’est aussi I’époque des sommes, ouvrages ol
Pon trouve ramassé tout ce qu'il faut savoir. Vincent de Beauvais (1)
résume 'histoire profane et la science, Jacques de Voragine (2)leslégen-
des des saints, Thomas d’Aquin (3) la morale et la religion. Pour mener
son enquéte sur les sources d’inspiration de l'art du XIII® siécle,
M. Emile Male prend comme guide le Speculum majus, le Grand Miroir
de Vincent de Beauvais, et il en adopte les divisions : miroir de la na-
ture, miroir de la science, miroir de la morale, miroir de I'histoire.

a) Le murowr de la nature. Les théologiens du moyen dge voyailent
dans la nature un symbole ; « les étres vivants exprimaient des pensées
de Dieu » (p. 82). On sait assez que les quatre évangiles étaient sym-
bolisés par 'homme (Matthieu : la généalogie), le lion (Marc : la voix

(1) + 1264, (2) 1230-1298. (3) 1226-1274.



LES TRAVAUX D EMILE MALE 313

qui crie dans le désert), le veau (Luc : le sacrifice de Zacharie), I'aigle
(Jean se transporte dans les hautes sphéres divines); mais on sait
moins que ces mémes symboles s’appliquaient a Jésus-Christ, pour
désigner son incarnation, sa résurrection, sa passion, son ascension, —
ou représentaient les vertus nécessaires au salut : raison, courage,
immolation, contemplation. Ces symboles, que les artistes tenaient
des théologiens, ont été utilisés en abondance.

Mais les artistes ont aussi su représenter la nature a leur gré, choisis-
sant des motifs de plantes ou d’animaux avec I'idée que la cathédrale
devait étre un abrégé du monde, ou toute la création de Dieu devait
étre représentée.

b) Le miroir de la science. Les grands dogmes de la déchéance humaine
et du salut par Jésus-Christ avaient pour corollaire la nécessité de méri-
ter la grice et de travailler a son salut. Le travail, sous toutes ses
formes, est honorable ; nous ne devons pas en attendre la richesse et la
gloire ; ce sont les instruments de notre perfection intérieure, rien
de plus. Aussi 'artiste ne craint-il pas de représenter abondamment,
soit le travail manuel (sur le calendrier des mois, par exemple), soit
le travail intellectuel. On divisait alors la science en sept arts, un
groupe de trois, le trivium, qui comprenait la grammaire, la rhétorique
et la dialectique, et un groupe de quatre, le quadrivium, qui compre-
nait 'arithmétique, la géométrie, 'astronomie et la musique. Martianus
Capella avait imaginé sur ces arts, en les personnifiant, un roman dont
U'influence sur 'art du treizieme siécle fut considérable. Les artistes
représentent la philosophie comme une belle femme dont la téte atteint
les nuages !...

¢) Le mirowr de la morale. Les artistes du moyen age ont été fort
préoccupés de donner a tous un enseignement moral ; ils 'ont fait
en représentant avec insistance les vertus et les vices. Les vertus sont
en général des femmes assises, calmes ; les vices sont indirectement
figurés par des scénes; 11 semble que 'on ait voulu ainsi exprimer que
seules les vertus unifient 'dme et lui donnent la paix et qu’il n’y a
qu’agitation dans le vice ; les vertus annoncent déja le repos en Dieu.
Celles que P'on peut voir le plus fréquemment sont les trois vertus
théologales, foi, espérance et charité. Mais d’autres s’y joignent, qui
révelent la préoccupation de donner la meilleure place aux vertus
les plus humbles, les plus intérieures, les plus cachées : 'humilité,
la patience, la douceur, I'obéissance, la persévérance. On est étonné
de ne pas trouver a son rang cette vertu sociale par excellence, la
justice.

d) Le murowr historigue. Ce sont les sujets historiques qui inspirent
le plus les artistes du moyen age ; et, sl nous ne devions pas étre bref,
nous aurions beaucoup a dire la-dessus.

L’interprétation allégorique de I’Ancien Testament, figure voilée



314 MAURICE BONNARD

du Nouveau, fournissait d’inépuisables thémes de composition. Par
exemple, I'eau jaillissant du rocher sous la baguette de Moise, c¢’était
le sang s’écoulant du flanc percé de Jésus ; Samson enlevant les portes
de Gaza, c’était Jésus vainqueur du tombeau ; la rosée tombant sur
la toison de Gédéon, c’était I'immaculée conception de la Vierge.
Tout aboutissait 4 Jésus-Christ et partait de lui ; les grandes statues
des propheétes, & I'entrée du sanctuaire, formaient comme une avenue
symbolique conduisant au Messie.

Quant aux scénes de la vie de Jésus, elles sont rares, s1’on en excepte
celles qui se rapportent au cycle des fétes chrétiennes. On voit bien
ici que c’est moins I’Evangile lui-méme, que la liturgie et la théologie
qui inspirent. On y ajoutait certaines traditions symboliques ou légen-
daires. Mais nous restons confondu du peu d’effort que l'on faisait
pour rapprocher I’Evangile de ’homme, pour le rendre aimable ;
rien ne nous fait mieux comprendre l'intellectualisme de ce XIII®
siecle et son austérité ; c’est le siecle de saint Thomas.

Nous ne dirons rien du trés grand role joué a cette époque par les
apocryphes ; ce sujet nous entrainerait trop loin. Nous ne revenons
pas sur I'importance accordée aux légendes des saints et aux peéleri-
nages qu elles suscitaient ; nous en avons déja parlé. Citons seulement
ce mot de 'auteur :

« Les saints rythmaient 'année. Ils semblaient monter tour a tour
au-dessus de ’horizon comme les constellations. » (p. 318)

L’antiquité et I'histoire profane ont aussi leur place. Virgile , Aristote,
la Sibylle, les mythes antiques ornent les cathédrales dans un but
moralisateur. L’histoire de France est racontée par ses rois. Clovis,
Charlemagne, et par les croisades ; elle n’intéresse que pour autant qu’elle
exprime les « Gesta Dei per Francos ».

Quant aux destinées de I’humanité, on les connaissait par I’Apo-
calypse, — qui fut moins utilisée par la sculpture que par la miniature
— par les chapitres eschatologiques del’évangile de Matthieu et sur-
tout par ces Sommes qui cherchaient & condenser la pensée scriptu-
raire sur le jugement dernier et I’éternité bienheureuse. C’est au moyen
de ces derniers ouvrages que 'on peut suivre et comprendre les diffé-
rents actes des derniers temps, représentés acec tant d’art dans les
cathédrales. Seul, le Paradis n’a pas trouvé d’interpréte remarquable.

Ce second volume se termine par une grandiose évocation de la cathé-
drale du XIII¢ siecle.

3. L’art religieux de la fin du moyen dge.

« Viollet le Duc a remarqué, le premier, que l'art gothique, & son
aurore (vers 1180), imite de préférence les bourgeons et les feuilles
enveloppées du commencement du printemps. Au cours du treiziéme



LES TRAVAUX D EMILE MALE 315

siecle, les bourgeons éclatent, les feuilles se développent. Dés la fin
du treiziéme siécle, et pendant tout le quatorziéme, ce sont des branches
entiéres, des tiges de rosiers, des jets de vigne qui courent autour des
portails. Les cathédrales ont leur printemps, leur été, et, quand
apparait le triste chardon du quinziéme siécle, leur automne.»
(I, p. 70)

C’est dire que Part de la fin du moyen dge n’eut pas la puissance
et la sérénité des ages précédents. Il n’a su dire que deux choses : il
a enseigné I'histoire et décrit & 'homme son devoir,

a) L’art historique. Au quinziéme siécle, le théitre religieux prit une
importance considérable. C’était une source d’inspiration toute trouvée
pour les artistes, qui voyalent jouer ce qu’ils se proposaient de peindre
ou de sculpter, et qui parfois méme étaient mélés a la préparation
ou a l'exécution de ces mystéres. Aussi ce qui mérite notre attention,
ce ne sont pas les qualités littéraires de ces mystéres, mais le tableau
vivant. Les artistes reproduisirent avec jole les attitudes, les costumes,
les scénes de ces mystéres ; abandonnant peu a peu le symbole, ils s’at-
tachérent de plus en plus a la réalité que leur dépeignaient les mys-
téres. Pour la premiére fois, les artistes eurent des modéles vivants,
Ce fait contribua beaucoup & unifier I'iconographie.

Ainsi, d’avoir vu Jésus en personne, se mouvoir sur la scéne, parler,
souffrir, mourir, ressusciter, les artistes le représentérent tout autre-
ment, beaucoup plus humain.

Cet art, plus en contact avec la vie, traduisit des sentiments nouveaux,
la tendresse ou le pathétique. Jésus enfant serait tout nu si sa meére
ne lui enveloppait le bas du corps dans un pan de son manteau. La Vierge
ne craint plus d’allaiter son enfant, et les joies de la sainte famille
sont représentées avec puérilité, mais aussi avec charme. D’autre part,
la Passion est peinte avec un réalisme poignant. Mais rien n’égale
a cette époque 'amour qu’inspire la Vierge, non pas tant celle qui est
avec I'enfant, que celle qui est Reine du ciel, assise plus haut que tous les
saints. Quand I'art du moyen dge mourra, il aura proposé aux hommes
deux 1mages esssentielles : «un Christ souffrant qui leur enseigne
le sacrifice, une Vierge sans tache qui les invite a résister aux fatalités
de la chair et & vaincre la nature. » (p. 231)

b) L'art didactiqgue. L'invention de I'imprimerie n’allait pas tarder
a porter un coup mortel a I'enseignement moral de Part religieux ;
les petits traités de morale atteignalent mieux leur but que les images
de pierre. Cependant on représente encore les vertus et les vices, mais
avec moins de goiit et de mesure qu’aux siecles précédents. La mort
est considérée comme l'avertissement le plus salutaire au pécheur.
On la représente avec une profusion et un réalisme encore inconnus
jusqu’alors. Le fideéle 'avait sous les veux a l’église, dans son livre
d’heures, sculptée sur le manteau de la cheminée, peinte en des tableaux



316 MAURICE BONNARD

cloués au mur ; et la nuit on était réveillé en sursaut par le guet qui
psalmodiait dans les ténébres :

Réveillez-vous, gens qui dormez,
Priez Dieu pour les trépassés !

(C’est de cette époque que datent le fameux « Dit des trois morts
et des trois vifs » et les danses macabres.

Un intérét si passionné pour le pathétique de la mort ne devait pas
manquer d’encourager l'art du tombeau. On en mettait partout,
avec une profusion extraordinaire ; on pouvait y lire une fo1 ardente,
une grande espérance. Au treizieéme siecle, I'art funéraire était une
affirmation du triomphe de la vie ; la statue avait toujours 'dge con-
ventionnel de trente ans environ, I'dge auquel Christ ressuscita ; le
mort, pour marquer son éternité, ne fait rien que contempler, les mains
jointes, une lumiére que nous ne voyons pas encore. Au quatorzieme
siécle, révolution : le mort est représenté avec un tel souci de vérité,
qu’on en vient a prendre du cadavre un moulage en cire. Ces moulages
étalent a 'origine promenés lors des funérailles.

Mais le drame humain ne finissait pas au tombeau ; un second juge-
ment devait intervenir ; I'art de ce temps en parle abondamment,
mais en s inspirant moins de ’Apocalypse que de certains livres popu-
laires.

La conclusion de ce dernier volume est du plus haut intérét ; elle
est intitulée : Comment Uart du moyen dge a jini.

Les principes artistiques du moyen age ne pouvalent trouver un
accord avec ceux de la Renaissance. L’art du moven dge exprimait
une humilité profonde, faite de souffrance et de résignation ; celui
de la Renaissance exprimait l'orgueil, exaltait I'héroisme, la force,
la beauté, et ignorait la compassion et tous les sentiments qui dimi-
nuent 'homme.

Mais « s1la tradition du moyen dge est morte, ce n’est pas la Renais-
sance qui I'a tuée, ¢’est la Réforme », écrit Emile Male. C’est elle qui
a obligé I'Eglise catholique & surveiller tous les aspects de sa pensée
et a se ramasser fortement sur elle-méme. Elle rendit suspect le théatre
religieux, parce qu’il n’était pas le pur Evangile. On interdit les mystéres,
ce qui priva du coup P'art d’une de ses principales sources d’inspiration.
(C’est a cause des protestants et de leur guerre aux images que le concile
de Trente, en sa derniére session de 1563, décréta :

« Le saint concile défend que I'on place dans I'église aucune image
qui rappelle un dogme erroné et qui puisse égarer les simples. Il veut
qu’on évite toute impureté, qu'on ne donne pas aux images des attraits
provoquants. Pour assurer le respect de ces décisions, le samnt con-
cile défend de placer ou de faire placer en aucun lieu, et méme dans



LES TRAVAUX D EMILE MALE 317

les églises qui ne sont point assujetties a la visite de ’ordinaire, aucune
image 1nsolite, & moins que I'évéque ne I’ait approuvée. »

Cing ans plus tard, en 1568, paraissait & Louvain un traité di a la
plume d’un certain Molanus, qui critiquait 1mpitoyablement tout ce
qui, dans Part, n’était pas strictement historique, toutes les légendes,
méme sur la Vierge, et proscrivait toute inconvenance. Ce traité fit
grand bruit et eut une influence prépondérante.

‘mile Méle termine par ces mots sa magistrale étude sur l'art du
moyen Aage :

« Aprés 1560, tout conspirait a détruire ’art du moyen age. Avec
les mystéres commencérent a disparaitre les traditions iconographi-
ques du passé ; dans le méme moment, I’'Eglise faisant la revue de ces
traditions, découvrit que le plus grand nombre portait la marque de
Iexcessive crédulité des anciens temps, et elle invita les artistes & les
abandonner.

» I1 fallait que I'art du moyen 4ge succombat. Son charme était
d’avoir gardé la candeur de I'enfance. Son charme était le regard lim-
pide de ses jeunes saintes. Cet art ressemblait a I'Eglise du moyen 4ge
elle-méme, a la fo1 qui ne discute pas, mais qui chante.

» Un tel art ne pouvait &tre effleuré par le doute. On voit ici combien
les puissances mystérieuses de la poésie et de I'art sont indépendantes
du progres de la raison. L’art et la poésie qui émeuvent sortent du cceur
et d’une région obscure ou la raison n’a pas accés. L’artiste qui examine,
juge, critique, doute, concilie, a déja perdu la moitié de sa force créa-
trice. C’est pourquoi I’art du moyen &ge, qui n’était que foi naive et
spontanéité, ne pouvait survivre a lesprit d’examen que la Réforme
fit éclore.

» Il n’y aura plus & l'avenir qu'une ressource pour l'artiste chré-
tien : se mettre en face de I'Evangile et U'interpréter comme 1l le sent.
C’est ce que fera Rembrandt et c’est ce que fera Poussin : car désor-
mais les catholiques ne seront pas plus soutenus par la tradition que les
protestants eux-mémes. Dans cet 4ge nouveau qui commence au Concile
de Trente, 'artiste ne devra plus rien qu’a lui-méme. Il y aura done
encore de temps en temps en Europe, quelques hommes capables d’in-
terpréter I’Evangile suivant leur tempérament et leur génie, mais il
n’y aura plus, comme au moyen dge, un ensemble de traditions
partout respectées et ‘capables d’élever le plus modeste artiste au-
dessus de lui-méme. Il y aura encore des artistes chrétiens: il n’y
aura plus d’art chrétien. » (p. 541)

MauricE BoNNARD.



	Les travaux d'Emile male sur l'art religieux du moyen et ses sources d'inspiration

