
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Les travaux d'Emile male sur l'art religieux du moyen et ses sources
d'inspiration

Autor: Bonnard, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES TRAVAUX D'EMILE MALE
SUR

L'ART RELIGIEUX DU MOYEN AGE ET SES SOURCES
D'INSPIRATION

Les trois volumes d'Emile Mâle (1) dont nous nous proposons de parler
brièvement font, dans leur ensemble, une impression grandiose. C'est
un chef-d'œuvre de documentation, d'analyse, d'intuition et de
synthèse. Le lecteur est d'emblée conquis par ce style sobre, cet enthousiasme

contenu mais qui donne à l'œuvre un mouvement extraordinaire,
cette absence de pédanterie, ce don de choisir l'essentiel et de l'animer

Ce n'est pas en vain que l'auteur a vécu dans la compagnie des

artistes du moyen âge ; il s'est imprégné de leur esprit.
Ce qui donne à ces ouvrages un intérêt si spécial, c'est qu'Emile

Mâle ne s'est pas contenté d'étudier les œuvres d'art pour elles-mêmes,
mais qu'il est allé à la recherche de leurs origines, de leurs sources
d'inspiration. Il écrit :

« Il n'est pas une œuvre artistique qui ne s'explique par un livre.
Les artistes n'inventent rien ; ils traduisent dans leur langue les idées
des autres,..

(1) Emile Mâle est né en 1862 ; il fut élève de l'Ecole normale supérieure
en 1883, professeur au Lycée Louis-le-Grand, puis à la Faculté des lettres
de Paris; il vient de prendre la direction de l'Ecole Française de Rome.
Depuis 1918, il est membre de l'Académie des inscriptions. Les ouvrages que
nous nous proposons d'examiner el que nous désignerons dans l'ordre de leur
parution à la librairie Colin à Paris, sont :

I. L'art religieux du treizième siècle en France. Etude sur l'iconographie
du moyen âge et sur ses sources d'inspiration. lre éd. 1898, 5me éd. 1923.
Cet ouvrage a été traduit en allemand par L. Zuckermandel (Strasbourg
1907), et en anglais par Dora Nussey (Londres et New-York 1913).

II. L'ari religieux de la fin du moyen âge en France. Etude sur l'iconographie
du moyen âge et sur ses sources d'inspiration. lere éd. 1908, 2me éd. 1922.

III. L'art religieux du douzième siècle en France. Etude sur les origines de

l'iconographie du moyen âge. 1922.



les travaux d'émile mâle 309

» Il faut trouver le livre que l'artiste a eu sous les yeux, ou, tout au
moins, si l'on ne peut nommer un livre, il faut faire comprendre de

quel grand travail de la pensée religieuse son œuvre est sortie. La
lecture des théologiens, des mystiques, des hagiographes, des sermonnaires

du quatorzième au seizième siècle, était donc une des parties
essentielles de notre tâche. Cette méthode, quand il s'agit de l'art du

moyen âge, est la seule qui puisse être féconde : on atteint ainsi
jusqu'aux sources profondes de la vie morale du temps. » (II, p. VIII) (1)

» Au moyen âge, toute forme est le vêtement d'une pensée.» (I, p. 3).
» Dès qu'il apparaît, l'art du moyen âge se montre façonné par la

pensée. C'est ce travail de la pensée sur l'art que j'étudie. » (III, p. III)
Ces brèves citations suffisent à caractériser l'œuvre ; c'est assez dire

qu'elle nous fera pénétrer dans le sanctuaire de la vie religieuse du

moyen âge et nous la montrera, cette vie religieuse, avec ses faiblesses
et sa grandeur, sa foi mêlée de naïve crédulité, son espérance invincible.
Et il s'agit de la vie religieuse du peuple ; si l'art, avec une admirable
audace, essaie alors de tout exprimer, c'est afin de tout mettre à la

portée du peuple, de tout lui enseigner par l'image. Nous entrons là

en contact avec une psychologie religieuse populaire qui, pour n'être
pas d'aujourd'hui, n'en est pas moins actuelle à plus d'un point de vue.
Alors, comme aujourd'hui, les images suggestives, violentes parfois,
atteignaient mieux le peuple que des abstractions pures. Par son bon sens,
sa gaîté, ses élans mystiques, le peuple rétablissait l'équilibre que les
hautes spéculations théologiques risquaient de rompre.

Et que d'indications nous trouvons concernant le culte, la liturgie,
sans parler des innombrables explications des figures symboliques
utilisées par les artistes du moyen âge.

Examinons maintenant chaque volume séparément.

1. L'art religieux du douzième siècle.

Cet ouvrage, le dernier paru, est consacré aux origines de l'art
religieux du moyen âge. L'auteur y développe cette thèse, assez nouvelle,
paraît-il, que l'art chrétien du moyen âge ne doit rien au génie roman,
mais est la double création du génie grec et de l'imagination syrienne.

La sculpture monumentale avait disparu en France aux premiers
siècles de l'ère chrétienne, parce que le génie de l'Orient, purement
décoratif, avait supplanté le génie grec. La sculpture est revenue, au
début du douzième siècle, par le bas-relief, qui n'est à l'origine qu'une
transposition de la miniature. C'est ce qui donne à cette première
sculpture quelque chose de tourmenté. Il fallait être un puissant artiste
pour transporter la miniature dans l'espace, lui donner une dimension

(1) Pour abréger, nous indiquons les ouvrages dans leur ordre de parution

; mais nous les étudierons dans l'ordre chronologique.



310 MAURICE BONNARD

de plus ; ce sublime auquel les artistes atteignirent, presque du
premier coup, révèle leur génie.

Les manuscrits qui circulaient à cette époque avaient puisé leur art
à deux sources, une source grecque et une source syrienne.

L'art hellénistique venait des grandes villes grecques de l'Orient,
Alexandrie, Antioche, Ephèse. Les artistes grecs étaient restés païens
par l'imagination ; ils continuaient à peupler le monde de nymphes
et de dieux. Ils représentaient le Christ comme un jeune homme imberbe,
presque un adolescent, « un jeune maître dont le charme était irrésistible,

un poète qui n'était que beauté, éloquence, douceur. Mais à cette
belle figure il manquait encore la majesté d'un Dieu. Pour faire
comprendre que ce n'était pas un homme, les Grecs furent obligés de mettre
autour de sa tête le nimbe circulaire qu'ils avaient donné parfois à

leurs divinités. » (p. 51). Bref, c'était un art qui avait plus de charme

que de grandeur.
L'art syrien était né à Jérusalem au quatrième siècle, après la découverte

du Saint Sépulcre et de la vraie croix, prélude à l'érection de
basiliques sur tous les lieux saints. On retrouve ces basiliques fréquemment,
dans de nombreux dessins du moyen âge ; c'est que les lieux saints en
étaient ornés, et qu'on aimait à en retrouver les traits en France, de

retour d'un pèlerinage en Palestine. Cet art syrien est plus viril ; le
Christ y est représenté comme un Syrien barbu, dans la force de l'âge,
majestueux.

Comment les divers éléments de ces deux écoles persistèrent,
s'exclurent ou se combinèrent, furent ensuite influencés par un art byzantin,

c'est ce que nous ne pouvons nous attarder à raconter. Ce furent
les moines syriens, chassés par l'invasion arabe, émigrés à Rome,
qui apportèrent à l'Occident cet art oriental. On peut en relever de

nombreuses traces au douzième siècle ; et les abondantes illustrations
de l'ouvrage nous le prouvent excellemment.

Les artistes ont cependant transformé cet héritage, l'ont adapté à

leurs coutumes, à leur genre de vie ; et surtout ils l'ont enrichi. Ils ont
illustré de petits drames liturgiques. Et puis ils semblent avoir subi
l'influence des œuvres que Suger (1) avait inspirées aux artistes. Pour
autant que nous pouvons le savoir, nous devons à cet homme génial
la réintroduction du symbolisme dans l'art, l'Ancien Testament
préfigurant le Nouveau Testament. On lui doit cet arbre de Jessé qui fut
le sujet de si nombreuses œuvres d'art (cf. Esaïe XI, 1) ; et le portail

(1) Suger (1081-1151) était abbé de Saint-Denis en 1122. La prédication

de Bernard de Clairvaux le convertit à l'austérité (1126), il suivit
la règle austère de saint Benoît, et chercha à opérer des réformes chez les

moines. Mais à l'inverse de saint Bernard, qui interdisait l'art à ses moines

comme un luxe inutile, il encourageait les artistes et disait : mens hebes ad

verum per materialia surgit. Il fut régent de France de 1147 à 1149.



LES TRAVAUX d'ÉMILE MÂLE 311

gothique abritant le jugement dernier avec ses innombrables personnages

; et peut-être l'idée du Père soutenant son Fils en croix, idée

dont s'inspire le moyen âge durant quatre siècles.

L'art du douzième siècle innove encore, quand il représente les saints
locaux, que l'on connaissait par un répertoire très riche de légendes
locales. Cette époque aimait l'idéalisme et l'ascétisme.

« Comme Pascal, l'Eglise du moyen âge mettait l'ordre de la charité
bien au-dessus de l'ordre de l'intelligence ; c'est pourquoi le moindre
ermite, qui dans la solitude avait réussi à se vaincre lui-même, méritait

à ses yeux d'être éternisé par l'art...
» La plus haute expression du moyen âge, c'est le soldat cjui se sacrifie,

le moine qui prie, le saint qui foule aux pieds la nature. Le saint, voilà
le vrai héros de cet âge ; c'est lui qui, par l'enthousiasme qu'il excitait,
soulevait l'humanité, l'arrachait à son limon. » (p. 227)

L'artiste trouvait là une abondante source d'inspiration. Ces légendes
furent aussi l'origine de pèlerinages fameux, qui jouèrent un très
grand rôle dans l'enrichissement de l'iconographie. On allait visiter
Rome, dont on rapportait des idées ou des modèles ; on passait au
mont Gargano où l'on voyait le saint Michel classique marchant sur
le dragon. Si l'on s'inspirait de ces voyages, on y laissait aussi

quelque chose ; au long des routes de pèlerinage qui conduisaient
les Français à Rome, on retrouvait tel motif inspiré d'une chanson

de gestes, comme la chanson de Roland qui était née du pèlerinage

à Saint-Jacques de Compostene et de la guerre d'Espagne. En
France même, on se rendait d'une ville à l'autre, visiter de fameuses

statues de la Vierge ou des saints dont on tenait à copier l'original.
Saint-Jacques de Compostene, en Espagne, était en grande faveur;
l'architecture de son église, qui était inspirée de celle de saint Martin de

Tours, inspirait à son tour d'autres architectures dont on voyait des

traces sur les routes de son pèlerinage.
Au douzième siècle, on relève déjà dans l'art certaines tendances

encyclopédiques qui s'épanouiront au treizième siècle. L'homme est
déjà représenté parfois comme un microcosme. Les animaux ont une
signification symbolique dont la clef se peut trouver dans un ouvrage
intitulé le Bestiaire. Cependant, il y a certains motifs d'animaux qui
n'ont d'autre origine que des dessins fantaisistes de tentures orientales.

C'est en Orient qu'il faut probablement chercher l'origine des vitraux
et des mosaïques ; les vitraux remplaçaient les étoffes voyantes qui
fermaient les fenêtres, et les mosaïques imitaient le tapis oriental.
On retrouve divers motifs de décoration qui le prouvent. L'art décoratif

qui venait d'Orient était un art de rêve et de demi-jour, étrange,
mystérieux ; celui de Grèce était lumière, ordre, beauté ; celui de

France, quand il fut original, fut la reproduction libre de la nature
avec son abondance et son fouillis.



312 MAURICE BONNARD

L'ouvrage se termine par la délimitation du rôle qu'ont joué les
moines dans l'élaboration de cet art nouveau, et par la description
de portails historiés.

2. L'art religieux du treizième siècle.

Le splendide épanouissement de l'art du treizième siècle et son
harmonie invitent celui qui l'étudié à mettre de l'ordre et de la clarté
dans son exposé. C'est l'époque où l'on conçoit l'art comme un
enseignement et où l'on parvient à réunir en une cathédrale une véritable
encyclopédie par l'image. Dans sa grande majorité, le peuple est illettré ;

pour lui il fallait « matérialiser l'idée, la revêtir d'une forme sensible ».

Pour cet enseignement, les artistes disposent de tout un corps de
doctrines artistiques. L'iconographie du moyen âge est à la fois une
écriture, une arithmétique et une symbolique. Une écriture : certains
signes distinctifs se retrouvent partout ; par exemple, le nimbe
circulaire désigne la sainteté, — le nimbe crucifère, la divinité, —
l'auréole, la béatitude éternelle. Une arithmétique : les nombres avaient
une signification précise ; par exemple, 12 signifie l'Eglise universelle,
parce que c'est 3, chiffre de la Trinité, multiplié par 4, les quatre
éléments qui composent le monde. Une symbolique : l'histoire et la nature
ne sont qu'un immense symbole des réalités spirituelles ; par exemple,
la cloche est la voix du prédicateur, la charpente à laquelle elle est
suspendue est la figure de la croix ; la corde faite de trois fils tordus
signifie la triple intelligence de l'Ecriture, historique, allégorique et
morale : et quand on prend la corde dans sa main pour ébranler la
cloche, on exprime symboliquement cette vérité fondamentale que
la connaissance des Ecritures doit aboutir à l'action.

Une telle façon de concevoir l'œuvre aboutit à un art remarquablement

harmonieux, musical ; la cathédrale est comme une symphonie
immobile.

Le treizième siècle, c'est aussi l'époque des sommes, ouvrages où
l'on trouve ramassé tout ce qu'il faut savoir. Vincent de Beauvais (1)
résume l'histoire profane et la science, Jacques de Voragine (2) les légendes

des saints, Thomas d'Aquin (3) la morale et la religion. Pour mener
son enquête sur les sources d'inspiration de l'art du XIIIe siècle,
M. Emile Mâle prend comme guide le Speculum majus, le Grand Miroir
de Vincent de Beauvais, et il en adopte les divisions : miroir de la
nature, miroir de la science, miroir de la morale, miroir de l'histoire.

a) Le miroir de la nature. Les théologiens du moyen âge voyaient
dans la nature un symbole ; « les êtres vivants exprimaient des pensées
de Dieu » (p. 82). On sait assez que les quatre évangiles étaient
symbolisés par l'homme (Matthieu : la généalogie), le lion (Marc : la voix

(1) f 1264. (2) 1230-1298. (3) 1226-1274.



LES TRAVAUX d'ÉMILE MÂLE 313

qui crie dans le désert), le veau (Luc : le sacrifice de Zacharie), l'aigle
(Jean se transporte dans les hautes sphères divines) ; mais on sait
moins que ces mêmes symboles s'appliquaient à Jésus-Christ, pour
désigner son incarnation, sa résurrection, sa passion, son ascension, —
ou représentaient les vertus nécessaires au salut : raison, courage,
immolation, contemplation. Ces symboles, que les artistes tenaient
des théologiens, ont été utilisés en abondance.

Mais les artistes ont aussi su représenter la nature à leur gré, choisissant

des motifs de plantes ou d'animaux avec l'idée que la cathédrale
devait être un abrégé du monde, où toute la création de Dieu devait
être représentée.

b) Le miroir de la science. Les grands dogmes de la déchéance humaine
et du salut par Jésus-Christ avaient pour corollaire la nécessité de mériter

la grâce et de travailler à son salut. Le travail, sous toutes ses

formes, est honorable ; nous ne devons pas en attendre la richesse et la
gloire ; ce sont les instruments de notre perfection intérieure, rien
de plus. Aussi l'artiste ne craint-il pas de représenter abondamment,
soit le travail manuel (sur le calendrier des mois, par exemple), soit
le travail intellectuel. On divisait alors la science en sept arts, un
groupe de trois, le trivium, qui comprenait la grammaire, la rhétorique
et la dialectique, et un groupe de quatre, le quadrivium, qui comprenait

l'arithmétique, la géométrie, l'astronomie et la musique. Martianus
Capella avait imaginé sur ces arts, en les personnifiant, un roman dont
l'influence sur l'art du treizième siècle fut considérable. Les artistes
représentent la philosophie comme une belle femme dont la tête atteint
les nuages

c) Le miroir de la morale. Les artistes du moyen âge ont été fort
préoccupés de donner à tous un enseignement moral ; ils l'ont fait
en représentant avec insistance les vertus et les vices. Les vertus sont
en général des femmes assises, calmes ; les vices sont indirectement
figurés par des scènes ; il semble que l'on ait voulu ainsi exprimer que
seules les vertus unifient l'âme et lui donnent la paix et qu'il n'y a

qu'agitation dans le vice ; les vertus annoncent déjà le repos en Dieu.
Celles que l'on peut voir le plus fréquemment sont les trois vertus
théologales, foi, espérance et charité. Mais d'autres s'y joignent, qui
révèlent la préoccupation de donner la meilleure place aux vertus
les plus humbles, les plus intérieures, les plus cachées : l'humilité,
la patience, la douceur, l'obéissance, la persévérance. On est étonné
de ne pas trouver à son rang cette vertu sociale par excellence, la
justice.

d) Le miroir historique. Ce sont les sujets historiques qui inspirent
le plus les artistes du moyen âge ; et, si nous ne devions pas être bref,
nous aurions beaucoup à dire là-dessus.

L'interprétation allégorique de l'Ancien Testament, figure voilée



314 MAURICE BONNARD

du Nouveau, fournissait d'inépuisables thèmes de composition. Par
exemple, l'eau jaillissant du rocher sous la baguette de Moïse, c'était
le sang s'écoulant du flanc percé de Jésus ; Samson enlevant les portes
de Gaza, c'était Jésus vainqueur du tombeau ; la rosée tombant sur
la toison de Gédéon, c'était l'immaculée conception de la Vierge.
Tout aboutissait à Jésus-Christ et partait de lui ; les grandes statues
des prophètes, à l'entrée du sanctuaire, formaient comme une avenue
symbolique conduisant au Messie.

Quant aux scènes de la vie de Jésus, elles sont rares, si l'on en excepte
celles qui se rapportent au cycle des fêtes chrétiennes. On voit bien
ici que c'est moins l'Evangile lui-même, que la liturgie et la théologie
qui inspirent. On y ajoutait certaines traditions symboliques ou
légendaires. Mais nous restons confondu du peu d'effort que l'on faisait
pour rapprocher l'Evangile de l'homme, pour le rendre aimable ;

rien ne nous fait mieux comprendre l'intellectualisme de ce XIIIe
siècle et son austérité ; c'est le siècle de saint Thomas.

Nous ne dirons rien du très grand rôle joué à cette époque par les

apocryphes ; ce sujet nous entraînerait trop loin. Nous ne revenons
pas sur l'importance accordée aux légendes des saints et aux pèlerinages

qu'elles suscitaient ; nous en avons déjà parlé. Citons seulement
ce mot de l'auteur :

« Les saints rythmaient l'année. Ils semblaient monter tour à tour
au-dessus de l'horizon comme les constellations. » (p. 318)

L'antiquité et l'histoire profane ont aussi leur place. Virgile Aristote,
la Sibylle, les mythes antiques ornent les cathédrales dans un but
moralisateur. L'histoire de France est racontée par ses rois. Clovis,
Charlemagne, et par les croisades ; elle n'intéresse que pour autant qu'elle
exprime les « Gesta Dei per Francos ».

Quant aux destinées de l'humanité, on les connaissait par
l'Apocalypse, — qui fut moins utilisée par la sculpture que par la miniature
— par les chapitres eschatologiques de l'évangile de Matthieu et
surtout par ces Sommes qui cherchaient à condenser la pensée scripturaire

sur le jugement dernier et l'éternité bienheureuse. C'est au moyen
de ces derniers ouvrages que l'on peut suivre et comprendre les
différents actes des derniers temps, représentés acec tant d'art dans les

cathédrales. Seul, le Paradis n'a pas trouvé d'interprète remarquable.
Ce second volume se termine par une grandiose évocation de la cathédrale

du XIIIe siècle.

3. L'art religieux de la fin du moyen âge.

« Viollet le Duc a remarqué, le premier, que l'art gothique, à son

aurore (vers 1180), imite de préférence les bourgeons et les feuilles

enveloppées du commencement du printemps. Au cours du treizième



LES TRAVAUX d'ÉMILE MÂLE 315

siècle, les bourgeons éclatent, les feuilles se développent. Dès la fin
du treizième siècle, et pendant tout le quatorzième, ce sont des branches
entières, des tiges de rosiers, des jets de vigne qui courent autour des

portails. Les cathédrales ont leur printemps, leur été, et, quand
apparaît le triste chardon du quinzième siècle, leur automne. »

(Lp.70)
C'est dire que l'art de la fin du moyen âge n'eut pas la puissance

et la sérénité des âges précédents. Il n'a su dire que deux choses : il
a enseigné l'histoire et décrit à l'homme son devoir.

a) L'art historique. Au quinzième siècle, le théâtre religieux prit une
importance considérable. C'était une source d'inspiration toute trouvée
pour les artistes, qui voyaient jouer ce qu'ils se proposaient de peindre
ou de sculpter, et qui parfois même étaient mêlés à la préparation
ou à l'exécution de ces mystères. Aussi ce qui mérite notre attention,
ce ne sont pas les qualités littéraires de ces mystères, mais le tableau
vivant. Les artistes reproduisirent avec joie les attitudes, les costumes,
les scènes de ces mystères ; abandonnant peu à peu le symbole, ils
s'attachèrent de plus en plus à la réalité que leur dépeignaient les
mystères. Pour la première fois, les artistes eurent des modèles vivants.
Ce fait contribua beaucoup à unifier l'iconographie.

Ainsi, d'avoir vu Jésus en personne, se mouvoir sur la scène, parler,
souffrir, mourir, ressusciter, les artistes le représentèrent tout autrement,

beaucoup plus humain.
Cet art, plus en contact avec la vie, traduisit des sentiments nouveaux,

la tendresse ou le pathétique. Jésus enfant serait tout nu si sa mère
ne lui enveloppait le bas du corps dans un pan de son manteau. La Vierge
ne craint plus d'allaiter son enfant, et les joies de la sainte famille
sont représentées avec puérilité, mais aussi avec charme. D'autre part,
la Passion est peinte avec un réalisme poignant. Mais rien n'égale
à cette époque l'amour qu'inspire la Vierge, non pas tant celle qui est

avec l'enfant, que celle qui est Reine du ciel, assise plus haut que tous les

saints. Quand l'art du moyen âge mourra, il aura proposé aux hommes
deux images esssentielles : « un Christ souffrant qui leur enseigne
le sacrifice, une Vierge sans tache qui les invite à résister aux fatalités
de la chair et à vaincre la nature. » (p. 231)

b) L'art didactique. L'invention de l'imprimerie n'allait pas tarder
à porter un coup mortel à l'enseignement moral de l'art religieux ;

les petits traités de morale atteignaient mieux leur but que les images
de pierre. Cependant on représente encore les vertus et les vices, mais

avec moins de goût et de mesure qu'aux siècles précédents. La mort
est considérée comme l'avertissement le plus salutaire au pécheur.
On la représente avec une profusion et un réalisme encore inconnus
jusqu'alors. Le fidèle l'avait sous les yeux à l'église, dans son livre
d'heures, sculptée sur le manteau de la cheminée, peinte en des tableaux



316 MAURICE BONNARD

cloués au mur ; et la nuit on était réveillé en sursaut par le guet qui
psalmodiait dans les ténèbres :

Béveillez-vous, gens qui dormez,
Priez Dieu pour les trépassés

C'est de cette époque que datent le fameux « Dit des trois morts
et des trois vifs » et les danses macabres.

Un intérêt si passionné pour le pathétique de la mort ne devait pas
manquer d'encourager l'art du tombeau. On en mettait partout,
avec une profusion extraordinaire ; on pouvait y lire une foi ardente,
une grande espérance. Au treizième siècle, l'art funéraire était une
affirmation du triomphe de la vie ; la statue avait toujours l'âge
conventionnel de trente ans environ, l'âge auquel Christ ressuscita : le

mort, pour marquer son éternité, ne fait rien que contempler, les mains
jointes, une lumière que nous ne voyons pas encore. Au quatorzième
siècle, révolution : le mort est représenté avec un tel souci de vérité,
qu'on en vient à prendre du cadavre un moulage en cire. Ces moulages
étaient à l'origine promenés lors des funérailles.

Mais le drame humain ne finissait pas au tombeau ; un second
jugement devait intervenir ; l'art de ce temps en parle abondamment,
mais en s'inspirant moins de l'Apocalypse que de certains livres
populaires.

La conclusion de ce dernier volume est du plus haut intérêt ; elle
est intitulée : Comment l'art du moyen âge a fini.

Les principes artistiques du moyen âge ne pouvaient trouver un
accord avec ceux de la Renaissance. L'art du moyen âge exprimait
une humilité profonde, faite de souffrance et de résignation ; celui
de la Renaissance exprimait l'orgueil, exaltait l'héroïsme, la force,
la beauté, et ignorait la compassion et tous les sentiments qui
diminuent l'homme.

Mais « si la tradition du moyen âge est morte, ce n'est pas la Renaissance

qui l'a tuée, c'est la Réforme ». écrit Emile Mâle. C'est elle qui
a obligé l'Eglise catholique à surveiller tous les aspects de sa pensée
et à se ramasser fortement sur elle-même. Elle rendit suspect le théâtre
religieux, parce qu'il n'était pas le pur Evangile. On interdit les mystères,
ce qui priva du coup l'art d'une de ses principales sources d'inspiration.
C'est à cause des protestants et de leur guerre aux images que le concile
de Trente, en sa dernière session de 1563, décréta :

« Le saint concile défend que l'on place dans l'église aucune image
qui rappelle un dogme erroné et qui puisse égarer les simples. Il veut
qu'on évite toute impureté, qu'on ne donne pas aux images des attraits
provoquants. Pour assurer le respect de ces décisions, le saint concile

défend de placer ou de faire placer en aucun lieu, et même dans



LES TRAVAUX d'ÉMILE MÂLE 317

les églises qui ne sont point assujetties à la visite de l'ordinaire, aucune
image insolite, à moins que l'évêque ne l'ait approuvée. »

Cinq ans plus tard, en 1568, paraissait à Louvain un traité dû à la

plume d'un certain Molanus, qui critiquait impitoyablement tout ce

qui, dans l'art, n'était pas strictement historique, toutes les légendes,
même sur la \ierge, et proscrivait toute inconvenance. Ce traité fit
grand bruit et eut une influence prépondérante.

Emile Mâle termine par ces mots sa magistrale étude sur l'art du

moyen âge :

« Après 1560, tout conspirait à détruire l'art du moyen âge. Avec
les mystères commencèrent à disparaître les traditions iconographiques

du passé ; dans le même moment, l'Eglise faisant la revue de ces

traditions, découvrit que le plus grand nombre portait la marque de
l'excessive crédulité des anciens temps, et elle invita les artistes à les

abandonner.
» Il fallait que l'art du moyen âge succombât. Son charme était

d'avoir gardé la candeur de l'enfance. Son charme était le regard
limpide de ses jeunes saintes. Cet art ressemblait à l'Eglise du moyen âge
elle-même, à la foi qui ne discute pas, mais qui chante.

» Un tel art ne pouvait être effleuré par le doute. On voit ici combien
les puissances mystérieuses de la poésie et de l'art sont indépendantes
du progrès de la raison. L'art et la poésie qui émeuvent sortent du cœur
et d'une région obscure où la raison n'a pas accès. L'artiste qui examine,
juge, critique, doute, concilie, a déjà perdu la moitié de sa force
créatrice. C'est pourquoi l'art du moyen âge, qui n'était que foi naïve et
spontanéité, ne pouvait survivre à l'esprit d'examen que la Réforme
fit éclore.

» Il n'y aura plus à l'avenir qu'une ressource pour l'artiste chrétien

: se mettre en face de l'Evangile et l'interpréter comme il le sent.
C'est ce que fera Rembrandt et c'est ce que fera Poussin : car désormais

les catholiques ne seront pas plus soutenus par la tradition que les

protestants eux-mêmes. Dans cet âge nouveau qui commence au Concile
de Trente, l'artiste ne devra plus rien qu'à lui-même. Il y aura donc
encore de temps en temps en Europe, quelques hommes capables
d'interpréter l'Evangile suivant leur tempérament et leur génie, mais il
n'y aura plus, comme au moyen âge, un ensemble de traditions
partout respectées et capables d'élever le plus modeste artiste au-
dessus de lui-même. Il y aura encore des artistes chrétiens : il n'y
aura plus d'art chrétien. » (p. 541)

Maurice Bonnard.


	Les travaux d'Emile male sur l'art religieux du moyen et ses sources d'inspiration

