
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Les théories politiques de Kant dans leur rapport avec le criticisme

Autor: La Harpe, Jean de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES THEORIES POLITIQUES DE KANT

DANS LEUR RAPPORT AVEC LE CRITICISME*

La Suisse romande ne saurait s'abstenir de commémorer, aussi

modestement que l'on voudra, le deuxième centenaire de la

naissance de Kant, l'un des créateurs de l'esprit européen. Il y a deux
cents ans naissait à Kœnigsberg, en pleine Prusse orientale, celui
dont M. Brunschvicg disait «qu'après Platon et après Descartes

nous ne savons si la civilisation d'occident présente un autre
exemple de génie aussi universel, aussi universellement bienfaisant

» (1) ; cette célébration ne s'impose-t-elle pas spécialement à

une heure où l'humanité cherche en trébuchant, au milieu des

secousses de l'après-guerre, à retrouver le chemin qui conduit à

une conception plus haute de la civilisation Sans doute les

passions déchaînées couvrent encore les conseils de la raison, mais

nous pouvons nous consoler en répétant ces deux vers de La
Fontaine :

Patience et longueur de temps
Font plus que force ni que rage.

Pour nous confirmer dans cet optimisme, j'invoquerai le témoignage

de deux compatriotes de Kant, dont l'un au moins est un
de ses fils spirituels.

* Cette étude a été lue le 15 juin dernier, à Rolle, lors de la séance

générale annuelle de la Société romande de philosophie, pour commémorer
le bicentenaire de Kant. Voir dans cette Revue, p. 244 s., l'article de M.
Arnold Reymond. (Réd.)

(1) Revue de métaphysique et de morale, avril-juin 1924, p. 203.



282 JEAN DE LA HARPE

C'est tout d'abord le brillant et sympathique démocrate Heinrich
Mann : « Ou bien nous ferons l'Europe unie, écrit-il (1), nous cesserons

de tenir l'Europe unifiée pour une utopie, une marotte d'illuminé

et une chimérique perspective d'avenir, nous comprendrons
qu'elle est pour nous la plus urgente nécessité vitale, ou bien ce

rejeton de l'Asie qui s'est permis de faire tant de bruit de par le

monde, sera tout doucement ramené au giron maternel par son
aïeule, la grande Asie. » Maximilien Harden, dans un livre
frémissant adressé à ses compatriotes, leur donne le conseil
suivant : « Ayez le courage d'être vous-même, d'appartenir à votre
temps, et non pas, seuls dans l'occident, aux fantômes d'une
chevalerie romantique. Sachez réaliser votre volonté et suivre
votre chemin véritable, celui qui mène à l'Europe, non pas courbés

sur les béquilles de l'histoire que Gœthe trouvait déjà gâtées par
le patriotisme, mais debout. » Et plus loin, jetant un dernier cri :

« Est-ce que la tourbe bruyante et insolente aura raison des

meilleurs, de ceux qui, par amour, ont pris le bâton du pèlerin
Ecrasera-t-elle la société de ceux qui espèrent sous l'avalanche
des injures et des accusations de trahison » (2)

Ce ne sont pas seulement les héritiers de Kant qui nous y
convient mais ses adversaires eux-mêmes nous provoquent à étudier
de plus près celui dont ils faussent la pensée pour mieux pouvoir
crier ensuite « Haro sur le baudet », pour mieux lui faire endosser

tous les crimes, sentant d'instinct en lui une raison sereine plus
forte que toutes les routines et toutes les passions. Je cueille
quelques citations ici et là, au hasard de la promenade.

Léon Daudet écrit : « Pour tout Français qui réfléchit, se
souvient et compare, Kant n'est pas moins redoutable que Krupp.» (3)
Le lyrique Paul Claudel fulmine « contre leur Gœthe et leur Kant,
et leur Nietzsche, et tous ces souffleurs de ténèbres et de pestilence

dont le nom même fait horreur — et contre leur père à tous
Martin Luther, qui est avec le Diable» (4). La Croix du 3 février 1916

ne reprochait-elle pas à Kant « de détruire et d'une façon absolue

et incurable la loi morale et le droit» (sic!). M. Pierre Lasserre

(1) Cité par la Revue de Genève, avril 1924, p. 434.
(2) France, Allemagne, Angleterre, Ed. de l'Ile-de-France 1924, p. 269-

270.

(3) Contre l'esprit allemand : de Kant à Krupp.
(4) Trois poèmes de guerre.



LES THÉORIES POLITIQUES DE KANT 283

lui-même, dont on attendrait mieux, fait chorus avec la masse des

anti-kantiens. En Allemagne il en va de même : « Stengel n'a voulu
voir dans le Projet de paix perpétuelle qu'une fantaisie senile qu'on
pourrait sans dommage séparer du reste de l'œuvre de Kant ». (1)
Emile Boutroux m'affirmait en 1917 que lors du dernier congrès
de philosophie à Berlin avant la guerre, beaucoup parmi les

congressistes allemands partageaient l'opinion de Stengel.
Ne perdons pas notre temps à nous indigner contre de si

ridicules caricatures du kantisme et considérons de plus près les

liens qui unissent la doctrine politique de Kant à sa philosophie
critique. Quant aux adversaires intransigeants, nous pouvons
leur répondre par cet autre conseil que La Fontaine adressait à

ceux « qui cherchent surtout à mordre » :

Vous vous tourmentez vainement.
Croyez-vous que vos dents impriment leurs outrages

Sur tant de beaux ouvrages
Ils sont pour vous, d'airain, d'acier, de diamant.

C'est dans le Projet de paix perpétuelle (2) (Zum ewigen Frieden.,
1795) qu'il faut aller chercher la doctrine définitive de Kant, le

testament politique de sa philosophie ; quant aux Principes
métaphysiques de la doctrine du droit (Metaphysische Anfangsgründe
der Rechtslehre, 1797), s'ils ne manquent pas d'intérêt à certains
égards, ils n'apportent pas du moins de supplément important à

sa doctrine politique elle-même. Je commencerai par un résumé
succinct du Projet de paix perpétuelle.

Dans une première section « contenant les articles préliminaires
d'une paix perpétuelle entre les Etats » (3), Kant insiste sur les

conditions proprement politiques de la paix ; les voici :

1° Nul traité de paix ne peut être considéré comme tel, si l'on

y réserve secrètement quelque sujet de recommencer la guerre.

(1) Revue de métaphysique et de morale, avril-juin 1924, p. 369.
(2) Nous désignerons cet opuscule en abrégé sous le nom de Projet.
(3) La Revue a publié les articles du Projet dans son numéro de septembre

1914.



284 JEAN DE LA HARPE

2° Aucun état indépendant ne peut être acquis par un autre,
par voie d'héritage, d'échange, d'achat ou de donation.

3° Les armées permanentes doivent entièrement disparaître
avec le temps.

4° On ne doit point contracter de dettes nationales en vue des

intérêts extérieurs de l'Etat.
5° Aucun Etat ne doit s'immiscer de force dans la constitution

et le gouvernement d'un autre Etat.
6° Nul Etat ne doit se permettre, dans une guerre avec un

autre, des hostilités qui rendraient impossible, au retour de la

paix, la confiance réciproque, telles que l'assassinat, l'empoisonnement,

la violation d'une capitulation, l'excitation à la trahison.
Dans une deuxième section « contenant les articles définitifs

d'un traité de paix perpétuelle entre les Etats », Kant énonce les

conditions immédiates de la paix qui sont du plus grand intérêt
et que voici :

1° La constitution civile de chaque Etat doit être républicaine.
2° Il faut que le droit des gens soit fondé sur une fédération

d'Etats libres.
3° Le droit cosmopolitique doit se borner aux conditions d'une

hospitalisation universelle.
Comme préambule à ces articles définitifs, Kant fait remarquer

que « l'état de paix parmi les hommes vivant les uns à côté des

autres n'est pas un état de nature, l'état de nature étant bien
plutôt un état de guerre, sinon toujours déclaré, du moins
toujours menaçante. Il a donc besoin d'être établi. » (1)

Suivent deux « suppléments » ; le premier traite « de la garantie
de la paix perpétuelle », celle-ci consiste dans la nature, selon

Kant, « dont le cours mécanique annonce manifestement qu'elle a

pour fin de faire naître parmi les hommes, même contre leur
volonté, l'harmonie de la discorde » (2). De la sorte la nature
« assure l'exécution de ce que l'homme devrait faire » (3). Le second

supplément, ajouté à la seconde édition du Projet, énonce la seule
clause secrète qui ait droit de cité dans un projet de paix perpétuelle

et dont voici l'énoncé : « Les maximes des philosophes sur

(1) Ecrits politiques de Kant, trad. Barni, avec notes par Aulard. Paris,
Renaissance du livre, p. 49.

(2) Ibid., p. 67.
(3) Ibid., p. 74.



LES THÉORIES POLITIQUES DE KANT 285

les conditions qui rendent possible la paix publique doivent être
prises en considération par les Etats armés pour la guerre. » (1)
Kant ne revendique pas comme Platon pour les philosophes le

droit de gouverner, mais seulement celui de révéler au souverain
les maximes indispensables au règne de la paix.

Enfin dans deux Appendices, l'un sur « L'opposition de la morale
et de la politique au sujet de la paix perpétuelle », et l'autre sur
« L'accord que le concept transcendental du droit public établit
entre la politique et la morale », Kant définit avec précision les

rapports de la morale et de la politique au point de vue transcendental.

Dans le dernier Appendice, il détermine le critère qui permettra
de distinguer la politique juste de celle qui ne l'est pas ; ce critère
c'est la « publicité » des traités. Il l'énonce dans les deux formules

que voici :

« Toutes les actions relatives au droit d'autrui, dont la maxime
n'est pas susceptible de publicité, sont injustes. » (2)

Et inversement :

« Toutes les maximes qui ont besoin de publicité (pour ne pas

manquer leur but) s'accordent avec le droit et la politique ensemble.

» (3)
Tel est dans ses grandes lignes et très condensé, le contenu de

cet admirable « Evangile de la paix », que M. Aulard a eu la bonne
idée d'introduire auprès du public français, de publier et de

commenter en un petit volume dans la collection de la « Renaissance
du livre ».

Nous nous efforcerons de rattacher maintenant le Projet « aux
autres œuvres de Kant, de prouver que sa doctrine politique n'est

pas un « épiphénomène » et que bien au contraire elle est la

conséquence logique et directe de son criticisme. Nous commencerons

par montrer que le « pacifisme » de Kant remonte plus haut que
1795, date à laquelle il avait soixante et onze ans, et plonge des

racines bien au delà clans son passé. Nous pourrions mentionner la

(1) Ecrits politiques, p. 79.

(2) Ibid., p. 98.

(3) Ibid., p. 104.



286 JEAN DE LA HARPE

philosophie de Christian Wolf, dont Kant subit l'influence et qui
dans divers ouvrages définit avec précision l'idée d'un <c droit des

gens volontaire» «par lequel les nations contracteraient des obligations

mutuelles analogues à celles qui unissent les individus dans la
société civile » (1). Mais nous nous contenterons de ce bref rappel

pour mentionner ensuite les quelques pages que Kant consacre à

l'idée de race dans le Programme du cours de géograhpie physique

pour le semestre d'été 1775, période entièrement consacrée à

l'élaboration de la Critique de la raison pure (1770-81). Il y soutient
l'unité de la race humaine: «les hommes, affirme-t-il, n'appartiennent

pas seulement à une espèce mais à une famille » (2).
C'est de 1784 toutefois que date son premier et important article
dans la Berlinische Monatsschrift intitulé : Idee zur allgemeinen
Geschichte in weltbürgerlicher Absicht (Idée d'une histoire universelle

au point de vue cosmopolitique). Cette importante dissertation
contient déjà le germe du Projet de paix perpétuelle et mérite de

retenir un instant notre attention. Kant n'y envisage pas l'histoire
au point de vue de la science expérimentale, mais se place déjà au

point de vue « transcendental », qui est celui des Critiques, et
s'efforce de dégager la signification profonde de l'histoire en

partant d'une idée « a priori » relative au destin de l'humanité. Cet

a priori c'est l'idée d'un plan général de la raison en vertu de

laquelle les actions individuelles acquièrent une signification
universelle. « Les individus humains et les peuples entiers, écrit-il,
ne s'imaginent guère qu'en poursuivant, chacun selon sa façon
de voir et souvent l'un contre l'autre, sa fin propre, ils vont à

leur insu dans le sens d'un destin de la nature, inconnu d'eux-

mêmes, qui est comme leur fil conducteur et qu'ils travaillent à

l'exécuter, alors que s'ils le connaissaient, ils n'en auraient qu'un
médiocre souci. » (3) Ce n'est donc pas l'individu, mais l'espèce
qui concourt immédiatement à la réalisation de cette fin idéale.
Par cette affirmation Kant rejoint et développe l'idée qu'il
énonçait en 1775. Ce qu'il faut également noter c'est que, suivant
le mot de Delbos, « l'application de la raison à l'histoire est tout
d'abord liée à l'affirmation de la finalité » (4). De la sorte la nature

(1) Revue de métaphysique et de morale, avril-juin 1924, p. 359.
(2) Ibid., p. 360.
(3) Victor Delbos, La philosophie pratique de Kant (1905), p. 273.
(4) Ibid., p. 274.



LES THÉORIES POLITIQUES DE KANT 287

contraint l'homme à réaliser sa propre destinée, à instaurer un
régime de liberté et de raison. « Grâces soient rendues écrit
Kant, à la nature pour les incompatibilités qu'elle suscite, pour
l'émulation de la vanité curieuse, pour le désir insatiable de

posséder ou encore de commander Sans cela toutes les excellentes

dispositions naturelles qui sont dans l'humanité sommeilleraient
éternellement enveloppées. » (1)

Quel doit être l'aboutissement final de ce concours antithétique
de la nature et de la raison, se demande-t-il. C'est l'établissement
d'une liberté fondée sur l'universalisation du droit ; la superposition

d'une société régie par une législation universelle, par le droit,
à une société déchirée par les antagonismes meurtriers de la force.
Non seulement les individus, mais les Etats eux-mêmes seront
contraints à entrer dans une société régulière, dans une « Société
des Nations» (Völkerbund, suivant le mot de Kant) qui élève

l'homme à la « dignité de citoyen du monde » et fasse régner sur la

terre la paix perpétuelle.
Insistons toutefois sur un point important, suivant une remarque

de Delbos, c'est que « Kant lui enlève tout caractère d'utopie
idyllique en la présentant comme une maxime idéale d'action
plutôt que comme une fin prochaine » (2). Cependant, comme
M. Ruyssen le fait très judicieusement remarquer, c'est avec cette
dissertation qu'apparaît pour la première fois dans l'histoire de

la philosophie « l'idée précise de la Société des nations dans son

esprit et dans son expression littérale» (3). Kant en plaçant le

problème de la paix sur le terrain du droit cosmopolitique, dépasse

ses inspirateurs les abbé de Saint-Pierre et les J.-J. Rousseau ;

il introduit ce problème déjà en 1784 dans le giron de la philosophie
critique et le situe non sur le plan du sentiment mais sur celui de la
raison et de la loi. En 1785 il s'en prend aux idées de Herder sur la

Philosophie de l'histoire et de l'humanité, qui considère les sociétés

comme un simple prolongement de la nature ; Kant, avec son
habituelle perspicacité, découvre le point sur lequel les idées de

Herder sont contraires à la notion même « d'autonomie » qui définit
le criticisme dans ses tendances profondes et durables. Considérer

(1) Victor Delbos, p. 277.
(2) Ibid., p. 279.
(3) Revue de métaphysique et de morale, avril-juin 1924, p. 362.



288 JEAN DE LA HARPE

l'homme comme le « microcosme » d'un « macrocosme », donner à

la philosophie de l'histoire une interprétation leibnitzienne ou
spinoziste, c'est contredire l'un des postulats de la sociologie
kantienne à savoir que «l'homme est un empire dans un empire»;
l'histoire ne prolonge pas la nature, selon Kant, elle « réalise les

fins spirituelles que l'individu n'entrevoit que comme des normes
de son action » (1). Delbos fait remarquer que « Kant avait dû
s'affranchir de la métaphysique leibnizienne pour fonder son
criticisme moral : mais il ne l'a fondé qu'en passant par une autre
métaphysique, une métaphysique quasi-hégélienne, dont le semi-

dogmatisme ne se résoudra dans le criticisme qu'en lui laissant
des apports très significatifs » (2). La polémique contre Herder
met en évidence ce qui dans la philosophie de l'histoire de Kant
n'est ni leibnizien, ni quasi-hégélien, à savoir le primat de l'ordre
moral sur l'ordre dialectique et logique : sans doute la nature réalise

des fins qui sont immanentes à la raison non pas théorique
comme le veut Hegel, mais pratique ; sans doute il y a harmonie
entre la raison et la nature, mais cette harmonie n'est pas préétablie
comme chez Leibnitz, elle est « postétablie », et impérative, si l'on
me pardonne ce néologisme commode. Kant et bïerder sont
rationalistes l'un et l'autre, mais comme le dit admirablement
Delbos : « Chez Kant la raison traverse l'histoire en faculté
militante qui doit conquérir l'empire sur la nature sensible et qui ne
la conquiert qu'en opposition avec elle-même ; ...l'humanité passe
de la discipline qu'elle subit à la discipline qu'elle se donne, et
dont l'expression même est un ordre juridique universel, effet et
condition de sa liberté. Pour Herder, la raison sort d'elle-même de

la nature, et tout le développement de la nature tend à la raison :

la concurrence et la lutte sont des accidents extérieurs et momentanés

; l'humanité révèle progressivement ses puissances en accord,
et si elle ne peut être libre que par relation à un ordre, c'est à

l'ordre harmonieux de l'univers, non à l'ordre restrictif de la

légalité. » (3) L'un, Kant, tend à passer sur le plan de l'histoire
de l'hétéronomie à l'autonomie ; en ce faisant il s'engage résolument

sur la voie criticiste et tourne le dos au spinozisme ; l'autre

(1) Revue de métaphysique et de morale, avril-juin 1924, p. 363.
(2) Delbos, Op. cit., p. 270.
(3) Ibid., p. 289 et 290.



LES THÉORIES POLITIQUES DE KANT 289

Herder, élève l'hétéronomie au-dessus de ses formes premières,
mais la consacre en l'épurant et rejoint les tendances fondamentales

du leibnizianisme. Si nous avons insisté sur cette polémique
entre Herder et Kant, c'est précisément parce qu'elle met en lumière
ce qui dans la philosophie de l'histoire de Kant est strictement
« criticiste » et par conséquent essentiel à notre justification.

L'année suivante, en 1786, dans ses Conjectures sur le commencement

de l'histoire de l'humanité (Mutmasslicher Anfang der

Menschengeschichte), Kant, suivant une marche régressive cette fois,
envisage la question des origines de l'humanité, et s'efforce de

conjecturer quelles furent les premières démarches de la liberté
dans la nature ; comment l'homme, parti de l'état de nature,
s'engagea sur la voie qui conduit à l'instauration de l'état
juridique. Nous n'y insistons pas davantage, désireux seulement
de signaler cette tentative nouvelle ; de montrer comment
se constitue l'autonomie de la raison pratique ; de marquer
ensuite qu'elle n'est pas seulement orientée vers l'avenir mais

qu'elle intéresse le passé, les origines lointaines ; de souligner
enfin cette inquiétude d'universalité qui sous-tend constamment
sa méditation sur les hommes et les choses.

Nous arrivons maintenant à la constitution même de la Critique
de la raison pratique qui sort de notre champ d'études ; mais on

ne saurait assez insister sur l'importance des considérations
historiques dans l'élaboration de la philosophie morale de Kant. Pour
l'heure la conscience morale, comme Hôffding le dit avec profondeur,

n'est qu'« une anticipation de la fin du développement historique

» (1) ; son autonomie n'est qu'à demi-conquise ; c'est à la

Critique de la raison pratique qu'en incombera la conquête
définitive. Mais remarquons simultanément que cette loi morale
n'est encore « qu'une idée régulatrice ou une maxime » (2) ; dans

sa Critique du jugement il définira le caractère réflexif de la

finalité, en circonscrira l'usage certain à l'ordre de l'humanité, et
l'usage conjectural à celui de la nature. Nous passons sur ces deux

points de cristallisation de sa pensée qui débordent le sujet que
nous nous sommes imposé, pour revenir à la transition entre sa

philosophie de l'histoire et celle du droit.

(1) Cité par Delbos, Op. cit., p. 296.
(2) Ibid., p. 295.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XII (n° 53, 193Ì). 19



290 JEAN DE LA HARPE

Jusqu'alors cette finalité historique conserve chez Kant un
caractère limité ; il n'a réalisé qu'une partie de son programme
«cosmopolitique». Que s'est-il donc passé entre 1785 et 1795 de
si déterminant Comment a-t-il osé la tentative audacieuse et
sublime de son Projet de paix perpétuelle Comment s'expliquer
qu'il ait passé d'une prudence voulue à l'état d'enthousiasme que
révèlent les lignes que je tire d'un de ses derniers ouvrages, le Conflit
des Facultés (Streit der Facultäten) et que voici :

« Eh bien j'affirme, sans être un voyant, que je puis le prédire
» à l'humanité, d'après l'aspect et les signes précurseurs de notre
» époque : cette fin (la réalisation d'un Etat fondé sur les principes
» du droit) sera atteinte, et sera le prélude d'un progrès sans
» retour. » (1)

Quels sont ces « signes précurseurs » C'est le triomphe de la
Révolution française. « C'était, écrit M. Aulard, à un moment où
la Révolution française pouvait paraître achevée, où il semblait
qu'elle eût donné tous ses résultats... la paix de Bâle s'annonçait
quand le philosophe allemand prit la plume pour écrire son essai

sur la Paix Perpétuelle. » (2)
La passion de ce philosophe prussien, sujet du Hohenzollern

Frédéric-Guillaume, pour la Révolution de 89, est trop connue

pour y insister davantage ; cette sympathie, toute de raison, le
rendit célèbre en France. Notons en passant que les Parisiens
eurent connaissance du Projet avant les Critiques, que son
pacifisme devança en France la venue de son criticisme (3). Toutes
ces coïncidences montrent avec force à quel point Kant y exprimait
avec profondeur les meilleures idées du dix-huitième siècle français,

à quel point son « pacifisme » n'était pas un « épiphénomène

» mais l'aspiration de toute une génération qui célébra

avec fanatisme même le culte de la raison etqui croyait de
manière un peu naïve à la fraternité des peuples.

Voilà le grand fait qui détermina la cristallisation d'une
tendance qui remontait au moins à vingt ans en arrière dans les

préoccupations quotidiennes de Kant, qui illumina subitement
des pressentiments longuement mûris et provoqua la rédaction
du Projet.

(1) Cité par Revue de métaphysique et de morale, avril-juin 1924, p. 371.
(2) Kant et ses écrits politiques, p. 6.

(3) Emile Boutroux, Eludes d'histoire de la philosophie (1897), p. 326.



LES THÉORIES POLITIQUES DE KANT 291

« La révolution d'un peuple richement doué, que nous voyons
» s'accomplir aujourd'hui sous nos yeux, écrit-il dans le même
» Conflit des facultés, pourra réussir ou échouer ; elle peut avoir
» accumulé des misères et des horreurs;... et cependant cette révo-
» lution éveille dans le cœur de tous les spectateurs, de ceux qui
» se trouvent à l'écart de la scène, des vœux sympathiques voisins
» de l'enthousiasme. » (1)

Résumons-nous en quelques mots : ses études sur la philosophie

de l'histoire lui suggèrent l'idée de son cosmopolitisme, la

Critique de la raison pratique instaurera l'autonomie complète
de la Raison pratique, la Critique du jugement dégagera les

caractères réflexifs de la finalité ; la Révolution française
constituera une sorte de vérification expérimentale de sa foi
rationaliste : tous les matériaux sont accumulés, il ne restera plus
qu'à les ordonner, telle sera l'œuvre du Projet.

Point n'est nécessaire d'invoquer la haine que Kant avait du

mensonge et qu'il poussait jusqu'au ridicule, à l'appui de l'intime
sincérité de son Projet : l'examen génétique de sa philosophie y
suffirait à elle seule. Quant aux Stengel, Daudet et consorts, ce

simple rappel de la « Révolution française » suffit à expliquer leurs
thèses insoutenables en elles-mêmes ; les uns haïssent Kant
comme représentant des idées françaises de 89, les autres parce
que le destin fit de lui un Prussien, d'autres enfin simultanément

pour les deux raisons. Ces haines contradictoires ne trouvent-elles

pas leur raison véritable dans ce mot sarcastique de Pascal :

« Pourquoi me tuez-vous — Eh quoi ne demeurez-vous pas de

l'autre côté de l'eau Mon ami, si vous demeuriez de ce côté, je
serais un assassin et cela serait injuste de vous tuer de la sorte ;

mais puisque vous demeurez de l'autre côté, je suis un brave, et
cela est juste. » (2) Kant trop prussien pour un Barrés, ne l'est

pas assez pour Stengel ; il se trouve de la sorte simultanément
« des deux côtés de l'eau », donc doublement coupable

Après avoir démontré que les origines de sa pensée politique — à

ne considérer que ses écrits eux-mêmes — remontent à la période

(1) Cité par Revue de métaphysique et de morale, avril-juin 1924, p. 371.

C'est nous qui soulignons.
(2) Pensées, Ed. Brunschvicg, N° 293.



292 JEAN DE LA HARPE

de l'élaboration de ses Critiques et renferment en germe le Projet,
il convient, suivant une marche régressive, de partir du Projet
définitivement constitué et de le rattacher au criticisme ; si nous
retrouvons dans celui-là les grandes lignes de celui-ci et, mieux,
si nous pouvons prouver que sur certains points le Projet constitue
une réponse à des questions posées par les Critiques, nous aurons
atteint le but que nous nous proposions dans cette étude.

L'un des postulats essentiels du kantisme est sans contredit
la notion même d'« a priori»; les premiers efforts de Kant ont
été dirigés contre l'empirisme de Hume et visent à substituer
au « a posteriori » du philosophe anglais une base de pure
rationalité, de jugements immanents à la «raison pure»; nous ne

contestons point à M. Brunschvicg le droit d'approfondir l'idée
critique (1) en dépassant le conceptualisme des jugements a priori
et des catégories, nous ne nions point le fait qu'une interprétation
moderne du criticisme fondée moins sur les concepts que sur la

conception elle-même, soit un progrès de 1'« idée critique », mais

nous affirmons qu'historiquement parlant, à ne considérer que le

criticisme de Kant, celui-ci a eu l'intention ferme de mettre à la
base même de sa philosophie la notion d'à priori et la conviction
d'y avoir réussi.

Dans son Introduction à la Critique de la raison pure, Kant
s'efforce de distinguer les connaissances a priori, c'est-à-dire
« celles qui ne dépendent absolument d'aucune expérience » de

celles « qui ne sont possibles qu'a posteriori, c'est-à-dire par le

moyen de l'expérience » (2) ; il détermine ensuite les critères qui
permettent de distinguer ces connaissances les unes des autres et,
après avoir affirmé que toutes les sciences théoriques de la raison
contiennent des jugements synthétiques a priori qui leur servent
de principes » (3), il conclut que le «véritable problème de la

raison pure est renfermé dans cette question : Comment les

jugements synthétiques a priori sont-ils possibles » (4) Telle est la

question à laquelle est censée répondre la Critique de la raison

pure, tel est le premier fondement de la philosophie kantienne.

(1) Revue de métaphysique et de morale, juin 1924. Nous recommandons à

nos lecteurs cette magistrale étude.
(2) Critique de la raison pure, trad. Barni, édition Flammarion, p. 36.

(3) Ibid., p. 46.

(4) Ibid., p. 49.



LES THÉORIES POLITIQUES DE KANT 293

Il reposera le même problème dans la Préface à sa Critique de

la raison pratique, le problème des « a priori moraux », dont l'existence

lui paraît à tel point essentielle au succès de ses recherches,

qu'il écrit : « Ce qu'il pourrait arriver de plus fâcheux à ces sortes
de recherches, ce serait que quelqu'un découvrît inopinément
qu'il n'y a ni ne peut y avoir de connaissance a priori. Mais il
n'y a pas ici le moindre danger. C'est comme si quelqu'un voulait
démontrer par la raison qu'il n'y a pas de raison. (1) En effet nous
disons que nous connaissons une chose par la raison, lorsque nous
avons la conscience que nous aurions pu la connaître, quand même
elle ne nous aurait pas été donnée dans l'expérience ; par conséquent,

connaissance rationnelle et connaissance a priori sont
choses identiques. » (2) Tel est le fondement même de l'impératif
catégorique et de toutes les déductions que l'auteur en tire dans
la suite de cet ouvrage.

Si maintenant nous passons au texte du Projet, nous devons

nous demander si Kant persiste dans la voie du criticisme et de
l'a priori ou s'il a modifié sa manière de concevoir les choses au
point de renier ou de contredire ce qu'il affirmait quelques années

auparavant.
Et tout d'abord qu'est-ce que cet « état de paix » Ressort-il à

l'ordre du sentiment ou à celui de la raison La réponse la voici :

« La raison du haut de son trône, qui est la source suprême de

toute législation morale, condamne absolument la guerre comme
voie de droit, et elle fait de l'état de paix un devoir immédiat. » (3)
Plus loin il affirme à propos du troisième article définitif d'un traité
de paix perpétuelle : « Il ne s'agit pas de philanthropie, mais de

droit » (4) ; or il donnera du droit la définition suivante : « C'est
justement la volonté générale donnée a priori (dans un peuple ou
dans les relations de différents peuples entre eux) qui seule détermine

ce qui est de droit parmi les hommes. » (5) On ne saurait
souhaiter un texte plus explicite. La raison d'être de la politique
selon Kant ne consistera pas dans la course au bonheur mais

reposera « sur la pure idée du devoir de droit (en partant du devoir)

(1) C'est nous qui soulignons.
(2) Critique de la raison pratique, trad. Barni (1848), p. 143.
(3) Ecrits politiques de Kant, p. 59.
(4) Ibid., p. 62.
(5) Ibid., p. 94.



294 JEAN DE LA HARPE

dont le principe est donné a priori par la raison pure» (1). Nous

avons choisi les textes les plus frappants et nous pourrions les

multiplier, si nous ne craignions d'allonger inutilement.
L'aspect lui-même du projet confirme les textes ci-dessus ;

dans sa manière de composer et de déduire, Kant reste fidèle à la
manière des Critiques. M. Aulard suppose que sa Paix perpétuelle
est formulée en articles de traité, avec une minutie affectée de

protocole, comme pour faire une caricature de la diplomatie (2).
Nous nous permettons d'en douter, car le plan de l'opuscule manifeste

un souci évident de dialectique ; cette minutie dans l'exposé,
cette division en paragraphes précis, ces brèves formules résumant
de longs développements, sont bien dans la manière à la fois

concentrée, lourde et pédante de l'auteur des Critiques. L'exposé
des conditions générales et des conditions particulières d'un traité
de paix perpétuelle, suivi des suppléments et appendices où il
s'efforce d'en dégager le caractère a priori et rationnel, correspond
bien à la succession d'une analytique et d'une dialectique de la
raison conçue sous l'aspect juridique du Projet.

Nous pourrions encore insister sur la lutte qu'il mène contre les

« politiques empiristes » au profit des « politiques moralistes »

dans la première partie de l'appendice ; sur la notion de « publicité

», envisagée comme un « concept transcendental du droit
public » qui fournit un critère « dont il est aisé de se servir, écrit
Kant, pour reconnaître aussitôt, au moyen d'une sorte
d'expérimentation de la raison pure la fausseté (l'injustice) (3) de telle ou
telle prétention » ; nous pourrions rappeler l'avènement de la

Révolution française conçue comme vérification expérimentale
d'une théorie cosmopolitique préconçue ; mais nous croyons avoir
suffisamment insisté sur la communauté d'orientation entre les

Critiques et le Projet. Reste maintenant à montrer que le Projet
demeure non seulement fidèle à l'esprit des Critiques, mais ferme
le cycle des problèmes que posait à Kant lui-même l'élaboration
de la Critique de la raison pratique.

(1) Ecrits politiques de Kant, p. 95.

(2) Ibid., Introd., p. 23.

(3) Ibid., p. 98.



LES THÉORIES POLITIQUES DE KANT 295

Cet achèvement constructif des Critiques par le Projet, nous le

constatons sur deux points : dans Y extension de la notion de loi
morale qui constitue un progrès du Projet sur la Critique de la
raison pratique et dans une solution définie du problème de la

finalité qui marque un progrès par rapport à la Critique du
jugement.

Extension de la notion de loi morale : Dans la Critique de la
raison pratique, Kant commence par énoncer les « principes de la
raison pratique»: «Un être raisonnable ne peut concevoir ses

maximes, écrit-il, comme des lois pratiques universelles, qu'autant

qu'il peut les concevoir comme des principes qui déterminent
la volonté par leur forme seule. » (1) Ainsi tout empirisme étant
exclu, Kant va fonder la loi morale sur la raison pure de tout
alliage avec le sens commun ; l'unique fondement de la loi sera
la liberté de la raison pratique ; « liberté et loi pratique absolue
sont donc des concepts corrélatifs » (2), ajoute-t-il plus loin. Quant à

la forme même de cette loi fondamentale de la raison pratique la
voici : «. Agis de telle sorte que la maxime de ta volonté puisse
toujours être considérée comme un principe de législation universelle.» (3)
Telle est donc cette raison pure, «pratique par elle seule», qui
« donne (à l'homme) une loi universelle que nous appelons loi
morale » (4).

Mais si « l'autonomie de la volonté est l'unique principe de

toutes les lois morales et de tous les devoirs qui y sont conformes» (5)
cela ne devait-il pas poser à Kant le redoutable problème que voici :

si l'individu existe comme un tout absolu, sa volonté d'universaliser

cette maxime fondamentale, le conduira droit au «

surhomme », puisque pour triompher et s'imposer, elle devra vraincre
d'autres individus : tel est ce qu'on pourrait appeler 1'« impérialisme

» de la raison pratique interprétée du point de vue de
l'individualisme absolu. Mais une interprétation pareille est en parfaite
contradiction avec le rationalisme qu'elle compromet et tout à fait
contraire à l'inspiration du kantisme, quoiqu'en pense un Pierre
Lasserre. Il ne reste alors qu'une solution possible, celle qui con¬

fi) Critique de la raison pratique, p. 167, Théorème ni.
(2) Ibid., p. 172, Scholie du Probi, n.
(3) Ibid., p. 174, § 7.

(4) Ibid., p. 176, Corollaire, § 7.
(5) Ibid., p. 179, Th. iv.



296 JEAN DE LA HARPE

siste à définir la personne morale en fonction de la communauté
sociale et d'appliquer aux communautés elles-mêmes une loi
identique ; autrement dit, la solution du problème que pose la

Critique de la raison pratique réclame une théorie du droit cosmopolitique

qui la complète et l'achève ; le Projet en étendant les fonctions

de la loi morale aux nations et aux Etats coupe à sa racine
même toute tentative inintelligente « d'interprétation romantique »

du kantisme.
Nous insistons là-dessus avec force ; comme le fait Kant lui-

même dans le Projet : « si l'on veut, y écrit-il, que ia philosophie
pratique soit partout conséquente avec elle-même, il faut d'abord
résoudre la question de savoir si, dans les problèmes de la raison

pratique, on doit débuter parle principe matériel de cette faculté,
le but (comme objet de la volonté), ou bien par le principe formel
c'est-à-dire celui qui s'énonce ainsi : Agis de telle sorte que tu
puisses vouloir que ta maxime devienne une loi générale. » (1) Or
Kant se prononce ici comme auparavant pour la primauté du

principe formel. Cela le conduit dans le domaine de la politique
aux affirmations suivantes qui sont l'essence du Projet : « La vraie
politique ne peut donc faire un pas sans avoir auparavant rendu
hommage à la morale » (2) ; plus loin, il conclut par ces mots la

première partie de 1'« Appendice » : « Toute politique doit s'incliner
devant le droit, et c'est ainsi seulement qu'elle peut espérer
d'arriver, quoique lentement, à un degré où elle brille d'un éclat durable.

» (2) De la sorte la politique devient la mise en œuvre des

préceptes du droit qui aux yeux de Kant se confond à peu de

chose près avec la morale.
Et maintenant considérons de plus près le droit de la raison

pure, extension des principes de la morale à l'univers des hommes
et des Etats. Il distingue entre le droit civil qui règle les rapports
des hommes à l'intérieur d'un pays (ou droit interne suivant
l'expression consacrée), le droit des gens qui «règle les relations des

Etats entre eux » et enfin le droit cosmopolitique, « en tant que
l'on considère les hommes et les Etats, dans leurs relations
extérieures et dans leur influence réciproque, comme citoyens d'un
Etat universel de l'humanité » (3). Ce droit cosmopolitique est

(1) Ecrits politiques de Kant, p. 93.

(2) Ibid.,?. 97.
(3) Ibid., note 1 p. 49 et 50.



LES THÉORIES POLITIQUES DE KANT 297

contractuel, il vise à sauvegarder la liberté des Etats contractants
dans la paix universelle ; il implique une garantie, non pas celle
d'un super-Etat mais celle d'une fédération des peuples. Cette
déclaration fait l'objet du «Second article définitif d'un traité de

paix perpétuelle » ; « on ne comprend pas, écrit-il, sur quoi je veux
fonder alors la confiance en mon droit, si ce n'est sur ce libre
fédéralisme, supplément du lien de la société civile, que la raison doit
nécessairement joindre à l'idée du droit des gens, pour que ce

terme ne soit pas absolument vide de sens. » (1)
Pour bien montrer à quel point le philosophe de Kœnigsberg est

loin de tout impérialisme, il convient d'insister sur le « Troisième
article définitif d'un traité de paix perpétuelle » qui maintient la
souveraineté des Etats contractants et leur liberté intérieure : « Il
ne s'agit point, écrit-il, d'un droit d'être admis au foyer domestique,

auquel (l'étranger) pourrait prétendre, mais seulement du
droit de visite ou du droit de s'offrir à faire partie de la société,
lequel appartient à tous les hommes, en vertu de celui de la
possession commune de la surface de la terre. » (2)

Mais inversement cette internationale du droit implique à son
tour que chacun des Etats contractants adopte une constitution
républicaine, c'est-à-dire comportant un principe contractuel, se

fondant : « 1° sur le principe de la liberté des membres d'une
société (comme hommes) ; 2° sur celui de la soumission de tous
(comme sujets) à une législation unique et commune ; 3° sur la
loi de l'égalité de tous les sujets (comme citoyens). » (3) Cela fait
l'objet du premier article définitif d'un Traité de paix perpétuelle.
Nous n'insistons pas sur les caractères de cette constitution
républicaine de l'Etat ; ce qu'il importe de dégager c'est le caractère
juridique de ce républicanisme considéré comme « le principe
politique de la séparation du pouvoir exécutif (du gouvernement)
et du pouvoir législatif» (4), incarnant le droit des peuples à se

gouverner eux-mêmes sous un régime « représentatif ».

En un mot, si la Critique de la raison pure établit l'autonomie
de la connaissance théorique, si la Critique de la raison pratique
instaure l'autonomie de la morale, le Projet poursuivant l'effort

(1) Ecrits politiques de liant, p. 60.
(2) Ibid., p. 62-63.
(3) Ibid., p. 50.
(4) Ibid., p. 53 et 54.



298 JEAN DE LA HARPE

des Critiques institue l'autonomie de la raison dans ses attributs
juridiques et politiques ; loin de contredire les écrits antérieurs elle

en perpétue l'effort et l'élève jusqu'à une vision cosmopolitique du
monde. Aux confins de son extrême vieillesse, l'auteur des Critiques

achève son labeur gigantesque par la plus sublime des visions,
celle de la « Paix par le Droit ». N'est-ce pas là le sens profond de

cette parole presque évangélique : « Cherchez avant tout le règne
de la raison pure pratique et sa justice, et votre but (le bienfait
de la paix perpétuelle) vous sera donné par surcroît »? (1)

Nous passons maintenant à l'examen de la notion de finalité.
Peut-on vraiment parler d'un progrès dans la teleologie aussi net,
aussi extensif que dans la législation de la raison Non, à vrai dire,
car le Projet ne contient rien à cet égard de très nouveau par
rapport à la Critique du jugement. On peut retrouver l'essentiel du
finalisme du Projet dans le finalisme de la troisième Critique, et

pourtant avec une nuance qu'il conviendra de relever à l'honneur
de Kant, une précision très remarquable dans l'ensemble.

Nous ne pouvons entrer dans le détail de cette œuvre
polymorphe et complexe qu'est la Critique du jugement ; elle a dérouté,
déroute encore et déroutera plus d'un historien du kantisme.
Qu'il nous suffise d'en considérer deux aspects, d'abord la
signification générale du jugement téléologique, ensuite la finalité
historique.

Kant se propose dans la Critique du jugement de rétablir l'unité
de la raison rompue par les deux premières Critiques, de jeter par
conséquent un pont entre le monde de la liberté et celui de la

nature. Comment ce passage pourra-t-il s'opérer Matériellement

par la réduction du monde de la nature à celui de la grâce comme
chez Leibnitz Mais la Critique de la raison pure exclut la possibilité

même d'une pareille tentative. Il ne reste donc qu'une réduction

possible, réduction purement formelle. Elle est effectuée par
le jugement réfléchissant qui rapproche par le sommet ce qui ne

peut être réuni dans son principe. Cette méthode suggère l'image de

deux rayons différents projetés sur deux miroirs qui les réfléchi-

(1) Ecrits politiques de Kant, p. 93.



LES THÉORIES POLITIQUES DE KANT 299

raient dans un troisième où leur synthèse s'opérerait finalement.
Ainsi le jugement téléologique, réfléchissant l'image des deux
mondes, peut les réconcilier l'un avec l'autre.

Mais la méthode étant définie, quel sera le siège de cette finalité
conciliatrice de la liberté et de la finalité L'homme seul, selon

Kant, est capable de finalité ; non seulement il peut la concevoir,
mais il constitue lui-même la fin de la nature. « Il apparaît en
effet, écrit Delbos, que' la fin dernière de la nature ne peut se

rencontrer que dans un être qui, tout en faisant partie de la nature,
la dépasse en quelque façon et la domine. Or, avant toute autre
condition, un être qui prétend être fin dernière doit être capable
de concevoir par lui-même des fins. Si donc il y a un être qui soit
le but final (Endzweck) de la nature, ce ne peut être que
l'homme. » (1)

Ainsi l'homme qui constitue une partie du tout, est le moyen
terme entre les deux mondes ; il dispose de la médiation de la

finalité, jusqu'à quel point et dans quelle mesure, c'est ce que
Kant n'énonce que très vaguement. Il semble ressortir toutefois
de la Critique que la portée de la finalité s'étende de manière

positive au domaine de la vie et à celui des relations directes de

la nature avec l'homme.
Si maintenant nous considérons le Projet, nous verrons Kant

préciser ce point de vue et écrire relativement à la garantie de la

paix perpétuelle :

« Ce qui nous donne cette garantie, n'est rien moins que cette
grande artiste qu'on appelle la nature et dont le cours mécanique
annonce manifestement qu'elle a pour lui de faire naître parmi
les hommes, même contre leur volonté, l'harmonie de la discorde.» (2)

Or pour légitimer cette assertion Kant fait moins appel à la

Critique du jugement qu'à celle de la Raison pure et à la Religion
dans les limites de la raison. Voici deux textes significatifs. « Sous

le point de vue moralement pratique (qui est par conséquent tout
à fait suprasensible), écrit-il, par exemple dans la croyance que
Dieu réparera, même par les moyens qui nous sont impénétrables,
les défauts de notre propre justice, pourvu que notre intention ait été
bonne et que, par conséquent, nous ne devons rien négliger dans

(1) Delbos, Op. cit., p. 580.
(2) Ecrits politiques de Kant, p. 67.



300 JEAN DE LA HARPE

nos efforts vers le bien, l'idée du Concursus divin est tout à fait
juste et même nécessaire ; seulement il va sans dire que personne
ne doit essayer d'expliquer par là une bonne action (comme événement

du monde), car cette prétendue connaissance théorétique
du suprasensible est absurde. » (1)

Ailleurs il affirme que « si l'idée du rapport de la nature et de son
accord avec le but que la raison nous prescrit immédiatement (le
but moral), est transcendante au point de vue théorétique, au

point de vue pratique (par exemple relativement à l'idée du devoir
de la paix perpétuelle, vers laquelle il s'agit de tourner le mécanisme
de la nature), elle a un fondement dogmatique qui en assure la
réalité. » (2)

En un mot, relativement au problème général de la teleologie,
le Projet semble s'appuyer moins sur la notion du « jugement
réfléchissant » que sur les postulats généraux de sa morale et de

sa philosophie de la religion. Est-ce exagéré de dire qu'il y insiste
avec plus de force sur le « plan général de la raison » que dans la

Critique du jugement
Si maintenant nous considérons le cas particulier de la finalité

historique, le Projet constitue une véritable mise au point par
rapport à la Critique du jugement. Dans celle-ci Kant va de la

finalité à la constitution cosmopolitique, dans celle-là de la constitution

cosmopolitique énoncée dans F« analytique » du Projet à la
finalité ; le Projet va du droit à l'histoire et la Critique de la finalité
historique au droit.

Cette démarche serait d'un intérêt secondaire, si elle ne l'amenait

à préciser le problème général de la solidarité de la guerre et
du droit. Dans la Critique Kant semble par moment hésiter à

condamner radicalement la guerre dans ses rapports avec la finalité

générale de l'histoire. Témoin ce texte curieux cité par Delbos

: « En l'absence du système cosmopolitique, écrit Kant, ...on
ne saurait éviter la guerre ; mais si la guerre est de la part des

hommes une entreprise inconsidérée, elle n'en répond pas moins

peut-être à un dessein prémédité, profondément mystérieux, de

la suprême sagesse, celui ...de préparer l'union de la légalité avec
la liberté des Etats, et aussi l'unité d'un système d'Etats qui soit
moralement fondé. »

(1) Ecrits politiques de Kant, note de Kant, p. 69.
(2) Ibid., p. 69-70.



LES THÉORIES POLITIQUES DE KANT 301

Il n'y a rien jusqu'ici que de très conforme au Projet, mais voici
une phrase curieuse qui laisse rêveur, car elle semble relever les

mérites de la guerre considérée en elle-même : malgré toutes ses

misères « la guerre n'en est pas moins un mobile qui porte les

hommes à développer au plus haut point tous les talents qui
servent à la culture ». (1) Cette dernière phrase prête évidemment
aux plus malveillantes interprétations. Notons que ce n'est pas
le seul texte auquel on pourrait adresser ce reproche.

Or dans le Projet Kant coupe court à toute glorification de la

guerre en posant catégoriquement la « paix perpétuelle » comme la

fin positive de l'histoire des sociétés ; la guerre n'y est qu'une
étape à franchir le plus vite possible ; elle ne mérite pas d'être
célébrée. Il développe encore ce point de vue dans sa Doctrine du

droit où la guerre n'est plus considérée que comme la servante du

droit, une vaste opération de police. Dès lors la finalité s'affirme

plus complètement, plus catégoriquement parce qu'elle est
entièrement fondée sur les principes essentiels de la Critique de la
raison pratique et sur le « providentalisme religieux » de l'auteur :

grâce à un système complexe de moyens dans le détail desquels

nous n'entrerons pas, la nature « assure l'exécution de ce que
l'homme devrait faire, mais ne fait pas, d'après les lois de sa liberté,
de telle sorte qu'il soit forcé de le faire, nonobstant cette liberté,

par une contrainte de la nature qui s'étend aux trois relations du
droit public ». (2)

Kant termine l'appendice du Projet par ces quelques mots
significatifs : « C'est ainsi que la nature garantit la paix perpétuelle

par le mécanisme même des penchants naturels ; et, quoique cette
garantie ne soit pas suffisante pour qu'on en puisse prédire
(théoriquement) l'avènement, elle suffit au point de vue pratique, et
elle nous fait un devoir de tendre à ce but (qui n'est pas purement
chimérique. » (3)

En un mot dans les limites du Projet, Kant pose la convergence
définitive du mécanisme et de la finalité; si cette convergence ne

présente pas un caractère absolu, si elle reste soumise aux conditions

du «jugement réfléchissant», énoncées dans la Critique du

jugement, elle est toutefois assez précise, présente un coefficient

(1) Delbos, Op. cil., p. 582.

(2) Ecrits politiques de Kant, p. 74.
(3) Ibid., p. 78.



302 JEAN DE LA HARPE

de probabilité assez élevé — suivant une expression qui n'a rien
de Kantien — pour assurer à l'action pacifiste des bases solides
et rationnelles, pour soutenir dans son élan vers la conquête du
droit l'humanité d'aujourd'hui comme celle de demain.

Résumons-nous et concluons.
Il nous semble tout d'abord que les résultats de notre enquête

sur les relations du Projet avec le criticisme parlent en faveur de la
sincérité du Projet et réduisent à néant la critique de Stengel ; en
fait le Projet couronne l'édifice imposant du kantisme. Cet édifice

repose sur les deux piliers massifs que sont la Critique de la raison

pure et celle de la raison pratique; l'architrave qui unit les deux
piliers, c'est la Critique du jugement; sur ce fondement résistant
s'élèvent deux tours semblables aux clochers d'une cathédrale
gothique : l'une c'est la Religion dans les limites de la raison, dont
la flèche aiguë désigne aux regards le haut empirée où siège un
Dieu juste et saint ; l'autre, c'est le Projet de paix perpétuelle dont
la ligne se prolonge jusqu'au terme du progrès social, à savoir
jusqu'à l'établissement de la « paix par le droit ». Chacune de ces

deux œuvres est un appel àia justice, que l'une conçoit comme
transcendante à l'univers lui-même, comme son ultime raison d'être ;

tandis que l'autre en fait un principe immanent au développement
de l'espèce humaine, mais qui élève l'homme au-dessus de sa

condition d'être « naturel » et lui assigne un but de perfection
inhérent à sa raison « d'être sociable ». Sur le porche qui ouvre
l'accès de l'édifice sont gravés ces mots : « Nul ne peut entrer ici
s'il ne croit à l'autonomie de la raison pure ».

Ne nous étonnons plus dès lors que tous les mystiques delà force,

que tous les zélotes du « Dieu des armées », que les exaltés de toute
couleur et de tout parti, se détournent avec colère de la contemplation

d'une doctrine qui condamnerait sans appel leurs prétentions

en les forçant à réfléchir aux conséquences pratiques de leur
point de vue. En matière de doctrine politique, le kantisme joue
le rôle de la « bonne conscience » qui fait surgir les contrastes, soulève

les colères, provoque les remords et les repentirs, mais fait
aussi naître les inspirations généreuses et salutaires.



LES THÉORIES POLITIQUES DE KANT 303

Ce n'est pas en désavouant, comme le fait un Spengler
aujourd'hui, les idées dont s'inspire le Projet de paix perpétuelle

que l'Allemagne et avec elle l'Europe retrouveront le chemin

qui monte, mais au contraire en s'y attachant résolument. Cela

arrivera sans doute lorsque les circonstances économiques seront
assez impérieuses pour infliger un démenti catégorique aux
prétentions de la violence ; lorsque de toutes parts les esprits
clairvoyants, les volontés tendues vers la victoire du Droit oseront
élever la voix avec courage et ténacité contre l'empire du canon.

Nous croyons, avec beaucoup d'autres, que la vérité est en
marche, qu'elle finira par vaincre le Sphynx que le vieil Œdipe
terrassa une première fois. Or cette victoire, n'est-ce pas précisément

celle que le Projet assigne à l'humanité de tous les temps,
celle dont le septuagénaire Kant pressentait la venue lointaine et
triomphale

Jean de la Harpe.


	Les théories politiques de Kant dans leur rapport avec le criticisme

