Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Le culte du christianisme primitif et le nouveau testament
Autor: Wetter, Gillis P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380084

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF
ET LE NOUVEAU TESTAMENT *

Le probleme que le titre de cette étude formule en
raccourci a attiré 'attention des historiens dans ces der-
nicres années seulement. lLa théologie protestante, en
effet, n’a voué au culte et & la liturgie antiques qu’un
intérét trés lointain. Aufond, a cdté dessavants catholiques,

* L’étude dont nous publions ici la version frangaise, est la reproduction
de la legon inaugurale que M. Gillis P:son Wetter, récemment nommé profes-
scur ordinaire de science du Nouveau Testament & I'Université d’Upsal, a
faite au début de I'année universitaire 1923-1924.

Les travaux qui portaient la signature de M. Wetter ont, dés 1912, attiré
sur lui 'attention des historiens des origines chrétiennes. Ses premiéres publi-
cations sont consacrées a saint Paul (Der Vergeltungsgedanke bet Paulus et
Charis), puis a 'étude comparée de quelques-unes des expressions les plus
caractéristiques du vocabulaire du quatrieme évangile : «le Fils de Dieu»,
« je suis la lumiére du monde », ¢« ¢’est moi... ». Plus récemment, deux livres
capitaux sur les origines de la liturgie chrétienne ont prouvé que M. Wetter
a le sens de la synthése et les dons du véritable historien (voir Altchristliche
Liturgien, deux volumes, Gottingen, 1921 et 1923).

La legon qu’on va lire est a la fois un résumé des recherches antérieures du
savant suédois et un programme de travail. M. Wetter ne pense pas, on le
verra, que l'explication par le « culte chrétien » puisse résoudre tous les pro-
blémes que pose 'étude des origines chrétiennes ; il sait qu’c avec une clef on
ne peut prétendre ouvrir toutes les serrures » ; mais il oriente les chercheurs
dans une direction trés précise ou il vaut la peine de le suivre. L’étude de
M. le professeur Baldensperger, publiée dans notre dernier fascicule,atteste
que les préoccupations de M. Wetter sont partagées aujourd’hui par
tout un groupe d’historiens. (Réd.)

REVUE DE THEOL. RT DE PHIL. — N, 8., f. x11 (n° 53, 1024). 17



258 GILLIS P:SON WETTER

seuls les Anglais ont fait des recherches dans ce domaine et
répandu des clartés sur cet aspect de la piété chrétienne
des origines. On ne saurait, du reste, s’en étonner. Les
Eglises protestantes ont longtemps estimé que les ques-
tions liturgiques devalent passer a arriére-plan; a tel
point qu’elles en étaient venues a penser qu’il en avait
été ainsi des les origines et que le culte de I’Eglise catho-
lique était une nouveauté, totalement ignorée des temps
apostoliques. On savait pourtant que les deux sacrements
du protestantisme, le baptéme et la céne, remontaient
jusqu’a cette époque, quand bien méme l'accord était
loin d’étre fait sur leur signification originelle. On pou-
vait enfin fixer d’autres détails se rapportant, selon toute
vraisemblance, au culte des premiers chrétiens.

La question que je voudrais étudier trés briévement
est la suivante : Le culte, tel qu’il se présente & nous dans
le Nouveau Testament, a-t-il exercé quelque influence
sur la religion des premiers chrétiens, ou bien n’a-t-il
joué dans la vie de la communauté primitive qu’un role
secondaire ? Le culte peut-il contribuer oul ou non & I'in-
telligence des écrits du Nouveau Testament, ou bien
faut-il le reléguer dans le domaine de la théologie pratique
ou de l'histoire de 'Eglise ? N’y a-t-1l pas lieu, du reste,
avant d’aborder en face I'étude de la question qui va
nous occuper, de rappeler en passant que dans la plupart
des grandes religions —, et trés particuliérement dans le
monde gréco-romain au sein duquel le christianisme a pris
naissance, — le culte avait une importance considérable ?

Quel était le culte des premiers chrétiens ?

Dés et a partir des épitres de saint Paul, nos sources
nous en donnent une image assez nette. Nous voyons des
prophétes se lever dans l'assemblée, parler en langues,
prophétiser, précher et enseigner. On nous parle de chants
alternés entre le chceur et le presbytre, de psaumes et
d’hymnes chrétiens, ce qui prouve que I’Eglise naissante



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 259

utilisait la langue hiturgique de I'époque, les oracles et les
prophéties d’alors. Il est aussi question de rencontres au
cours desquelles le Seigneur lui-méme vient s’asseoir a
la table des fidéles et rompt le pain avec eux (1). Ces détails
empruntés au Nouveau Testament, nous font voir le culte
sous une forme i1nachevée, 1l n’est pas encore moulé dans
des formes rigides et permanentes, 1l jaillit spontanément
des besoins de la vie religieuse. Cependant, trés tot, et
malgré certaines variations iévitables, le culte prit un
caractére unitorme, la religion chrétienne ayant été tres
tot aussi marquée de 'empreinte du monde gréco-romain.

Abstraction faite des détails, on peut ramener le culte
du christianisme primitif aux traits essentiels que voica :
Le croyant veut voir et entendre Dieu, sentir sa force,
étre mis en contact avec lui, se laisser animer, transformer
et racheter par lui. Ainsi compris dans un sens tres large,
le culte est le service divin offert par I'assemblée des
croyants, réunis pour adorer Dieu et pour se laisser trans-
former par lui, — sans que m prétres, ni liturgie fixe ne
jouent encore un role nécessaire.

2.

Mauis, dira-t-on, le culte ainsi compris peut-1l avoir une
mmportance réelle pour la religion chrétienne naissante ? Y
a-t-1l la autre chose que certaines formules, (telles le
« maranatha : viens, Seigneur!») qui sont 1ssues de

préoccupations analogues et nées dans la méme atmos-
9

pheére :
Pour répondre a ces questions, nous allons recourir a
des textes précis, que nous emprunterons a ’Apocalypse

de Jean.

L’auteur nous peint les visions du prophete chrétien :

(1) Ce n’est certainement pas par hasard que plusieurs des anciens récits
relatifs 4 la résurrection se rattachent 4 un repas en commun,



260 GILLIS P:SON WETTER

1l a vu Dieu, entouré de ses anges qui le glorifient et
Padorent ; 1ls chantent, dit-1l, « un cantique nouveau ».

Quelle est donc l'origine de ces 1mages et de ces repré-
sentations ? La phraséologie, 1l est vrai, est en grande
partie tirée de I’Ancien Testament, s1 bien que la descrip-
tion du prophéte chrétien se rapproche beaucoup de la
vision d’Esaie au moment de sa vocation. Mais faire cette
constatation ce n’est pas résoudre le probléme littéraire
qui se pose a4 nous. Qui donc a remanié, pour les adapter
a I'ceuvre nouvelle, les images de ’Ancien Testament ?
Est-ce une individualité de génie qui a composé les hymnes
sublimes qui parséement I’Apocalypse ? Ramener cette
ceuvre s1 complexe et s1 riche aux seules expériences
intimes d’un poéte, comme on a voulu le faire parfois,
¢’est, en fait, renoncer a toute explication proprement
dite ; car, la question qui se pose, et a laquelle 1l s’agit de
répondre, est la suivante : « Comment se fait-1l que le
visionnaire ait eu ces visions-la et pas d’autres ? Pourquoi
a-t-11 entendu sous cette forme-la les hymnes des anges
et les actions de graces des rachetés ? »

Notre réponse la voier : Nous pensons qu’on comprendra
plus facilement ces images si on les considere en fonction
du service divin de I'Eglise, du culte tel que nous 'avons
esquissé plus haut dans ses grands traits. Les images que
nous trouvons dans les textes littéraires sont comme
I'écho des cérémonies de ce culte, appliquées par le pro-
phéte au royaume céleste.

Considérons, par exemple, ’hymne qui occupe la
partie centrale du cinquiéme chapitre :

Et je vis, et j'entendis voix d’anges nombreux
Autour du trone des quatre Vivants et des Vieillards ;
Et leur nombre était
Myriades de myriades et milliers de milliers,
Qui disaient & pleine voix :

« Digne est I’agneau égorgé,

De prendre la puissance, et richesse, et sagesse,
Et force, honneur, gloire et louange. »



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 261

Et toutes les créatures qui sont au ciel et sur la terre,
Sous la terre et sur la mer,
Et tous les étres qui y sont [contenus],
Je [les] entendis qui disalent :
« A celui qui est assis sur le trone et a ’Agneau
La louange, ’honneur, la gloire,
Et la puissance pour les siécles des siécles.»
Et les quatre vivants disaient : « Amen. »
Et les Vieillards se prosternaient et adoraient. (1)

Le temple céleste, tel que le prophéte le contemple dans
sa vision, n’est pas autre chose que la description imagée
du service divin comme les chrétiens le célébraient. Ne
semble-t-1] pas que nous ayons devant les yeux une des
cérémonies religieuses que Pline, le gouverneur de Bithy-
nie, a décrites dans sa lettre célébre a 'empereur Trajan:
« IIs chantent des hymnes alternés au Christ, comme a
Dieu. »

(’est de la méme maniére, me semble-t-1l, qu’il faut
expliquer le formulaire dogmatique qui a été appelé plus
tard le « symbole des apotres ». Les historiens étaient en
général d’accord pour considérer que cette confession de
for était le résumé de la prédication et du dogme
chrétiens, sous leur forme la plus condensée. Les investi-
gations entreprises ces derniéres années ont fait faire un
pas de plus a T'histoire du «symbole ». La conjecture a
laquelle on s’est arrété est la suivante : Sous sa forme
primitive, le «symbole » se composait d’une formule tri-
partite, dans le deuxiéme «article » de laquelle on a intro-
duit tout un développement christologique :

Engendré par le Saint-Esprit
Né de la Vierge Marie..., etc.

Cette formule est construite sur un mode liturgique et
rythmique si caractérisé qu’il parait impossible de la

(1) Nous utilisons, pour nos citations, la traduction de M. Alfred Loisy
(Les livres du Nouveau Testament, 1922), cet auteur ayant mis tous ses
soins a retrouver le rythme des écrits néo-testamentaires.



262 GILLIS P:SON WETTER

faire remonter simplement a la tradition orale. Car on
ne comprendrait pas pourquoi le deuxiéme article a été
s1 prématurément développé hors de toute proportion
avec ceux qul le suivent et le précédent. Il faut considérer
en outre que ce second article se rencontre assez souvent
comme partie intégrante des plus anciennes liturgies de
I'eucharistie ; or ces formules d'une expression si pleine,
d’une forme s1 plastique et d’une nature s1 conerete, doi-
vent étre considérées comme étant plus anciennes que les
autres.

On comprend, dés lors, pourquoir nous faisons nos
réserves sur 'hypotheése qui considérait le «symbole »
comme une formule didactique destinée a préparer au
baptéme les nouveaux chrétiens. Cette explication est
certainement insuflisante ; elle doit étre corrigée et com-
plétée. Car lorsqu’on les rattache au culte des premiers
chrétiens, ces formules prennent un sens beaucoup plus
net.

Qu’y trouvons-nous en effet ? Elles disent le Christ
fait homme, sa passion, sa mort, sa descente dans le
royaume de I’'Hadés, sa victoire sur la mort, son retour de
I'Hades, sa résurrection et son ascension. Or c’est préci-
sément autour de ces idées que se mouvait le culte des
assemblées chrétiennes et c’est d’elles que les fidéles
tiraient leur édification et leur consolation. Cest en vertu
de la victoire du Christ sur la Mort et sur Satan que les
chrétiens se savaient affranchis de l'esclavage de ces
implacables tyrans ; ¢’est dans cette victoire que résidait
pour eux le salut. Ces formules ne sont pas nées de quelque
kerygma, c’est-a-dire de la prédication missionnaire ou
catéchétique, elles sont issues directement de la vie
religicuse de la communauté ; elles ont été associées a
I'eucharistie et au baptéme ; elles étaient au centre du
culte chreétien.

Et ¢’est ce quiexplique que, déjafixées dans des formules,
elles aient été introduites plus tard dans la confession de



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 263

foi de I'Eglise et qu’elles aient formé la charpente du
catéchisme chrétien. Certes, quelques-unes de ces for-
mules sont devenues étrangéres aux hommes de notre
temps, mais elles paraissaient toutes naturelles a ceux
qui les ont primitivement employées ; — ajoutons qu’elles
ne sont pas sans ressemblance avec les 1mages qui se
sont conservées jusqu’a nos jours au sein du catholicisme
romain. Quand un historien moderne rencontre ces for-
mules au cours de ses recherches il ne doit ni les moder-
niser, ni les adapter & notre maniére de penser ; il doit
au contraire en respecter la signification originale et
reconstituer aussi soigneusement qu’il le peut les concep-
tions du passé : qu’elles lui solent devenues étrangéres
ou non, peu importe !

3.

5’1l n’est pas étonnant que certaines formules de la
liturgie se solent introduites dans le Nouveau Testament,
i1l n’est pas impossible non plus que la langue du culte
ait exercé son influence sur certaines personnalités de
premier plan, telles que Paul.

Considérons, par exemple, la comparaison a laquelle
"apotre recourt a plus d’une reprise : la chrétienté est un
corps, les chrétiens sont les membres de ce corps et le
Christ en est la téte. En parlant ainsi, Paul veut dire
quune 1ntime union rattache l'assemblée au Christ,
et s1 étroitement qu’il est presque comme l'un des
membres de la communauté. On rencontre la méme 1mage
dans la philosophie stoicienne pour désigner la société
fondée sur les lois naturelles ; Paul, lui, a en vue en tout
premiter lieu 'unité des crovants et de Christ.

Dans le douziéme chapitre de la premiére épitre aux

Corinthiens, il donne & sa comparaison la forme sui-
vante :



264 GILLIS P:SON WETTER

Car, de méme que le corps est un et a beaucoup de membres,

Mais que tous les membres du corps, tant qu’ils sont, sont un [seul]
corps.

Ainst est aussi le Christ.

Nous aurions attendu: «ainsi en est-1l de vous, de
Uassemblée, des chrétiens », mais Paul a écrit : « Ains1 est
aussi le Chrust ».

La suite du développement indique bien ce que Paul
veut dire: 1l pense au Seigneur qui agit dans le culte
pour faire de tous les chrétiens une unité. Voici, en effet,
comment 1l s’exprime :

Car dans un [seul] Esprit, nous tous

Avons été baptisés en un [seul] corps,

Juifs ou Grecs, esclaves ou libres :

Et tous nous avons été abreuvés d’un [seul] Esprit.

Aprés quoi, Iapétre explique comment, dans le service
divin, assemblée exprime I'activité exercée par ce corps,
par cette ame: Les prophétes, les docteurs, ceux qui
parlent en langues, les thaumaturges, ceux qui guérissent
les maladies, tous ne sont que l'expression du seul et
méme Esprit, tous ne sont que les membres du corps du
Christ, du corps dont il est la téte ; or on devient membre
de ce corps par le baptéme, c’est-a-dire par le moyen de
I'Esprit qui opeére dans le service divin.

Pour bien comprendre la pensée de 'apdtre, 1l importe
de se placer dans la situation concréte qui lui a donné
naissance. Représentons-nous la cité antique avec son
prolétariat d’artisans et d’esclaves, parmi lesquels le
christianisme a souvent recruté ses premiers adeptes;
suivons-les par I'imagination; ils quittent les quartiers
pauvres et les tristes locaux que les grands de ce monde
réservaient a leur domesticité et viennent prendre part
au culte de la communauté chrétienne. Ils ont travaillé
dur tout le jour, ils ont été méprisés, détestés a cause
de leur foi, ils ont vécu dispersés et solitaires. Ils



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 265

sont maintenant la, tous rassemblés dans I'Eglise. Les
prophétes se lévent, les uns parlent en langues, d’autres
ont des visions, et les cantiques répandent leurs ondes
sur 'assemblée. Et le Seigneur lui-méme, vient au milieu
d’eux, avec eux il rompt le pain et bémt la coupe. Son
Esprit les anime tous, et ¢’est Lui toujours qui s’exprime
sous ces formes si différentes. Ce que 'un a éprouve, I'as-
semblée entiere I'éprouve aussi.

Il ne faut pas oublier non plus que les 1mages dont Paul
se sert, comme les sentiments qu’elles exprimaient, ont
trouvé leur appui dans les conditions sociales des pre-
miers chrétiens. Ceux qui venaient s’asseoir a la méme
table pour y recevoir la nourriture de Christ lui-méme,
c’étaient des pauvres et des riches, des puissants et
des humbles, des ignorants et des hommes cultivés ;
a la table du Seigneur ils étaient tous semblables.
Certaines manifestations actuelles d’extase collective
nous fournissent d’intéressants points de comparaison
avec la piété du christianisme naissant, en ce qui con-
cerne les sentiments et les 1mages par lesquels cette piété
s’exprime. Or 1] faut noter que, dans la plupart des
cas, ce n’était pas (comme on l'a souvent prétendu)
sur 'individu que le Christ agissait, ce n’était pas avec
I'individu qu’il entrait en relations, ¢’était avec I'assem-
blée réunie pour célébrer son culte. Par exemple, 'ex-
pression ¢y Xpwgwp, « celul qui est en Christ », s1 fréquente
chez saint Paul, désigne le chrétien en tant que, par sa
participation au culte de l'assemblée, 1l est uni au Sei-
gneur et anmimé de son Esprit. De méme quand Paul
déclare que le chrétien ne peut pas, ne doit pas pécher
parce que cela est en contradiction avec sa nouvelle vie, 1l
exprime ce que le chrétien éprouve toutes les fois que
dans le culte 1l s’unit avec le Christ ressuscité.



266 GILLIS P:SON WETTER

4.

Le culte, au sens propre du mot, semble avoir été
mconnu des premiers chrétiens de Jérusalem, en raison
des relations étroites qu’ils entretenaient avec le ju-
daisme.

Ils attendaient la venue du Fils de I’ Homme, le retour
du Messie, I'établissement du Royaume de Dieu sur la
terre ; ces événements pouvalent intervemir a chaque
instant et les surprendre, comme un voleur pendant Ia
nuit.

La situation n’était pas tout a fait la méme pour Paul
et pour les Eglises, non pas que leur certitude en ce qui
concerne l'espérance chrétienne ait faibii ; mais d’autres
pensées et d’autres préoccupations étaient survenues,
s’ajoutant a celles dans lesquelles avait exclusivement
vécu la génération précédente. Certes on attendait encore
avec anxiété la venue du Seigneur, seulement le Seigneur
lui-méme était présent dans chaque service divin;
au cours des actions de graces qui ouvraient le culte
on lui rendait hommage par des hymnes et des can-
tiques spirituels. Deés lors, les anciennes épithétes repré-
sentant le Christ comme celui qui allait venir, disparais-
sent ou s’effacent pour faire place 4 une autre 1mage qui
prend ia premiére piace: celle de « Seigneur» a qui on
rend hommage dans le service divin, de I'étre céleste qui
est assis a la droite du Peére, et dont I'ceuvre parexcellence
a été — et est encore — la rédemption accomplie dans sa
vie et sa mort, et se renouvelant pour chaque croyant.
Le culte a ainsi créé une image du Christ dans laquelle cer-
tains traits historiques s’estompent et passent a 'arriere-
plan pour faire place & des éléments nouveaux quivont les
remplacer. C'est cette nouvelle image du Christ que nous
rencontrons chez Paul et qui a trouvé son expression
la plus frappante dans la formule § Kiows, «le Seigneur ».
Ecoutez Paul parler de lui :




LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 267

[11] se dépouilla lui-méme, prenant forme d’esclave,
Devenant figure humaine et, en aspect, trouvé homme :
Il s’est abaissé, devenu obéissant jusqu’a la mort,
La mort en croix.

C’est pourquol aussi Dieu ’a exalté
Et I'a gratifié du nom au-dessus de tout nom,
Afin qu’au nom de Jésus tout genou fléchisse,
Des [étres] célestes, des terrestres et des infernaux,
Et que toute langue confesse
Que Seigneur [est] Jésus-Christ,
A gloire de Dieu Pére.

Le Seigneur, c’est le nom des noms, ¢’est I'étre divin
adoré, celul devant lequel on se prosterne, celul que nous
peignent d’une maniére s1 vivante les tableaux de I’Apo-
calypse de Jean.

Ainsi ce que les chrétiens trouvaient a dire de meilleur,
de plus haut, de plus profond, quand 1ls parlaient de celu1
dont ils portaient le nom, s’inspirait directement du
culte qu’ils célébraient chaque jour dans leurs assem-

blées.

-

9.

Les sentiments éprouvés par la communauté au contact
de Jésus le Seigneur au cours du service divin, contri-
buérent aussi a donner aux récits de la tradition relative a
Jésus leur forme et leur couleur spéciales. Les paroles
qu’on avait primitivement prétées a Jésus s’altéraient,
puis apparaissaient sous une forme nouvelle ou s’ex-
primaient la vie profonde et les expériences quotidiennes
des croyants.

Ainsi, la simple déclaration de Jésus, chez Luc (v 46) :

Mais pourquoi m’appelez-vous : « Seigneur, Seigneur »,
Et ne faites vous pas ce que je dis ?

a pris, chez Matthieu (vir 21) la forme suivante :

Ce n’est pas tout homme qui me dit : « Seigneur, Seigneur »,
Qui entrera dans le royaume des cleux,
Mais celui qui fait la volonté de mon Pére qui est aux cieux.



268 GILLIS P:SON WETTER

Tandis que dans le texte de Luc le mot « Seigneur »
peut encore avoir la signification d’une apostrophe
respectueuse, ce méme mot, sans aucun doute, est employé
par Matthieu comme un terme d’adoration ; or c’est le
culte qui lui a donné cette signification nouvelle et qui a,
en quelque sorte recréé le mot.

Prenons un autre exemple. Le quatriéme évangile,
on le sait, a de tout temps posé une quantité de problémes
difficiles. Beaucoup d’exégétes ont cru pouvoir résoudre
ces difficultés en admettant que cet évangile présente
sous forme historique les expériences religieuses de son
auteur. Mais cette explication souléve de graves objections
et a contre elle des faits patents. S1 le quatriéme évangile
n’avait été que I'écho d’un témoignage tout individuel,
I'Eglise 'aurait-elle adopté comme elle I'a fait? Et pus,
le Christ de I'évangile johannique n’apparait pas, a qui-
conque connait la vie religieuse antique et comprend le sens
de cet évangile, aussi original qu’il semble parfois aux hom-
mes de notre temps. Il est peu d’éerits sacrés dans les-
quels on rencontre autant de termes techniques et autant
de formules recues, ce qui ne s’expliquerait guere si
I'on avait vraiment affaire a un évangile « pneuma-
tique » et & un ouvrage reflétant les expériences indivi-
duelles d’un croyant.

Les observations qui précedent parlent en sens con-
traire. Quelques-unes des formules auxquelles 11 vient
d’étre fait allusion sont loin d’étre purement chrétiennes.
Nous comprenons beaucoup mieux ces déclarations
s1 nous admettons que le Christ qui s’y exprime n’est
pas tant le Christ historique que le Christ contemplé
dans son culte par I’assemblée et avec lequel elle s'unit
s1 étroitement qu’elle ne fait plus qu'un avec lui.

C’est mol qui suis la vigne, vous les sarments.
C’est mo1 qui suis la lumiére du monde.
C’est mo1 qui suis la voie, la vérité, la vie.



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 269

C’est mo1 qui suis le bon pasteur.
Je connais mes [brebis]

Et [mes] brebis me connaissent.
De méme que le Pére me connait,
Et que mo1 je connais le Pére.

Et je donne ma vie pour les brebis,

Le Jésus qui parle 1c1 ¢’est celur que 'assemblée sent
vivre dans son culte. Et si la tradition chrétienne a nommé
« priere sacerdotale » (chap. xiv a xviu) les adieux de
Jésus a ses disciples, elle ne s’est pas trompée, car cette
priéere reprend vraisemblablement en plus d’un endroit
certaines paroles qu'un prophéte chrétien pouvait pronon-
cer dans les assemblées des fidéles. Ici encore, ¢’est le culte
et son atmosphére qui nous aident a mieux comprendre
les textes scripturaires.

Ainsi le culte chrétien n’a pas seulement contribué
a la formation du dogme et a I’élaboration partielle de
la christologie primitive (car celle-ci n’est pas née, comme
on l'aflirme souvent, des seules spéculations théoriques
1ssues des influences philosophiques de la Gréce), 1l a
ajouté en une certaine mesure des traits nouveaux a
la tradition relative & Jésus, ou bien 1l a contribué a la
remanier. Car ce que les fidéles éprouvaient dans le
culte était a leurs yeux une réalité historique aussi
essentielle que ce que la tradition leur avait transmis ;
aussl leur armvait-il souvent de reporter ces expériences
a I'époque ou Jésus vivait au milieu d’eux et de les racon-
ter comme s1 elles avaient fait partie intégrante de la
réalité historique.

6.

On peut faire les mémes observations sur d’autres
textes que ceux du quatriéme évangile. Ainsi Paul
fonde I'institution de l'eucharistie non point sur ce qui



270 GILLIS P:SON WETTER

lui a été transmis par la tradition — a laquelle 1l reste
indifférent, car 1l écrit :

Si méme nous avons connu le Christ selon la chair
Ce n’est plus [ainsi] maintenant que nous le connaissons,

— 1l fonde I'institution eucharistique sur une révélation :

Car je tiens moi-méme du Seigneur, ce qu’aussl je vous al transmis,
Que le Seigneur Jésus, dans la nuit ou 1l fut livré.....

Nous avons ici un nouvel exemple de cette incapacité
a distinguer ce qui est historique de ce qui ressortit a
la seule expérience religieuse intime.

La tradition chrétienne nous montre de bonne heure
le Christ lui-méme ordonnant

aprés sa résurrection —
a ses disciples d’aller et de baptiser, et cet ordre nous
apprend que ['Eglise faisait volontiers remonter ses
institutions et ses coutumes au Christ lui-méme. A
mesure que 'on avance dans 'histoire de I'Eglise nais-
sante on voit cette tendance prendre des formes plus
précises (ainsi dans la Didaché, le Testament de Notre
Seigneur Jésus-Christ et la Pistts Sophia, pour ne citer
que les exemples les plus sigmificatifs). Le culte contribue
donc a faire I'histoire, en ce sens que 'assemblée éprouve
le besoin impérieux de faire remonter a son fondateur,
au Christ lui-ménte, tout ce qui lui est cher et tout ce qui
est indispensable a sa vie.

7.

Mais le culte n’est pas seulement créateur de tradition,
1l a fait naitre des ceuvres littéraires.

L’Apocalypse de Jean suppose déja expressément
que les prophéties qu’elle renferme ont fait I'objet d’une
lecture hiturgique ; elle déclare :

Heureux celui qui /it
et ceux qui entendent les paroles de la prophétie...



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 271

Je touche 1c1, je le sais, & une question qui est loin d’étre
résolue. Elle est a I'ordre du jour — ou devrait y étre
— depus que diverses observations récentes ont été faites,
concernant la littérature du Nouveau Testament. Des
probléemes qu’on soupgonnait a peine surgissent brusque-
ment et s’imposent a attention des savants.

Un de ces problémes est le suivant : Comment nos
évangiles se sont-1ls formés?

Lorsque la question a été abordée du point de vue
spécial de la lhittérature et du style, les spécialistes sont
restés perplexes. Ils ont vainement cherché dans la
littérature du temps des écrits analogues a mnos récits
évangéliques, et 1ls ont d constater que nos évangiles
ressortissaient a un genre littéraire a part. lls ont été
frappés par une autre particularité : les évangiles ont
eu une étrange préhistore, 1ls sont fondés sur une
tradition orale et populaire et 1l se trouve qu'une étude
plus attentive des textes permet de démontrer qu'avant
d’exister sous leur forme canonique les récits dont ils
sont composés ont mené leur vie indépendante sur les
levres — s1 'on ose s’exprimer ainsi, — des premiers
chrétiens, qui répétaient et citaient les paroles de Jésus.
En raison de ces constations, qui s’imposent de plus en
plus, on a du se convaincre que le probléme de I'origine
littéraire des évangiles était beaucoup moins simple
qu’on ne 'avait cru longtemps. Comment se fait-il, en effet,
que tous ces petits récits, toutes ces paraboles, toutes ces
paroles de Jésus alent été assemblés pour constituer
un évangile, une « vie de Jésus » — pour employer une
expression a la mode dans la science théologique contem-
poraine?

Innombrables sont les recherches qui ont été entre-
prises pour expliquer les ressemblances de nos trois
premiers évangiles. S1on considére les évangiles avant tout
comme des ouvrages historiques,les renseignements chrono-
logiques et géographiques qu’il renferment offrent a I’his-



272 GILLIS P:SON WETTER

torien des difficultés insolubles. lLes théories les plus
compliquées sur les sources des évangiles ont été impuis-
santes & donner une réponse satisfaisante. Pour ne citer
qu'un exemple, voici la derniére ceuvre de l'éminent
historien de l'antiquité, Eduard Meyer (1); l'auteur
utilise, pour étabhir la distinction des diverses sources
et comme point de départ de son investigation littéraire,
des textes que la critique la plus élémentaire considére
comme étant des matériaux secondaires par excellence !
Cela n’est-1l pas caractéristique d’une situation sans 1ssue?
Et pourquoi? Parce que tous les efforts de ceux qui
ont tenté d’écrire une « vie de Jésus » participent d’une
commune erreur qui consiste a chercher dans les récits
évangéliques une réponse a des questions qui sont étran-
geéres a ces écrits. Ajoutons, pour éviter tout malentendu,
que la littérature évangélique ne doit pas davantage
son origine a des préoccupations légendaires ou de litté-
rature pure ; les hommes auxquels nous la devons n’ont
pas eu pour but d’intéresser et pas davantage de composer

un poeme.
Pour éclairer le probléme qui nous occupe, faisons
une premiére — et capitale — constatation : la partie

de nos évangiles qui a été fixée le plus tot ¢’est I'histoire
de la passion. Est-ce par l'effet d’'un simple hasard que
I'histoire de la mort et de la résurrection de Jésus a
¢té le noyau autour duquel le christianisme primitif
s’est groupé et qui a marqué de son empreinte son ser-
vice divin tout entier? Ne serait-ce pas que les besoins
du culte ont déterminé cette premiére combinaison de
récits? Je demande alors : n’en a-t-il pas été de méme
pour nos évangiles pris dans leur ensemble? Les évangiles
contiennent et proclament «!’Evangile» (car il faut noter
que ce terme ne s’emploie pas a lorigine pour désigner
des écrits mais pour caractériser un certain ensemble

(1) Ursprung und Anfinge des Christentums, trois volumes, 1921 et 1923
(voir plus loin, p. 318).



" LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 273

d’idées) et cet « Evangile » est le témoignage non pas
d’un individu mais de la piété chrétienne collective.
Chercher a découvrir derriére les écrits évangéliques
la personnalité des évangélistes c’est, a mon avis,
poser la question & l'envers, si, comme nous essayons
de le montrer, les évangiles sont I'ceuvre des forces
spirituelles en action dans le service divin. C’est parce
qu’ils n’étaient pas des ceuvres individuelles qu’on les
a appelés tout d’abord I'Evangile. En leur donnant
ce nom, on a voulu dire qu’il proclamaient la rédemp-
tion des hommes et qu’ils la rendaient possible en la
proclamant. Les évangiles ne sont donc mi de 'historre,
ni de la littérature, 1l sont — qu’on nous permette le
terme — de la « métahistoire », 1ls racontent la révélation
«de Jésus-Christ, fils de Dieu», de celui (comme 1l est
¢erit dans I'évangile selon Marc) dont toute la vie fut une
préparation a sa mort, & la mort sur la croix.

S1 ce que je viens d’exposer est juste, 1l en résulte que les
¢vangiles canoniques sont, aussi peu que maintes pensées
et maintes formules des premiers temps de I'Eglise,
I'ceuvre d’un seul homme, qu’ils ne sont pas le fruit d’un
travail personnel et conscient des apdtres ou des « évan-
gélistes », qu’ils sont nés des besoins religieux d’une
assemblée, d’'une Eglise — alors méme, 1l va sans dire,
qu’ils ont été écrits a proprement parler par des individus.
Si les évangiles ne sont pas des ceuvres littéraires ou
historiques, ils ne sont pas davantage des écrits de pro-
pagande qu'un homme aurait rédigés afin de communi-
quer ses propres expériences ou la conception spéculative
qu’il se faisait du Christ. Nos évangiles nous placent
devant quelque chose de plus profond encore, devant
Pesprit qui jaillit spontanément des expériences reli-
gieuses de I'assemblée ou plutdt des assemblées des pre-
miers chrétiens. Ce sont leurs problémes, leurs diflicultés,
leurs sentiments et leurs i1dées qui ont, de diverses ma-
niéres, créé et coloré la tradition — d’ou I'importance

REV. DE THKOL, ET DE PHIL, — N. 8., t. x10(x° 53, 1924). 18



274 GILLIS P:SON WETTER

prédominante de celle-ci dans les premiers temps du
christianisme.

8.

A ce propos, qu'on me permette de toucher a une
observation faite récemment par plusieurs savants
n'ayant rien de commun les uns avec les autres. Cette
observation, qui porte exclusivement sur une question
de style, appuierait — si elle est juste — l'hypothese
que je viens de présenter.

On a constaté que les livres du Nouveau Testament
ne sont généralement pas écrits en prose ordinaire.
Cela est vrai surtout pour les lettres de Paul et pour
la littérature johannique. A les entendre on percoit le
rythme, a les lire on découvre le métre sur lesquels ces
ouvrages sont construits. Sans doute, ce rythme n’at-
teint pas toujours a la poésie, mais quand 1l est cons-
truit avec art i1l n’en est que plus frappant. Les textes
que j'a1 déja cités peuvent servir d’exemple, comme
aussi le prologue de I'évangile de Jean ou I'hymne de
Paul a la charité. Or ces textes sont loin d’étre des excep-
tions. Ce n’est pas par hasard, certes, que les livres du
Nouveau Testament se prétent s1 bien a la lecture
liturgique, méme lorsqu’ils sont traduits — et I'on sait
pourtant que beaucoup de traductions de la Bible ont
gravement péché en affadissant le texte original !

Cette remarque s’applique aussi aux évangiles et aux
autres livres apostoliques ; des analyses récentes, entre-
prises de divers cotés, et dont les résultats n’ont pas
encore ¢té tous livrés au public, établissent que ces écrits
ont été composés dans une langue métrique qui se dis-
tingue d’une maniére trés accentuée de la prose ordinaire.
Cette prose métrique rappelle le style hiératique, habituel
aux peuplesde 'Orient et de ’'Egypte et qui nous est aussi
connu par les déclarations des oracles et la prédication

des prophétes.



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 275

Ces considérations paraitront a quelques-uns n’avoir
guere affaire avec le sujet qui nous occupe, nous croyons
cependant qu’ils font erreur.

51 les livres du Nouveau Testament sont composés
dans une langue rythmeée, cela ne signifie-t-1l pas qu’il
étalent destinés non point a instruire comme peut le
faire un ouvrage systématique, ni a intéresser comme fait
un récit ou une légende, mais & un usage liturgique comme
des textes sacrés. Ce sont les besoins du culte qui les ont
crees.

Par une réaction opportune contre I’opinion tradition-
nelle, qui considérait les textes du Nouveau Testament
comme les documents d’une révélation achevée, comme
des livres verbalement inspirés, on s’est accordé ces der-
niers temps pour mettre en lumiére le c6té humain et
le caractére occasionnel de ces mémes livres. On les a
comparés aux textes non littéraires que les papyrus
récemment découverts nous ont fourmis en s1 grand
nombre, et qui, affirme-t-on, n’ont pas plus de préten-
tions au style que les lettres du Nouveau Testament,
documents purement humains adressés par un homme
-a des hommes, ses semblables. Je me demande cepen-
dant s1 I'ancienne opinion ne se rapprochait pas plus
de la réalité historique que le point de vue que je viens
de caractériser et qui ne veut voir dans les épitres de
Paul que des écrits d’occasion. Du moins, s1 la remarque
que nous avons présentée plus haut sur le style des
livres du Nouveau Testament est juste, elle parlerait
en notre faveur. On n’emploie pas une langue rythmée
pour écrire a ses amis. L’auteur qui recourt a un style
ausst spécial doit étre bien conscient d'une chose :
a savoir que les paroles qu’il exprime lu1 ont été révélées
de Dieu, en d’autres termes : qu’il est inspiré. Nous ne
nous étonnerons plus par ailleurs, s1 ce méme auteur
exige que la copie de l'une de ses lettres soit envoyée
par I'Eglise a laquelle elle est adressée a une Eghse-sceur ;



276 GILLIS P;SON WETTER

la lecture publique de ses épitres pendant le service
divin n’était donc pas contraire aux intentions de l’au-
teur.

Il en est de méme pour nos évangiles. Ce ne sont pas
des essals destinés a conserver, & réunir, a épurer la
tradition historique ; cette tradition a été recueillie
et constituée pour révéler une « sagesse », pour proclamer
la certitude de la rédemption. Les évangiles racontent
Celu1 qui a été envoyé du ciel sur la terre pour le salut
des hommes et comment Il a accomplh leur rédemption
malgré P'opposition de toutes les puissances adverses,
Le fait historique proprement dit est, pour les évangélis-
tes, d'une importance secondaire ; 1l n’est que la «<matiére »
(s1 nous pouvons nous exprimer ainsi) par le moyen de
laquelle, avant que des écrivains aient accompli
leur ceuvre, les eroyants avaient essayé d’exprimer leur
for dans le Seigneur qui, dans sa majesté céleste, était
présent dans leur culte. Et c’est également a ce culte
qu’ils empruntent les couleurs avec lesquelles 1ls peignent
I'image du Seigneur au cours de son activité terrestre.
Et cela s’applique aussi bien aux synoptiques qu’a I'évan-
gile de Jean ; car les essais tentés par les historiens dits
« libéraux » pour creuser un abime entre les synoptiques
et Jean n’ont abouti qu’a un échec, ces auteurs ont
totalement méconnu le caractére spécifique des trois
premiers évangiles.

Aprés quoi, je me dispenserar d’insister sur le fait
que le point de vue que je soutiens ic1 n’empéche nulle-
ment de reconnaitre que la « matiére » que nous ont
conservée les synoptiques nous permet de nousrapprocher
beaucoup plus de la réalité historique que l'évangile
de Jean, par exemple. Mais je touche a une question
assez différente de celle qui fait I'objet de cette étude, et
je passe.



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 277

g,

Mon exposé devrait s’arréter 1c1. Il faut cependant que
j’ajoute quelques remarques encore a l'adresse de ceux
qui ne sont pas familiers avec les recherches historiques,
et pour éviter un malentendu.

Je demande, tout d’abord, qu’on ne pousse pas a
I'extréme les observations qui ont fait I'objet de cette
¢tude : je ne crois pas du tout que 'explication par le
« culte chrétien » éclaire toute I’histoire des origines.
Quiconque a pratiqué les recherches historiques et s’y
est formé 'esprit sait qu’elles ont a élucider des problémes
si complexes qu’il serait vain, et naif, de s’imaginer
qu’avec une seule clef on va pouvoir ouvrir toutes les
serrures. Les éléments constitutifs de la religion chrétienne
primitive sont extraordinairement variés, le culte n’est
que 'un d’entre eux, entre beaucoup d’autres. Je tiens
a faire remarquer aussi que je n’al pas tenté, dans cette
é¢tude, d’expliquer historiquement le culte des premiers
chrétiens. Celui-c1 présente une série de problémes qui
doivent étre étudiés a part, dont chacun doit étre examiné
pour lui-méme, et qui j’al da laisser complétement de
coté.

Ces réserves faites, on me dira peut-étre que le pro-
bléme que j’ai choisi m’a permis tout au plus de rendre
compte de certains détails, Intéressants en eux-mémes,
et qui expliquent, plus clairement qu’on ne I'avait fait
jusqu’ici, le rdle du culte dans 'Eghse primitive. Je crois
cependant que les conclusions auxquelles je suis arrivé sont
importantes, dans la mesure du moins ou les faits que j’a1
étudiés 1c1 ont vraiment joué un role décisif. Le culte n’est
pas la chose de I'individu, du croyant isolé, il est I'affaire
de la collectivité, de la masse. La marche du développe-
ment du christianisme primitif ne dépend donc pas des
individus mais des assemblées chrétiennes et des senti-
ments collectifs dont elles ont été animées. Ce que nous



278 GILLIS P:SON WETTER

trouvons chez Paul et chez d’autres héros de l'époque
primitive est fortement enraciné dans le terrain sacré
de I'Eglise et animé de son esprit. Nous ne sommes dés
lors en mesure de comprendre les individus que si nous
les considérons dans le cadre de I'assemblée a laquelle 1ls
se rattachaient. Aussi importe-t-il que les historiens
fassent preuve d'un peu moins d’arrogance et d’indiffé-
rence a l'égard des 1dées religieuses collectives et des
courants qui sont issus des couches les plus larges du
peuple de I'Eglise. Les recherches des générations qui
nous ont immeédiatement précédés se sont portées avec
prédilection sur les grandes personnalités religieuses, sur
I'enseignement de Jésus, sur la théologie de Paul ; on
s’est eflorcé de retrouver dans les évangiles ou dans les
épitres de grandes personnalités. On a fait de méme
en histoire des dogmes, on a tracé les phases du dévelop-
pement du dogme en accordant la premiére place a des
penseurs éminenis comme Ignace, Marcion, Justin Mar-
tyr, Clément d’Alexandrie et Origéne, pour n’en citer
que quelques-uns. Un des chefs du libéralisme théologi-
que, M. Harnack, vient de déclarer publiquement qu’il ne
voue qu’un médiocre 1ntérét au christianisme des masses,
et pourtantil concéde que, tres tot, les chefs ont subi I'im-
pulsion de la foule ! 51, comme nous avons cherché a le
montrer, le culte a joué dés les débuts un role essentiel,
I'attitude prise par la théologie dite libérale n’est pas
exempte de parti-pris et a exercé une influence paralysante
sur I’étude du Nouveau Testament.

Ce parti-pris provient du mépris dans lequel les
savants dont nous parlons ont tenu les sentiments reli-
oieux de la masse; ils n’y ont vu souvent qu'un objet de
curiosité et ont considéré ces sentiments avec une mndif-
férence plus ou moins dissimulée : n’a-t-on pas affaire
— semblent-1ls dire — avec le rebut du monde reli-
gieux, avec des conceptions tout imprégnées d’une phi-
losophie naive et simpliste, avec des images qui nous sont



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 279

étrangeéres et que l'on peut qualifier de magiques?
Si c’est vraiment la la méthode qui a inspiré tant de
travaux historiques contemporains nous la répudions,
car elle ne saurait convenir a une science dont la tache
ne consiste pas a porter des jugements de valeur mais
a expliquer et & comprendre les faits. L historien des reli-
gions doit mettre toute sa bonne fo1 et toute sa sincérité
a traiter les déclarations, expressions et manifestations
qu’il étudie non pas a son propre point de vue mais au
point de vue des fidéles. Il doit s’efforcer de reconstituer
cet ensemble de choses et de croyances sacrées qui don-
nait aux chrétiens primitifs le courage de vivre et d’af-
fronter une existence de peines, d’épreuves, de chagrins
petits et grands, et ne peut les traiter qu’avec vénération
et respect. La science rend ’homme humble ; quant
a celu1 qui est incapable de s’affranchir de lui-méme
et de participer réellement aux idées et aux sentiments
religieux d’autrui, la science des religions lui restera
pour toujours lettre close.

Cette incapacité — ou ce dédain — procédent d’une
conception intellectualiste de la religion assez fréquente
chez les savants protestants, chez ceux particuliérement
qui, s’étant consacrés a 'étude des origines du dogme
chrétien, estiment que le développement du christianisme
naissant a été commandé parlapensée grecque. Un savant
bien au fait de 'histoire des religions ne saurait partager
cette opinion ; car la religion n’est pas & interpréter
comme une spéculation intellectuelle, 11 faut partir tout
d’abord des facteurs spécifiquement religieux dont elle

procede.
Cette découverte — s1 I’on peut sans trop de prétention
Iappeler ains1 — ne doit naturellement pas entrainer

ceux qui 'ont faite et ceux qui 'acceptent a sous-estimer
les grandes personnalités religieuses, ce serait tomber
dans l'autre extréme et sacrifier a la superficialité.
La tradition sur laquelle reposent nos évangiles canoni-



280 GILLIS P:SON WETTER

ques porte I'empreinte en maints endroits du personnage
historique qui a fait sur les premiers disciples une impres-
sion s1 profonde qu’il ont revétu tout ce qu’il savaient
et racontalent de lui de I’éclat de la divinité. Les lettres de
Paul ont pour auteur une personnage historique d’un
tempérament individuel trés accentué. Dans la religion
du Nouveau Testament, sans doute, les divers fils s’en-
chevétrent. Mais les deux éléments en jeu — les grandes
personnalités religieuses et les croyances collectives —
ont un égal intérét et 'on ne saurait comprendre I'un
sans l'autre. Si jusqu’ici dans les milieux « hbéraux »
la religion de la masse n’a pas réussi a retenir 'attention
des historiens, le moment est venu de se raviser; le
monde savant ne saurait se désintéresser plus longtemps
des croyances collectives.

Girris P:soxn WETTER.



	Le culte du christianisme primitif et le nouveau testament

