
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Le culte du christianisme primitif et le nouveau testament

Autor: Wetter, Gillis P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF

ET LE NOUVEAU TESTAMENT *

Le problème que le titre de cette étude formule en
raccourci a attiré l'attention des historiens dans ces
dernières années seulement. La théologie protestante, en
effet, n'a voué au culte et à la liturgie antiques qu'un
intérêt très lointain. Au fond, à côté des savants catholiques,

* L'étude dont nous publions ici la version française, est la reproduction
de la leçon inaugurale que M. Gillis P:son Wetter, récemment nommé professeur

ordinaire de science du Nouveau Testament à l'Université d'Upsal, a
faite au début de l'année universitaire 1923-1924.

Les travaux qui portaient la signature de M. Wetter ont, dès 1912, attiré
sur lui l'attention des historiens des origines chrétiennes. Ses premières
publications sont consacrées à saint Paul (Der Vergeltungsgedanke bel Paulus et
Charis), puis à l'étude comparée de quelques-unes des expressions les plus
caractéristiques du vocabulaire du quatrième évangile : « le Fils de Dieu »,

«je suis la lumière du monde », « c'est moi... ». Plus récemment, deux livres
capitaux sur les origines de la liturgie chrétienne ont prouvé que M. Wetter
a le sens de la synthèse et les dons du véritable historien (voir Altchristliche
Liturgien, deux volumes, Göttingen, 1921 et 1923).

La leçon qu'on va lire est à la fois un résumé des recherches antérieures du
savant suédois et un programme de travail. M. Wetter ne pense pas, on le

verra, que l'explication par le « culte chrétien» puisse résoudre tous les
problèmes que pose l'étude des origines chrétiennes ; il sait qu'« avec une clef on
ne peut prétendre ouvrir toutes les serrures » ; mais il oriente les chercheurs
dans une direction très précise où il vaut la peine de le suivre. L'étude de

M. le professeur Baldensperger, publiée dans notre dernier fascicule, atteste
que les préoccupations de M. Wetter sont partagées aujourd'hui par
tout un groupe d'historiens. (Réd.)

REVUE DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XII (n'° 53, 1924). 17



258 GILLIS P : SON WETTER

seuls les Anglais ont fait des recherches dans ce domaine et
répandu des clartés sur cet aspect de la piété chrétienne
des origines. On ne saurait, du reste, s'en étonner. Les

Eglises protestantes ont longtemps estimé que les questions

liturgiques devaient passer à l'arrière-plan ; à tel
point qu'elles en étaient venues à penser qu'il en avait
été ainsi dès les origines et que le culte de l'Eglise catholique

était une nouveauté, totalement ignorée des temps
apostoliques. On savait pourtant que les deux sacrements
du protestantisme, le baptême et la cène, remontaient
jusqu'à cette époque, quand bien même l'accord était
loin d'être fait sur leur signification originelle. On pouvait

enfin fixer d'autres détails se rapportant, selon toute
vraisemblance, au culte des premiers chrétiens.

La question que je voudrais étudier très brièvement
est la suivante : Le culte, tel qu'il se présente à nous dans
le Nouveau Testament, a-t-il exercé quelque influence
sur la religion des premiers chrétiens, ou bien n'a-t-il
joué dans la vie de la communauté primitive qu'un rôle
secondaire Le culte peut-il contribuer oui ou non à

l'intelligence des écrits du Nouveau Testament, ou bien
faut-il le reléguer dans le domaine de la théologie pratique
ou de l'histoire de l'Eglise N'y a-t-il pas lieu, du reste,
avant d'aborder en face l'étude de la question qui va
nous occuper, de rappeler en passant que dans la plupart
des grandes religions —, et très particulièrement dans le

monde gréco-romain au sein duquel le christianisme a pris
naissance, — le culte avait une importance considérable?

Quel était le culte des premiers chrétiens
Dès et à partir des épîtres de saint Paul, nos sources

nous en donnent une image assez nette. Nous voyons des

prophètes se lever dans l'assemblée, parler en langues,
prophétiser, prêcher et enseigner. On nous parle de chants
alternés entre le chœur et le presbytre, de psaumes et

d'hymnes chrétiens, ce qui prouve que l'Eglise naissante



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 259

utilisait la langue liturgique de l'époque, les oracles et les

prophéties d'alors. Il est aussi question de rencontres au
cours desquelles le Seigneur lui-même vient s'asseoir à

la table des fidèles et rompt le pain avec eux (1). Ces détails
empruntés au Nouveau Testament, nous font voir le culte
sous une forme inachevée, il n'est pas encore moulé dans
des formes rigides et permanentes, il jaillit spontanément
des besoins de la vie religieuse. Cependant, très tôt, et
malgré certaines variations inévitables, le culte prit un
caractère unilorme, la religion chrétienne ayant été très
tôt aussi marquée de l'empreinte du monde gréco-romain.

Abstraction faite des détails, on peut ramener le culte
du christianisme primitif aux traits essentiels que voici :

Le croyant veut voir et entendre Dieu, sentir sa force,
être mis en contact avec lui, se laisser animer, transformer
et racheter par lui. Ainsi compris dans un sens très large,
le culte est le service divin offert par l'assemblée des

croyants, réunis pour adorer Dieu et pour se laisser
transformer par lui, — sans que ni prêtres, ni liturgie fixe ne
jouent encore un rôle nécessaire.

2.

Mais, dira-t-on, le culte ainsi compris peut-il avoir une
importance réelle pour la religion chrétienne naissante Y
a-t-il là autre chose que certaines formules, (telles le
« maranatha : viens, Seigneur ») qui sont issues de

préoccupations analogues et nées dans la même atmosphère

Pour répondre à ces questions, nous allons recourir à

des textes précis, que nous emprunterons à l'Apocalypse
de Jean.

L'auteur nous peint les visions du prophète chrétien :

(1) Ce n'est certainement pas par hasard que plusieurs des anciens récits
relatifs à la résurrection se rattachent à un repas en commun.



260 GILLIS P : SON WETTER

il a vu Dieu, entouré de ses anges qui le glorifient et
l'adorent ; ils chantent, dit-il, « un cantique nouveau ».

Quelle est donc l'origine de ces images et de ces
représentations La phraséologie, il est vrai, est en grande
partie tirée de l'Ancien Testament, si bien que la description

du prophète chrétien se rapproche beaucoup de la
vision d'Esaïe au moment de sa vocation. Mais faire cette
constatation ce n'est pas résoudre le problème littéraire
qui se pose à nous. Qui donc a remanié, pour les adapter
à l'œuvre nouvelle, les images de l'Ancien Testament
Est-ce une individualité de génie qui a composé les hymnes
sublimes qui parsèment l'Apocalypse Ramener cette
œuvre si complexe et si riche aux seules expériences
intimes d'un poète, comme on a voulu le faire parfois,
c'est, en fait, renoncer à toute explication proprement
dite ; car, la question qui se pose, et à laquelle il s'agit de

répondre, est la suivante : « Comment se fait-il que le

visionnaire ait eu ces visions-là et pas d'autres Pourquoi
a-t-il entendu sous cette forme-là les hymnes des anges
et les actions de grâces des rachetés »

Notre réponse la voici : Nous pensons qu'on comprendra
plus facilement ces images si on les considère en fonction
du service divin de l'Eglise, du culte tel que nous l'avons
esquissé plus haut dans ses grands traits. Les images que
nous trouvons dans les textes littéraires sont comme
l'écho des cérémonies de ce culte, appliquées par le

prophète au royaume céleste.
Considérons, par exemple, l'hymne qui occupe la

partie centrale du cinquième chapitre :

Et je vis, et j'entendis voix d'anges nombreux
Autour du trône des quatre Vivants et des Vieillards ;

Et leur nombre était
Myriades de myriades et milliers de milliers,
Qui disaient à pleine voix :

« Digne est l'agneau égorgé,
De prendre la puissance, et richesse, et sagesse,
Et force, honneur, gloire et louange. »



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 261

Et toutes les créatures qui sont au ciel et sur la terre,
Sous la terre et sur la mer,
Et tous les êtres qui y sont [contenus],
Je [les] entendis qui disaient :

« A celui qui est assis sur le trône et à l'Agneau
La louange, l'honneur, la gloire,
Et la puissance pour les siècles des siècles.»
Et les quatre vivants disaient : « Amen. »

Et les Vieillards se prosternaient et adoraient. (1)

Le temple céleste, tel que le prophète le contemple dans
sa vision, n'est pas autre chose que la description imagée
du service divin comme les chrétiens le célébraient. Ne
semble-t-il pas que nous ayons devant les yeux une des

cérémonies religieuses que Pline, le gouverneur de Bithynie,

a décrites dans sa lettre célèbre à l'empereur Trajan:
« Ils chantent des hymnes alternés au Christ, comme à

Dieu. »

C'est de la même manière, me semble-t-il, qu'il faut
expliquer le formulaire dogmatique qui a été appelé plus
tard le « symbole des apôtres ». Les historiens étaient en
général d'accord pour considérer que cette confession de

foi était le résumé de la prédication et du dogme
chrétiens, sous leur forme la plus condensée. Les investigations

entreprises ces dernières années ont fait faire un
pas de plus à l'histoire du « symbole ». La conjecture à

laquelle on s'est arrêté est la suivante : Sous sa forme
primitive, le « symbole » se composait d'une formule
tripartite, dans le deuxième «article » de laquelle on a introduit

tout un développement christologique :

Engendré par le Saint-Esprit
Né de la Vierge Marie..., etc.

Cette formule est construite sur un mode liturgique et
rythmique si caractérisé qu'il paraît impossible de la

(1) Nous utilisons, pour nos citations, la traduction de M. Alfred Loisy
(Les livres du Nouveau Testament, 1922), cet auteur ayant mis tous ses

soins à retrouver le rvthme des écrits néo-testamentaires.



262 GILLIS P : SON WETTER

faire remonter simplement à la tradition orale. Car on
ne comprendrait pas pourquoi le deuxième article a été
si prématurément développé hors de toute proportion
avec ceux qui le suivent et le précèdent. Il faut considérer
en outre que ce second article se rencontre assez souvent
comme partie intégrante des plus anciennes liturgies de

l'eucharistie ; or ces formules d'une expression si pleine,
d'une forme si plastique et d'une nature si concrète,
doivent être considérées comme étant plus anciennes que les

autres.
On comprend, dès lors, pourquoi nous faisons nos

réserves sur l'hypothèse qui considérait le « symbole »

comme une formule didactique destinée à préparer au
baptême les nouveaux chrétiens. Cette explication est
certainement insuffisante ; elle doit être corrigée et
complétée. Car lorsqu'on les rattache au culte des premiers
chrétiens, ces formules prennent un sens beaucoup plus
net.

Qu'y trouvons-nous en effet Elles disent le Christ
fait homme, sa passion, sa mort, sa descente dans le

royaume de l'Hadès, sa victoire sur la mort, son retour de

l'Hadès, sa résurrection et son ascension. Or c'est
précisément autour de ces idées que se mouvait le culte des

assemblées chrétiennes et c'est d'elles que les fidèles
tiraient leur édification et leur consolation. C'est en vertu
de la victoire du Christ sur la Mort et sur Satan que les

chrétiens se savaient affranchis de l'esclavage de ces

implacables tyrans ; c'est dans cette victoire que résidait

pour eux le salut. Ces formules ne sont pas nées de quelque
kerygma, c'est-à-dire de la prédication missionnaire ou

catéchétique, elles sont issues directement de la vie
religieuse de la communauté ; elles ont été associées à

l'eucharistie et au baptême ; elles étaient au centre du
culte chrétien.

Et c'est ce qui explique que, déjà fixées dans des formules,
elles aient été introduites plus tard dans la confession de



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 263

foi de l'Eglise et qu'elles aient formé la charpente du
catéchisme chrétien. Certes, quelques-unes de ces
formules sont devenues étrangères aux hommes de notre
temps, mais elles paraissaient toutes naturelles à ceux
qui les ont primitivement employées ; — ajoutons qu'elles
ne sont pas sans ressemblance avec les images qui se

sont conservées jusqu'à nos jours au sein du catholicisme
romain. Quand un historien moderne rencontre ces
formules au cours de ses recherches il ne doit ni les moderniser,

ni les adapter à notre manière de penser ; il doit
au contraire en respecter la signification originale et
reconstituer aussi soigneusement qu'il le peut les conceptions

du passé : qu'elles lui soient devenues étrangères
ou non, peu importe

S'il n'est pas étonnant que certaines formules de la

liturgie se soient introduites dans le Nouveau Testament,
il n'est pas impossible non plus que la langue du culte
ait exercé son influence sur certaines personnalités de

premier plan, telles que Paul.
Considérons, par exemple, la comparaison à laquelle

l'apôtre recourt à plus d'une reprise : la chrétienté est un
corps, les chrétiens sont les membres de ce corps et le

Christ en est la tête. En parlant ainsi, Paul veut dire
qu'une intime union rattache l'assemblée au Christ,
et si étroitement qu'il est presque comme l'un des

membres de la communauté. On rencontre la même image
dans la philosophie stoïcienne pour désigner la société
fondée sur les lois naturelles ; Paul, lui, a en vue en tout
premier lieu l'unité des croyants et de Christ.

Dans le douzième chapitre de la première épître aux
Corinthiens, il donne à sa comparaison la forme
suivante :



264 GILLIS P : SON WETTER

Car, de même que le corps est un et a beaucoup de membres.
Mais que tous les membres du corps, tant qu'ils sont, sont un [seul]

corps.
Ainsi est aussi le Christ.

Nous aurions attendu : « ainsi en est-il de vous, de

l'assemblée, des chrétiens », mais Paul a écrit : « Ainsi est
aussi le Christ ».

La suite du développement indique bien ce que Paul
veut dire : il pense au Seigneur qui agit dans le culte

pour faire de tous les chrétiens une unité. Voici, en effet,
comment il s'exprime :

Car dans un [seul] Esprit, nous tous
Avons été baptisés en un [seul] corps,
Juifs ou Grecs, esclaves ou libres i

Et tous nous avons été abreuvés d'un [seul] Esprit.

Après quoi, l'apôtre explique comment, dans le service
divin, l'assemblée exprime l'activité exercée par ee corps,
par cette âme : Les prophètes, les docteurs, ceux qui
parlent en langues, les thaumaturges, ceux qui guérissent
les maladies, tous ne sont que l'expression du seul et
même Esprit, tous ne sont que les membres du corps du

Christ, du corps dont il est la tête ; or on devient membre
de ce corps par le baptême, c'est-à-dire par le moyen de

l'Esprit qui opère dans le service divin.
Pour bien comprendre la pensée de l'apôtre, il importe

de se placer dans la situation concrète qui lui a donné
naissance. Représentons-nous la cité antique avec son
prolétariat d'artisans et d'esclaves, parmi lesquels le

christianisme a souvent recruté ses premiers adeptes ;

suivons-les par l'imagination ; ils quittent les quartiers
pauvres et les tristes locaux que les grands de ce monde
réservaient à leur domesticité et viennent prendre part
au culte de la communauté chrétienne. Ils ont travaillé
dur tout le jour, ils ont été méprisés, détestés à cause
de leur foi, ils ont vécu dispersés et solitaires. Ils



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 265

sont maintenant là, tous rassemblés dans l'Eglise. Les

prophètes se lèvent, les uns parlent en langues, d'autres
ont des visions, et les cantiques répandent leurs ondes

sur l'assemblée. Et le Seigneur lui-même, vient au milieu
d'eux, avec eux il rompt le pain et bénit la coupe. Son

Esprit les anime tous, et c'est Lui toujours qui s'exprime
sous ces formes si différentes. Ce que l'un a éprouvé,
l'assemblée entière l'éprouve aussi.

Il ne faut pas oublier non plus que les images dont Paul
se sert, comme les sentiments qu'elles exprimaient, ont
trouvé leur appui dans les conditions sociales des
premiers chrétiens. Ceux qui venaient s'asseoir à la même
table pour y recevoir la nourriture de Christ lui-même,
c'étaient des pauvres et des riches, des puissants et
des humbles, des ignorants et des hommes cultivés ;

à la table du Seigneur ils étaient tous semblables.
Certaines manifestations actuelles d'extase collective
nous fournissent d'intéressants points de comparaison
avec la piété du christianisme naissant, en ce qui
concerne les sentiments et les images par lesquels cette piété
s'exprime. Or il faut noter que, dans la plupart des

cas, ce n'était pas (comme on l'a souvent prétendu)
sur l'individu que le Christ agissait, ce n'était pas avec
l'individu qu'il entrait en relations, c'était avec l'assemblée

réunie pour célébrer son culte. Par exemple,
l'expression iv Xpcjrù), « celui qui est en Christ », si fréquente
chez saint Paul, désigne le chrétien en tant que, par sa

participation au culte de l'assemblée, il est uni au
Seigneur et animé de son Esprit. De même quand Paul
déclare que le chrétien ne peut pas, ne doit pas pécher
parce que cela est en contradiction avec sa nouvelle vie, il
exprime ce que le chrétien éprouve toutes les fois que
dans le culte il s'unit avec le Christ ressuscité.



266 GILLIS P : SON WETTER

Le culte, au sens propre du mot, semble avoir été

inconnu des premiers chrétiens de Jérusalem, en raison
des relations étroites qu'ils entretenaient avec le
judaïsme.

Ils attendaient la venue du Fils de l'Homme, le retour
du Messie, l'établissement du Royaume de Dieu sur la

terre ; ces événements pouvaient intervenir à chaque
instant et les surprendre, comme un voleur pendant la
nuit.

La situation n'était pas tout à fait la même pour Paul
et pour les Eglises, non pas que leur certitude en ce qui
concerne l'espérance chrétienne ait faibli ; mais d'autres
pensées et d'autres préoccupations étaient survenues,
s'ajoutant à celles dans lesquelles avait exclusivement
vécu la génération précédente. Certes on attendait encore
avec anxiété la venue du Seigneur, seulement le Seigneur
lui-même était présent dans chaque service divin ;

au cours des actions de grâces qui ouvraient le culte
on lui rendait hommage par des hymnes et des

cantiques spirituels. Dès lors, les anciennes épithètes
représentant le Christ comme celui qui allait venir, disparaissent

ou s'effacent pour faire place à une autre image qui
prend la première place : celle de « Seigneur » à qui on
rend hommage dans le service divin, de l'être céleste qui
est assis à la droite du Père, et dont l'œuvre parexcellence
a été — et est encore — la rédemplion accomplie dans sa

vie et sa mort, et se renouvelant pour chaque croyant.
Le culte a ainsi créé une image du Christ dans laquelle
certains traits historiques s'estompent et passent à l'arrière-
plan pour faire place à des éléments nouveaux qui vont les

remplacer. C'est cette nouvelle image du Christ que nous
rencontrons chez Paul et qui a trouvé son expression
la plus frappante dans la formule ó Kioto;, « le Seigneur ».

Ecoutez Paul parler de lui :



LE. CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 267

[II] se dépouilla lui-même, prenant forme d'esclave,
Devenant figure humaine et, en aspect, trouvé homme :

Il s'est abaissé, devenu obéissant jusqu'à la mort,
La mort en croix.

C'est pourquoi aussi Dieu l'a exalté
Et l'a gratifié du nom au-dessus de tout nom,
Afin qu'au nom de Jésus tout genou fléchisse,
Des [êtres] célestes, des terrestres et des infernaux,
Et que toute langue confesse

Que Seigneur [est] Jésus-Christ,
A gloire de Dieu Père.

Le Seigneur, c'est le nom des noms, c'est l'être divin
adoré, celui devant lequel on se prosterne, celui que nous
peignent d'une manière si vivante les tableaux de
l'Apocalypse de Jean.

Ainsi ce que les chrétiens trouvaient à dire de meilleur,
de plus haut, de plus profond, quand ils parlaient de celui
dont ils portaient le nom, s'inspirait directement du
culte qu'ils célébraient chaque jour dans leurs assemblées.

5.

Les sentiments éprouvés par la communauté au contact
de Jésus le Seigneur au cours du service divin,
contribuèrent aussi à donner aux récits de la tradition relative à

Jésus leur forme et leur couleur spéciales. Les paroles
qu'on avait primitivement prêtées à Jésus s'altéraient,
puis apparaissaient sous une forme nouvelle où
s'exprimaient la vie profonde et les expériences quotidiennes
des croyants.

Ainsi, la simple déclaration de Jésus, chez Luc (vi 46) :

Mais pourquoi m'appelez-vous : « Seigneur, Seigneur »,

Et ne faites vous pas ce que je dis

a pris, chez Matthieu (vu 21) la forme suivante :

Ce n'est pas tout homme qui me dit : « Seigneur, Seigneur »,

Qui entrera dans le royaume des cieux,
Mais celui qui fait la volonté de mon Père qui est aux cieux.



268 GILLIS P : SON WETTER

Tandis que dans le texte de Luc le mot « Seigneur »

peut encore avoir la signification d'une apostrophe
respectueuse, ce même mot, sans aucun doute, est employé
par Matthieu comme un terme d'adoration ; or c'est le

culte qui lui a donné cette signification nouvelle et qui a,
en quelque sorte recréé le mot.

Prenons un autre exemple. Le quatrième évangile,
on le sait, a de tout temps posé une quantité de problèmes
difficiles. Reaucoup d'exégètes ont cru pouvoir résoudre
ces difficultés en admettant que cet évangile présente
sous forme historique les expériences religieuses de son
auteur. Mais cette explication soulève de graves objections
et a contre elle des faits patents. Si le quatrième évangile
n'avait été que l'écho d'un témoignage tout individuel,
l'Eglise l'aurait-elle adopté comme elle l'a fait? Et puis,
le Christ de l'évangile johannique n'apparaît pas, à

quiconque connaît la vie religieuse antique et comprend le sens
de cet évangile, aussi original qu'il semble parfois aux hommes

de notre temps. Il est peu d'écrits sacrés clans

lesquels on rencontre autant de termes techniques et autant
de formules reçues, ce qui ne s'expliquerait guère si

l'on avait vraiment affaire à un évangile « pneumatique

» et à un ouvrage reflétant les expériences
individuelles d'un croyant.

Les observations qui précèdent parlent en sens
contraire. Quelques-unes des formules auxquelles il vient
d'être fait allusion sont loin d'être purement chrétiennes.
Nous comprenons beaucoup mieux ces déclarations
si nous admettons que le Christ qui s'y exprime n'est
pas tant le Christ historique que le Christ contemplé
dans son culte par l'assemblée et avec lequel elle s'unit
si étroitement qu'elle ne fait plus qu'un avec lui.

C'est moi qui suis la vigne, vous les sarments.
C'est moi qui suis la lumière du monde.
C'est moi qui suis la voie, la vérité, la vie.



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 269

C'est moi qui suis le bon pasteur.
Je connais mes [brebis]
Et [mes] brebis me connaissent.
De même que le Père me connaît,
Et que moi je connais le Père.
Et je donne ma vie pour les brebis.

Le Jésus qui parle ici c'est celui que l'assemblée sent
vivre dans son culte. Et si la tradition chrétienne a nommé
« prière sacerdotale » (chap, xiv à xvn) les adieux de

Jésus à ses disciples, elle ne s'est pas trompée, car cette
prière reprend vraisemblablement en plus d'un endroit
certaines paroles qu'un prophète chrétien pouvait prononcer

dans les assemblées des fidèles. Ici encore, c'est le culte
et son atmosphère qui nous aident à mieux comprendre
les textes scripturaires.

Ainsi le culte chrétien n'a pas seulement contribué
à la formation du dogme et à l'élaboration partielle de
la christologie primitive (car celle-ci n'est pas née, comme
on l'afTirme souvent, des seules spéculations théoriques
issues des influences philosophiques de la Grèce), il a

ajouté en une certaine mesure des traits nouveaux à

la tradition relative à Jésus, ou bien il a contribué à la
remanier. Car ce cjue les fidèles éprouvaient dans le

culte était à leurs yeux une réalité historique aussi
essentielle que ce que la tradition leur avait transmis ;

aussi leur arrivait-il souvent de reporter ces expériences
à l'époque où Jésus vivait au milieu d'eux et de les raconter

comme si elles avaient fait partie intégrante de la
réalité historique.

6.

On peut faire les mêmes observations sur d'autres
textes que ceux du quatrième évangile. Ainsi Paul
fonde l'institution de l'eucharistie non point sur ce qui



270 GILLIS P : SON WETTER

lui a été transmis par la tradition — à laquelle il reste
indifférent, car il écrit :

Si même nous avons connu le Christ selon la chair
Ce n'est plus [ainsi] maintenant que nous le connaissons,

— il fonde l'institution eucharistique sur une révélation :

Car je tiens moi-même du Seigneur, ce qu'aussi je vous ai transmis,
Que le Seigneur Jésus, dans la nuit où il fut livré

Nous avons ici un nouvel exemple de cette incapacité
à distinguer ce qui est historique de ce qui ressortit à

la seule expérience religieuse intime.
La tradition chrétienne nous montre de bonne heure

le Christ lui-même ordonnant — après sa résurrection —
à ses disciples d'aller et de baptiser, et cet ordre nous
apprend que l'Eglise faisait volontiers remonter ses

institutions et ses coutumes au Christ lui-même. A
mesure que l'on avance dans l'histoire de l'Eglise
naissante on voit cette tendance prendre des formes plus
précises (ainsi dans la Didachè, le Testament de Notre
Seigneur Jésus-Christ et la Pistis Sophia, pour ne citer
que les exemples les plus significatifs). Le culte contribue
donc à faire l'histoire, en ce sens que l'assemblée éprouve
le besoin impérieux de faire remonter à son fondateur,
au Christ lui-même, tout ce qui lui est cher et tout ce qui
est indispensable à sa vie.

7.

Mais le culte n'est pas seulement créateur de tradition,
il a fait naître des œuvres littéraires.

L'Apocalypse de Jean suppose déjà expressément
que les prophéties qu'elle renferme ont fait l'objet d'une
lecture liturgique ; elle déclare :

Heureux celui qui lit
et ceux qui entendent les paroles de la prophétie...



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 271

Je touche ici, je le sais, à une question qui est loin d'être
résolue. Elle est à l'ordre du jour — ou devrait y être
— depuis que diverses observations récentes ont été faites,
concernant la littérature du Nouveau Testament. Des

problèmes qu'on soupçonnait à peine surgissent brusquement

et s'imposent à l'attention des savants.
Un de ces problèmes est le suivant : Comment nos

évangiles se sont-ils formés?
Lorsque la question a été abordée du point de vue

spécial de la littérature et du style, les spécialistes sont
restés perplexes. Ils ont vainement cherché dans la
littérature du temps des écrits analogues à nos récits
évangéliques, et ils ont dû constater que nos évangiles
ressortissaient à un genre littéraire à part. Ils ont été

frappés par une autre particularité : les évangiles ont
eu une étrange préhistoire, ils sont fondés sur une
tradition orale et populaire et il se trouve qu'une étude
plus attentive des textes permet de démontrer qu'avant
d'exister sous leur forme canonique les récits dont ils
sont composés ont mené leur vie indépendante sur les

lèvres — si l'on ose s'exprimer ainsi, — des premiers
chrétiens, qui répétaient et citaient les paroles de Jésus.
En raison de ces constations, qui s'imposent de plus en
plus, on a dû se convaincre que le problème de l'origine
littéraire des évangiles était beaucoup moins simple
qu'on ne l'avait cru longtemps. Comment se fait-il, en effet,
que tous ces petits récits, toutes ces paraboles, toutes ces

paroles de Jésus aient été assemblés pour constituer
un évangile, une « vie de Jésus » — pour employer une
expression à la mode dans la science théologique
contemporaine?

Innombrables sont les recherches qui ont été entreprises

pour expliquer les ressemblances de nos trois
premiers évangiles. Si on considère les évangiles avant tout
comme des ouvrages historiques, les renseignements
chronologiques et géographiques qu'il renferment offrent à l'his-



272 GILLIS P:S0N WETTER

torien des difficultés insolubles. Les théories les plus
compliquées sur les sources des évangiles ont été impuissantes

à donner une réponse satisfaisante. Pour ne citer
qu'un exemple, voici la dernière œuvre de l'éminent
historien de l'antiquité, Eduard Meyer (1) ; l'auteur
utilise, pour établir la distinction des diverses sources
et comme point de départ de son investigation littéraire,
des textes que la critique la plus élémentaire considère
comme étant des matériaux secondaires par excellence
Cela n'est-il pas caractéristique d'une situation sans issue?
Et pourquoi Parce que tous les efforts de ceux qui
ont tenté d'écrire une « vie de Jésus » participent d'une
commune erreur qui consiste à chercher dans les récits
évangéliques une réponse à des questions qui sont étrangères

à ces écrits. Ajoutons, pour éviter tout malentendu,
que la littérature évangélique ne doit pas davantage
son origine à des préoccupations légendaires ou de

littérature pure ; les hommes auxquels nous la devons n'ont
pas eu pour but d'intéresser et pas davantage de composer
un poème.

Pour éclairer le problème qui nous occupe, faisons

une première — et capitale — constatation : la partie
de nos évangiles qui a été fixée le plus tôt c'est l'histoire
de la passion. Est-ce par l'effet d'un simple hasard que
l'histoire de la mort et de la résurrection de Jésus a

été le noyau autour duquel le christianisme primitif
s'est groupé et qui a marqué de son empreinte son
service divin tout entier? Ne serait-ce pas que les besoins
du culte ont déterminé cette première combinaison de

récits? Je demande alors : n'en a-t-il pas été de même

pour nos évangiles pris clans leur ensemble? Les évangiles
contiennent et proclament «l'Evangile» (car il faut noter
que ce terme ne s'emploie pas à l'origine pour désigner
des écrits mais pour caractériser un certain ensemble

(1) Ursprung und Anfänge des Christentums, trois volumes, 1921 et 1923

(voir plus loin, p. 318).



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 273

d'idées) et cet « Evangile » est le témoignage non pas
d'un individu mais de la piété chrétienne collective.
Chercher à découvrir derrière les écrits évangéliques
la personnalité des évangélistes c'est, à mon avis,

poser la question à l'envers, si, comme nous essayons
de le montrer, les évangiles sont l'œuvre des forces

spirituelles en action dans le service divin. C'est parce
qu'ils n'étaient pas des œuvres individuelles qu'on les

a appelés tout d'abord l'Evangile. En leur donnant
ce nom, on a voulu dire qu'il proclamaient la rédemption

des hommes et qu'ils la rendaient possible en la

proclamant. Les évangiles ne sont donc ni de l'histoire,
ni de la littérature, il sont — qu'on nous permette le

terme — de la « métahistoire », ils racontent la révélation
« de Jésus-Christ, fils de Dieu », de celui (comme il est
écrit dans l'évangile selon Marc) dont toute la vie fut une
préparation à sa mort, à la mort sur la croix.

Si ce que je viens d'exposer est juste, il en résulte que les

évangiles canoniques sont, aussi peu que maintes pensées
et maintes formules des premiers temps de l'Eglise,
l'œuvre d'un seul homme, qu'ils ne sont pas le fruit d'un
travail personnel et conscient des apôtres ou des «

évangélistes », qu'ils sont nés des besoins religieux d'une
assemblée, d'une Eglise — alors même, il va sans dire,
qu'ils ont été écrits à proprement parler par des individus.
Si les évangiles ne sont pas des œuvres littéraires ou
historiques, ils ne sont pas davantage des écrits de

propagande qu'un homme aurait rédigés afin de communiquer

ses propres expériences ou la conception spéculative
qu'il se faisait du Christ. Nos évangiles nous placent
devant quelque chose de plus profond encore, devant
l'esprit qui jaillit spontanément des expériences
religieuses de l'assemblée ou plutôt des assemblées des
premiers chrétiens. Ce sont leurs problèmes, leurs difficultés,
leurs sentiments et leurs idées qui ont, de diverses
manières, créé et coloré la tradition — d'où l'importance

RBV. DE THROL. RT DB PHIL. N. S., t. XII (nd 53, 1921). 18



274 GILLIS P : SON WETTER

prédominante de celle-ci dans les premiers temps du
christianisme.

8.

A ce propos, qu'on me permette de toucher à une
observation faite récemment par plusieurs savants
n'ayant rien de commun les uns avec les autres. Cette
observation, qui porte exclusivement sur une question
de style, appuierait —• si elle est juste — l'hypothèse
que je viens de présenter.

On a constaté que les livres du Nouveau Testament
ne sont généralement pas écrits en prose ordinaire.
Cela est vrai surtout pour les lettres de Paul et pour
la littérature johannique. A les entendre on perçoit le

rythme, à les lire on découvre le mètre sur lesquels ces

ouvrages sont construits. Sans doute, ce rythme
n'atteint pas toujours à la poésie, mais quand il est construit

avec art il n'en est que plus frappant. Les textes

que j'ai déjà cités peuvent servir d'exemple, comme
aussi le prologue de l'évangile de Jean ou l'hymne de

Paul à la charité. Or ces textes sont loin d'être des exceptions.

Ce n'est pas par hasard, certes, que les livres du
Nouveau Testament se prêtent si bien à la lecture
liturgique, même lorsqu'ils sont traduits — et l'on sait
pourtant que beaucoup de traductions de la Rible ont
gravement péché en affadissant le texte original

Cette remarque s'applique aussi aux évangiles et aux
autres livres apostoliques ; des analyses récentes, entreprises

de divers côtés, et dont les résultats n'ont pas
encore été tous livrés au public, établissent que ces écrits
ont été composés dans une langue métrique qui se

distingue d'une manière très accentuée de la prose ordinaire.
Cette prose métrique rappelle le style hiératique, habituel
aux peuples de l'Orient et de l'Egypte et qui nous est aussi

connu par les déclarations des oracles et la prédication
des prophètes.



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 275

Ces considérations paraîtront à quelques-uns n'avoir
guère affaire avec le sujet qui nous occupe, nous croyons
cependant qu'ils font erreur.

Si les livres du Nouveau Testament sont composés
dans une langue rythmée, cela ne signifie-t-il pas qu'il
étaient destinés non point à instruire comme peut le

faire un ouvrage systématique, ni à intéresser comme fait
un récit ou une légende, mais à un usage liturgique comme
des textes sacrés. Ce sont les besoins du culte qui les ont
créés.

Par une réaction opportune contre l'opinion traditionnelle,

qui considérait les textes du Nouveau Testament
comme les documents d'une révélation achevée, comme
des livres verbalement inspirés, on s'est accordé ces
derniers temps pour mettre en lumière le côté humain et
le caractère occasionnel de ces mêmes livres. On les a

comparés aux textes non littéraires que les papyrus
récemment découverts nous ont fournis en si grand
nombre, et qui, affirme-t-on, n'ont pas plus de prétentions

au style que les lettres du Nouveau Testament,
documents purement humains adressés par un homme
à des hommes, ses semblables. Je me demande cependant

si l'ancienne opinion ne se rapprochait pas plus
de la réalité historicpie que le point de vue que je viens
de caractériser et qui ne veut voir dans les épîtres de

Paul que des écrits d'occasion. Du moins, si la remarque
que nous avons présentée plus haut sur le style des

livres du Nouveau Testament est juste, elle parlerait
en notre faveur. On n'emploie pas une langue rythmée
pour écrire à ses amis. L'auteur qui recourt à un style
aussi spécial doit être bien conscient d'une chose :

à savoir que les paroles qu'il exprime lui ont été révélées
de Dieu, en d'autres termes : qu'il est inspiré. Nous ne

nous étonnerons plus par ailleurs, si ce même auteur
exige que la copie de l'une de ses lettres soit envoyée
par l'Eglise à laquelle elle est adressée à une Eglise-sœur ;



276 GILLIS P:S0N WETTER

la lecture publique de ses épîtres pendant le service
divin n'était donc pas contraire aux intentions de
l'auteur.

Il en est de même pour nos évangiles. Ce ne sont pas
des essais destinés à conserver, à réunir, à épurer la
tradition historique ; cette tradition a été recueillie
et constituée pour révéler une « sagesse », pour proclamer
la certitude de la rédemption. Les évangiles racontent
Celui qui a été envoyé du ciel sur la terre pour le salut
des hommes et comment II a accompli leur rédemption
malgré l'opposition de toutes les puissances adverses.
Le fait historique proprement dit est, pour les évangélistes,

d'une importance secondaire ; il n'est que la «matière »

(si nous pouvons nous exprimer ainsi) par le moyen de

laquelle, avant que des écrivains aient accompli
leur œuvre, les croyants avaient essayé d'exprimer leur
foi dans le Seigneur qui, dans sa majesté céleste, était
présent dans leur culte. Et c'est également à ce culte
qu'ils empruntent les couleurs avec lesquelles ils peignent
l'image du Seigneur au cours de son activité terrestre.
Et cela s'applique aussi bien aux synoptiques qu'à l'évangile

de Jean ; car les essais tentés par les historiens dits
« libéraux » pour creuser un abîme entre les synoptiques
et Jean n'ont abouti qu'à un échec, ces auteurs ont
totalement méconnu le caractère spécifique des trois
premiers évangiles.

Après quoi, je me dispenserai d'insister sur le fait
que le point de vue que je soutiens ici n'empêche nullement

de reconnaître que la « matière » que nous ont
conservée les synoptiques nous permet de nous rapprocher
beaucoup plus de la réalité historique que l'évangile
de Jean, par exemple. Mais je touche à une question
assez différente de celle qui fait l'objet de cette étude, et
je passe.



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 277

9.

Mon exposé devrait s'arrêter ici. Il faut cependant que
j'ajoute quelques remarcjues encore à l'adresse de ceux
qui ne sont pas familiers avec les recherches historiques,
et pour éviter un malentendu.

Je demande, tout d'abord, qu'on ne pousse pas à

l'extrême les observations qui ont fait l'objet de cette
étude : je ne crois pas du tout que l'explication par le

« culte chrétien » éclaire toute l'histoire des origines.
Quiconque a pratiqué les recherches historiques et s'y
est formé l'esprit sait qu'elles ont à élucider des problèmes
si complexes qu'il serait vain, et naïf, de s'imaginer
qu'avec une seule clef on va pouvoir ouvrir toutes les

serrures. Les éléments constitutifs de la religion chrétienne
primitive sont extraordinairement variés, le culte n'est

que l'un d'entre eux, entre beaucoup d'autres. Je tiens
à faire remarquer aussi que je n'ai pas tenté, dans cette
étude, d'expliquer historiquement le culte des premiers
chrétiens. Celui-ci présente une série de problèmes qui
doivent être étudiés à part, dont chacun doit être examiné

pour lui-même, et qui j'ai dû laisser complètement de

côté.
Ces réserves faites, on me dira peut-être que le

problème que j'ai choisi m'a permis tout au plus de rendre

compte de certains détails, intéressants en eux-mêmes,
et qui expliquent, plus clairement qu'on ne l'avait fait
jusqu'ici, le rôle du culte dans l'Eglise primitive. Je crois

cependant que les conclusions auxquelles je suis arrivé sont
importantes, dans la mesure du moins où les faits que j'ai
étudiés ici ont vraiment joué un rôle décisif. Le culte n'est

pas la chose de l'individu, du croyant isolé, il est l'affaire
de la collectivité, de la masse. La marche du développement

du christianisme primitif ne dépend donc pas des

individus mais des assemblées chrétiennes et des

sentiments collectifs dont elles ont été animées. Ce que nous



278 GILLIS P : SON WETTER

trouvons chez Paul et chez d'autres héros de l'époque
primitive est fortement enraciné dans le terrain sacré
de l'Eglise et animé de son esprit. Nous ne sommes dès

lors en mesure de comprendre les individus que si nous
les considérons dans le cadre de l'assemblée à laquelle ils
se rattachaient. Aussi importe-t-il que les historiens
fassent preuve d'un peu moins d'arrogance et d'indifférence

à l'égard des idées religieuses collectives et des

courants qui sont issus des couches les plus larges du
peuple de l'Eglise. Les recherches des générations qui
nous ont immédiatement précédés se sont portées avec
prédilection sur les grandes personnalités religieuses, sur
l'enseignement de Jésus, sur la théologie de Paul ; on
s'est efforcé de retrouver dans les évangiles ou dans les

épitres de grandes personnalités. On a fait de même
en histoire des dogmes, on a tracé les phases du développement

du dogme en accordant la première place à des

penseurs éminents comme Ignace, Marcion, Justin Martyr,

Clément d'Alexandrie et Origene, pour n'en citer
que quelques-uns. Un des chefs du libéralisme théologique,

M. Harnack, vient de déclarer publiquement qu'il ne

voue qu'un médiocre intérêt au christianisme des masses,
et pourtant il concède que, très tôt, les chefs ont subi
l'impulsion de la foule Si, comme nous avons cherché à le

montrer, le culte a joué dès les débuts un rôle essentiel,
l'attitude prise par la théologie dite libérale n'est pas
exempte de parti-pris et a exercé une influence paralysante
sur l'étude du Nouveau Testament.

Ce parti-pris provient du mépris dans lequel les

savants dont nous parlons ont tenu les sentiments
religieux de la masse ; ils n'y ont vu souvent qu'un objet de

curiosité et ont considéré ces sentiments avec une
indifférence plus ou moins dissimulée : n'a-t-on pas affaire
— semblent-ils dire — avec le rebut du monde
religieux, avec des conceptions tout imprégnées d'une
philosophie naïve et simpliste, avec des images qui nous sont



LE CULTE DU CHRISTIANISME PRIMITIF 279

étrangères et que l'on peut qualifier de magiques?
Si c'est vraiment là la méthode qui a inspiré tant de

travaux historiques contemporains nous la répudions,
car elle ne saurait convenir à une science dont la tâche
ne consiste pas à porter des jugements de valeur mais
à expliquer et à comprendre les faits. L'historien des

religions doit mettre toute sa bonne foi et toute sa sincérité
à traiter les déclarations, expressions et manifestations
qu'il étudie non pas à son propre point de vue mais au
point de vue des fidèles. Il doit s'efforcer de reconstituer
cet ensemble de choses et de croyances sacrées qui donnait

aux chrétiens primitifs le courage de vivre et
d'affronter une existence de peines, d'épreuves, de chagrins
petits et grands, et ne peut les traiter qu'avec vénération
et respect. La science rend l'homme humble ; quant
à celui qui est incapable de s'affranchir de lui-même
et de participer réellement aux idées et aux sentiments
religieux d'autrui, la science des religions lui restera

pour toujours lettre close.
Cette incapacité — ou ce dédain — procèdent d'une

conception intellectualiste de la religion assez fréquente
chez les savants protestants, chez ceux particulièrement
qui, s'étant consacrés à l'étude des origines du dogme
chrétien, estiment que le développement du christianisme
naissant a été commandé par la pensée grecque. Un savant
bien au fait de l'histoire des religions ne saurait partager
cette opinion ; car la religion n'est pas à interpréter
comme une spéculation intellectuelle, il faut partir tout
d'abord des facteurs spécifiquement religieux dont elle

procède.
Cette découverte — si l'on peut sans trop de prétention

l'appeler ainsi — ne doit naturellement pas entraîner
ceux qui l'ont faite et ceux qui l'acceptent à sous-estimer
les grandes personnalités religieuses, ce serait tomber
dans l'autre extrême et sacrifier à la superficialité.
La tradition sur laquelle reposent nos évangiles canoni-



280 GILLIS P.'SON WETTER

ques porte l'empreinte en maints endroits du personnage
historique qui a fait sur les premiers disciples une impression

si profonde qu'il ont revêtu tout ce qu'il savaient
et racontaient de lui de l'éclat de la divinité. Les lettres de

Paul ont pour auteur une personnage historique d'un
tempérament individuel très accentué. Dans la religion
du Nouveau Testament, sans doute, les divers fils
s'enchevêtrent. Mais les deux éléments en jeu — les grandes
personnalités religieuses et les croyances collectives —
ont un égal intérêt et l'on ne saurait comprendre l'un
sans l'autre. Si jusqu'ici dans les milieux « libéraux »

la religion de la masse n'a pas réussi à retenir l'attention
des historiens, le moment est venu de se raviser ; le

monde savant ne saurait se désintéresser plus longtemps
des croyances collectives.

Gillis P:son Wetter.


	Le culte du christianisme primitif et le nouveau testament

