Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 12 (1924)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISCELLANEES

LE FILS DE L HOMME

Georges Duront. Le Fils de 'Homme. Essai historique et critique.

Paris, Fischbacher, 1924. 1 vol. in 8° de 167 p. (1)

M. G. Dupont s’est attaché a élucider 1’énigme de la conscience
messianique du Christ. En §’intitulant le Fils de I’Homme, le Christ
s’est-1l présenté comme le Messie? S’est-il méme donné a lui-méme ce
titre, ou cette expression ne serait-elle pas le fait de la premiére tra-
dition chrétienne, surajoutée a la tradition primitive ? L’expression
le Fils de UHomme ne peut signifier le Messie qu’en la ramenant au
célébre passage Daniel vir 13. Par ce rapprochement le Fils de I’'Homme
désignerait un Messie glorieux, étre surnaturel, descendant des cieux
avec pompe et fracas, pour inaugurer le royaume de Dieu. Son syno-
nyme serait proprement Fils de Dieu, dans le sens ou l’a entendu le
concile de Nicée. Pour d’autres critiques, I’expression de Fils de ’'Homme
mise en rapport avec d’autres passages bibliques (Ps. vim) soulignerait
surtout la fragilité humaine qui servirait d’enveloppe a la gloire mes-
sianique.

Or Plexpression de Daniel n’est pas originellement un titre messia-
nique, et, dans le judaisme postérieur, elle n’a pas non plus été inter-
prétée messianiquement. Il faudrait donc admettre que le terme de
Fils de ’'Homme n’aurait pris sa signification messianique qu’au temps
de Jésus, et en se Pappliquant, le Christ aurait voulu voiler sa messia-
nité tout en laffirmant. « Quelle étrange et incompréhensible diplo-
matie on préte ainsi au divin Mailtre, et comme toutes ces compli-
cations s’accordent mal avec son dme sans détours. » (p. 27)

Pour élucider cet étrange probleme, le seul terrain ol puisse se placer
la critique est le terrain philologique. De ces recherches il résulte que,
dans la langue parlée par Jésus et ses contemporains, fils de '’homme
(bar-enasch) signifie 'homme en général ou un étre humain déterminé
ou non. Il est incontestable, cependant, que 'expression a un sens uni-
formément messianique dans les évangiles. M. Dupont examine a ce
propos, avec un sens exégétique trés averti, de nombreux passages
dans les synoptiques et en dehors des synoptiques; de cet examen

(1) Sur 'ouvrage de M. Dupont, voir aussi, plus haut, les remarques de
M. le professeur Baldensperger, p. 195, note 1. (Réd.)



248 MISCELLANEES

semble ressortir que le terme de Fils de ’'Homme a été introduit en
grande quantité dans les couches récentes de la tradition avec un sens
eschatologique trés accentué. Mais 1l avait déja fait son apparition
aux divers degrés de la rédaction synoptique et jusque dans les plus
anciens ¢léments des logia (p. 111).

A ce moment en effet, le Fils de I’Homme, par une évolution dont
M. Dupont suit soigneusement les étapes, était devenu dans I’eschatolo-
gie julve un personnage apocalyptique, aux traits fortement accusés.
De telle sorte que la question se pose : comment une dme telle que nous
la pressentons en Jésus a-t-elle pu étre identifiée, surtout comment
a-t-elle pu s’identifier elle-méme avec ce produit des réves les plus
matériels du temps ? Faut-il admettre que Jésus, enfant de son siécle,
a versé le contenu de ses expériences religieuses, la conviction de sa
filialité divine dans le moule eschatologique que lui offrait son temps?
Ou bien Jésus, épurant cet idéal messianique contemporain, la-t-il
réduit a ne plus étre qu’'une espérance de 'au-dela. M. Dupont ne s’ar-
réte a aucune de ces conclusions. L’expression de Fils de I'Homme, qui
en araméen signifie homme tout court, n’est devenue un terme messia-
nique que par l'interprétation des croyants. Il faut franchir le pas
devant lequel Bousset a toujours hésité et reconnaitre que, si Jésus
en des circonstances exceptionnelles, a pu parler de lui & la troisiéme
personne et se désigner par « 'homme », 1l ne s’est jamais présenté
ainsi comme Messie. Il faut aller plus loin, selon M. Dupont, et admet-
tre que I'expression n’a jamais été sur les lévres de Jésus. Le mot est
né dans le texte des évangiles d’une erreur de traduction et d’inter-
prétation. En traduisant le mot araméen bar-nascha (homme) par
6 vibg Tob avfgdmou, ON @ commils une monstruosité littéraire. Les chreé-
tiens hellénistes, ne comprenant pas cette énigme, y virent un nom de
Messie, et le combinérent avec I'idée du Fils de I'Homme telle qu’elle
se trouve chez Daniel. Ainsi «la fo1 des premiers chrétiens essaya
d’établir que le Christ, quoique vaincu et supplicié, ou plutdot par son
supplice infamant méme, était bien le Messie attendu » (p. 160). Nous
nous trouvons donc en face de la premiére étape de cette évolution
dogmatique qui, dés le lendemain de la mort de Jésus, travaille a en-
lever le Maitre de Nazareth a la Galilée et a I'histoire pour en faire un
étre métaphysique, siégeant au ciel, a la droite de Dieu.

Nous avons suivi pas & pas, dans ce résumé, 'argumentation de
M. Dupont. Qu'on nous permette de dire que, s1 séduisante que soit
Ihypothése de notre auteur et s1 grande que nous reconnaissions la part
de I’élaboration théologique dans les évangiles, de fortes raisons nous
empéchent d’entrer entiérement dans les vues de M. Dupont. Le terme
de Fils de ’Homme pose une énigme au savant, Cette énigme, en I’état
actuel des choses, pourquoi ne pas la faire bénéficier de la régle, unani-
mement admise en critique: difficilior lectio potior, la legon la plus diffi-



MISCELLANEES 249

cile a comprendre doit étre préférée a celle qui est plus facile? A quel-
ques exceptions prés, 'expression en question n’apparait que dans les
évangiles, et cela dans plus de soixante-dix textes 1ssus de la tradition
primitive. Au point de vue littéraire, I'expression grecque est une in-
compréhension. Peut-on admettre que la tradition postérieure ait ainsi
mis dans la bouche de Jésus une expression dont le sens lui échappait?

Telle est la réserve, toute personnelle, que nous ferons au savant
exposé de M. Dupont. Le rdle du eritique est moins de démontrer une
thése que de proposer une solution entrevue, et il est a craindre que,
dans le domaine qui touche aux origines chrétiennes, bien des inter-
rogations restent en suspens. Cela ne doit pas décourager les chercheurs,
comme cela n’a pas découragé M. Dupont. Il a prouvé par son travail
une maitrisse des questions scientifiques que la Faculté de Genéve
s’est plue a reconnaitre en lui conférant le grade de licencié en théologie,
A coté de ce mérite d’érudition, 1l en est un autre qu’il convient de re-
lever. Nous voulons parler de la qualité littéraire du livre. Nous avons
été sensible a la langue limpide, soignée, éloquente souvent de ce
travail. Et cela déja est un hemmage a la figure de beauté et de dou-
leur qui fait 'objet du livre. Fra Angelico demandait a son prieur de
bénir ses pinceaux. Et celul qui, savant ou pasteur, doit parler de Jésus,
n’est-1l pas engagé a faire hommage a celur qui fut la parfaite beauté
d’une écriture sans reproches? Remercions donc le savant et I'écrivain,
dont le double labeur fait honneur & notre protestantisme.

Alfred WauTiER D’ AYGALLIERS.

LE MOUVEMENT DES IDEES AU SEIN DE I.’ANGLICANISME

R. D. Ricuarpson. The Causes of the present Conflict of Ideals in the
Church of England. London, John Murray, 1923, 1 vol. in-12. de

v, 251 p.

Cet excellent petit livre mériterait mieux qu’'une courte mention
bibliographique. Il fait partie de la collection : The Modern Church-
man’s Library, qui cherche a exposer, dans des volumes brefs et acces-
sibles au laique, les problémes de pensée religieuse et de critique biblique
que tout homme réfléchi se pose de nos jours. L’esprit qui anime cette
série de publications est libéral et fonciérement pieux; les écrivains
sont convaincus, mais sans exclusivisme, de la légitimité de la forme
anglicane du christianisme et du réle particulier que leur Eglise est
appelée a jouer parmi les autres Eglises chrétiennes.

L’auteur du présent ouvrage commence par montrer que toute reli-
gion a besoin d’un principe d’autorité et que, dans le christianisme,
tour a tour I’Eglise, la Bible et I’esprit humain dans ses manifes-



250 MISCELLANEES

tations diverses (raison, sens moral, sens spirituel) ont été considérés
comme incorporant cette autorité absolue. Or I'Eglise, si elle est
revétue de ce caractére, devient une autorité ecclésiastique, ayant
non seulement une mission spirituelle et morale, mais aussi des pré-
tentions a P'infaillibilité dans le domaine intellectuel : c’est le catho-
licisme romain. La Bible, employée sans discernement et servant
d’autorité infaillible, engendre une foule de sectes fissipares, dont
chacune repose sur son interprétation individuelle de certains textes
bibliques : ¢’est I'histoire du protestantisme avec ses divisions infinies
et son manque d’unité organique. Le rationalisme, lui, prend la raison
(au sens étroit du mot) comme seule autorité et en arrive 4 un théisme
ou & un déisme purement éthique, dont l'unitarisme est 'exemple
typique. Enfin le mysticisme, qui repousse toute tradition et qui
reconnait la «lumiére intérieure » comme autorité unique, aboutit
logiquement a la position des Quakers ; les mystiques purs sont en
dehors du christianisme organisé et, dans la mesure ou ils s’organisent,
ils renient leur principe initial et démontrent l'insuffisance du sens
spirituel, lorsqu’il est livré a ses seules ressources.

M. Richardson montre ensuite ces divers principes d’autorité &
Pceuvre dans I'histoire religieuse anglaise depuis la Réformation jus-
qu’a nos jours. Il s’attache spécialement a I'Eglise anglicane ; mais les
Eglises non-conformistes issues des luttes du dix-septiéme siécle (pres-
bytérianisme, congrégationalisme, baptisme), les controverses déistes
et autres du dix-huitiéme siécle, ainsi que la sécession méthodiste,
sont étudiées et examinées au point de vue du principe d’autorité.
Dans une esquisse rapide, aux traits fermes et précis, 'auteur nous
méne jusqu’a nos jours et montre comment les divers partis angh-
cans de 'heure actuelle, dans la mesure ou ils sont intolérants, ont
le tort de mettre 'accent trop exclusivement sur I'une ou l'autre des
autorités que nous venons de nommer : les anglo-cathohques sur
la tradition ecclésiastique, les Evangelicals de vieille roche sur I'inspi-
ration de la lettre biblique, les libéraux doctrinaires sur la raison ou
le sens moral. Il faut, dit M. Richardson, donner de 'importance a la
tradition, trop négligée par les Eglises protestantes. La Bible, d’autre
part, occupera toujours une position unique, comme source historique
de la révélation chrétienne. Mais ’autorité supréme sera la « conscience
spirituelle », qui lie la conscience morale et la raison en une unité
supérieure et qui aboutit ainsi & une synthése de la personnalité hu-
maine. C’est sur ces bases que se constituera I'Eglise chrétienne vrai-
ment catholique de I’avenir.

Ce livre est en somme une application et une démonstration, sur la
base de I'histoire anglaise, des idées qu’Auguste Sabatier a développées
dans son ouvrage : Les religions d’autorité et la religion de Uesprit.
M. Richardson cite souvent Sabatier. Mais on peut s’étonner de ne



MISCELLANEES 251

trouver nulle part le nom d’Ernst Troeltsch. Il est impossible d’écrire
un livre sur le développement de la pensée religieuse en Europe sans
tenir compte des théories de ce penseur, qui considérait la Réforme
moins comme la source du monde moderne que comme le développe-
ment naturel et la transformation de l'i"dée du moyen 4ge. En fait,
M. Richardson doit connaitre la pensée de Troeltsch indirectement en
tout cas, comme le prouvent certains auteurs cités dans son index
bibliographique.

On pourrait aussi reprocher a M. Richardson de n’avoir pas assez
serré sa définition de la « conscience spirituelle ». Il y a la un flottement,
au moins apparent, dans sa pensée. Evidemment, il n’entend pas don-
ner aux émotions et aux sentiments, a ’exclusion de la raison et du
sens moral, autorité supréme en matiére religieuse. Mais on ne voit
pas bien le role qu’il attribue au sentiment dans la connaissance reli-
gieuse. Sans doute, une définition plus exacte de ce qu’il entend
par « sens rationnel » et « sens moral » donnerait-elle plus de clarté
et de précision a sa notion du « sens spirituel » ou de la « conscience
spirituelle »,

Tous ceux qu'intéresse 'histoire de la pensée religieuse en Angle-
terre liront ce livre avec intérét et profit. L’auteur, par la forme qu'’il
donne a sa pensée, incite a la réflexion : ce n’est pas un des moindres

mérites de ce volume.
Robert WERNER.

LA PENSEE DE RUDOLF OTTO

Auguste-A. Lemaitre. La pensée religieuse de Rudolf Otto et le mysté-re
du divin. Lausanne, La Concorde, 1924, 1 vol. in-8 de 190 p.

Il est des livres intraduisibles en francais. L’ouvrage capital du pro-
fesseur Rudolf Otto, Das Heilige, dont nous avons parlé ici méme 'an
dernier(1), nous parait étre de ce nombre. A 'appui de ce jugement,
nous pourrions avancer de nombreuses raisons. Nous nous bornerons a
en citer deux, péremptoires a notre avis: La terminologie de M. Otto
est s1 spéciale, tout d’abord, qu’elle ne saurait étre traduite sans autre
dans une langue aussi exacte, aussi sévére, dirions-nous, que le frangais
En second lieu, 'ouvrage tel qu’il se présente actuellement (nous avons
en main la 9¢ édition) souffre d’un grave défaut de composition. L’au-
teur n’a pas refondu son livre & chaque édition. Il s’est borné a des
adjonctions successives, Ces Beilagen, intéressantes & coup sir, forment
aujourd’hui & elles seules prés de la moitié du volume. Un lecteur fran-
¢als aurait peine, croyons-nous, a accepter un livre aussi peu composé.

Cela étant, il nous faut savoir gré, d’une facon trés particuliére, &

(1) Voir n°® 46, janvier-mars 1923, p. 42 et suiv.



252 MISCELLANEES

M. le pasteur Lemaitre de la belle étude qu’il vient de nous donner sur
la pensée religieuse de M. Otto. Dans ces pages, solides et claires, le lec-
teur francais trouvera d’abord une introduction, concise. L’auteur y
passe en revue les diverses publications du professeur de Marbourg,
et s’attache & déterminer sa parenté spirituelle : Schlelermacher, Fries,
la mystique hindoue, telles sont les trois sources auxquelles M. Otto
a surtout puisé. Aprés quoil vient un résumeé, trés complet, de Das
Heilige. Enfin, des remarques critiques.

M. Lemaitre s’incline devant les mérites incontestables du professeur
Otto. Il met en relief, d’'une fagon fort heureuse, 'apport positif de
cette pensée si riche et & accent s1 prefondément religienx. Mais 1l fait
aussi de nombreuses réserves. La compétence et la place nécessaires
nous manquent pour les discuter toutes ici. Nous aimerions nous arréter
a la critique essentielle. « Philosophe de I'irrationnel, dit M. Lemaitre,
Otto a passé a coté de la vérité en ne comprenant pas suffisamment que
le plus grand mystére, en religion, n’est pas le Dieu caché, mais au
contraire le Dieu révélé. »

Pareil reproche serait bien grave s’il était fondé. Mais il porte a faux,
a notre sens, parce que M. Lemaitre parait demander a M. Otto non
pas plus, mais autre chose que ce qu’il a voulu nous donner.

M. Otto le dit trés nettement dans la premiére page de son livre:
Nous nommons «rationnel» tout objet susceptible d’une définition
claire. Ce n’est peut-étre pas le sens donné ordinairement a ce terme.
Mais, en somme, peu importe. Toute terminologie est conventionnelle.
Libre a chaque auteur de créer la sienne, a une double condition : définir
ses termes ; s’en tenir scrupuleusement a la définition donnée.

Sur ces points-la, M. Otto nous parait a abri de tout reproche. Clest
précisément parce qu’il est fidéle & sa définition premiére (rationalité =
possibilité d’une traduction verbale) qu’il range la puissance majestueuse
de D:eu parmi les attributs irrationnels de la divinité, et 'amour et la
bonté parmi ses attributs rationnels.

Il y a la, dit M. Lemaitre, « une insupportable confusion », Oui sil'on
donne au terme «rationnel» son sens ordinaire : conforme a la raison,
Non si Pon s’en tient a la définition du professeur de Marbourg.

On le voit : le débat porte tout entier sur une question de terminologie.
C’est donc la terminologie d’Otto que M. Lemaitre devrait attaquer,
pour étre juste, et non point sa conception de la religion.

Loin de nous la pensée de défendre & tout prix le vocabulaire d’un
professeur a qui nous devons beaucoup. Mais M. Otto nous semble avoir
suivi le chemin capable de nous conduire au maximum de clarté, dans
ces questions difficiles. Sa définition du rationnel et de I'irrationnel
Poblige, peut-étre, & rester a la surface des choses. Mais le point de vue
de son critique nous accule & une impasse, croyons-nous. « L’irrationnel
maximum, écrit M. Lemalitre, c’est celui de la Révélation. » Pourquoi



MISCELLANEES 253
cela ? N’est-1l pas naturel, en un sens, et par conséquent rationnel qu’un
Dieu créateur se fasse connaitre a ses créatures ? On le voit : & vouloir
assigner aux termes un sens trop large on se condamne a en demeurer
dans I'arbitraire des jugements individuels.

Si on voulait véritablement aller plus profond que M. Otto, 1l faudrait
pensons-nous, reprendre la question qui nous occupe sous un tout autre
angle : Abandonner résolument la classification des attributs divins en
attributs rationnels et irrationnels, et reconnaitre en chacun de ces
attributs une double face : I'une rationnelle, 'autre irrationnelle. En
d’autres termes : reconnaitre que 'amour de Dieu, par exemple, ou sa
majesté sont accessibles 4 notre entendement en une certaine mesure ;
mais que, toujours, ils le dépassent infiniment. Ne I'oublions pas .
notre Dieu est grand tout a la fois parce qu’il se réveéle a 'homme... et
parce qu’il lui demeure caché.

Edmond Grin.

LA GENESE SPIRITUELLE DE LA RELIGION

Edmund Erwnst. Das Wachstum der Religion aus dem Geiste. Eine
Darstellung des religiosen Apriori. Bern, Haupt, 1924,

’étude — au titre un peu prétentieux — que nous donne M. Ernst
mérite de retenir 'attention .La lecture n’en est pas aisée, et c’est a
travers une suite de discussions souvent ardues et de distinctions sou-
vent subtiles que se dégagent peu a peu les vues originales de 'auteur.

En dépit de sonlangage abstrait, M. Ernst ne se place pas sur le terrain
de la métaphysique intellectualiste, mais bien sur celui de la vie et de
I'expérience. Il veut remonter de I’étude des faits a la connaissance de
I'Esprit actif qui les domine.

Sa critique sévére et serrée des deux grandes tentatives contem-
poraines de Troeltsch et d’Otto nous étonne souvent. Il est permis de
dire que Troeltsch a mieux vu les problémes théologiques qu’il ne les
a résolus ; mais n’y a-t-il pas injustice & supposer que ce grand esprit
n’a saisi la religion que du dehors, et ne possédait pas ce qu’il cherchait
a décrire ? L’incapacité d’aboutir ne tient-elle pas chez lui a la richesse
méme de son information et de sa pensée, et est-elle assez manifeste
pour permettre de classer dans les agnostiques sceptiques le théologien
qui nous a donné les plus fortesraisons de voir dansla religion une forme
irréductible de I’Esprit, une puissance cardinale de I’histoire ?

I1 est plus aisé encore de dénoncer les faiblesses de la théorie d’Otto,
ses lacunes, sesimprécisions. Encore faudrait-il expliquer, autrement que
par un réveil du sentimentalisme romantique, I'impression de vérité et
de profondeur que Das Hetlige a produite sur les théologiens d’aujour-
d’hui. Pour M. Ernst, Otto décrit avant tout des états de conscience



254 MISCELLANEES

primitifs, dans lesquels dominent la sensibilité et I'instinct ; la notion
du «sacré », dépouillée de tout contenu éthique et de toute forme ratio-
nelle, est par 12 méme doublement soustraite a I'appréhension de la
pensée, et réduite a n’étre qu’'un z mystérieux ! Otto partirait, pour
construire sa théorie, de I’étude de sentiments tout individuels, d’états
psychiques extraordinaires et méme illusoires. Et ceci méme implique-
rait I'abandon de la vraie religion qui veut I’union du divin et de ’hu-
main, 'action organique de Dieu dans la conscience humaine. M. Ernst
n’a pas été capable, vis-a-vis d’Otto, de ce minimum de sympathie
spirituelle, qui lui aurait permis de reconnaitre en tout cas la valeur
psychologique des études d’Otto. Que la notion centrale du «sacré » ap-
paraisse complexe et artificielle, cela est possible. Mais y a-t-1l une mé-
thode d’opérer abstraitement sur le vivant qui soit absolument a I’abri
de ce reproche d’artifice ?

Il ne semble pas que celle de M. Ernst puisse prétendre a ce pr1v1lerre
Sa position personnelle peut paraitre forte, de par 'armature logique
dont 1l entoure toutes ses démarches ; elle est certainement évangélique
par l'accentuation résolue du facteur moral, et bien moderne — trop
peut-étre — par le culte qu’il professe non seulement pour la religion-
vie, mais aussi pour la religion qui aboutit aux réalisations pratiques et
visibles. Que tel soit le but, nous 'accordons ; que tel soit le critére de
la vie religieuse, nous en doutons. M. Ernst est guidé ic1 moins par sa
fidélité a ’Evangile, que par sa vue générale du monde et de la vie,
esquissée dans la seconde partie de son ouvrage.

La religion veut que ’homme pénétre la réalité et la transforme par
son action. Sujet connaissant, j’observe la réalité extérieure, et la science
m’aide & introduire cette réalité dans ma conscience. Homme religieux,
Jaspire a la réalisation de la vérité spirituellement reconnue. Il faut
donc qu’il y ait correspondance entre les formes de la religion et les
formes de la réalité objective.

La nature inorganique est soumise a des forces mécaniques, qui se
retrouvent aussi dans la conscience humaine. L’esprit créateur fabrique
la machine, et énonce les régles de la logique formelle, celles du droit et
de la vie socmle. La civilisation technique continue le mécanisme de la
nature inanimée, et ¢’est la religion seule qui réclame une moralisation
de la logique et du droit.

La nature organique, elle, échappe a la pensée mécaniste. Est-ce a
a dire que nous ne puissions aspirer aucunement & connaitre le vivant?
Non, si nous croyons & la valeur positive de la connaissance par para-
boles. Cette connaissance a une portée objective, elle n’est pas basée
sur le sentiment, instable et subjectif. Son secret réside dans I'univer-
selle parenté des vivants ; le méme Esprit anime les formes de tous les
etres organisés, depuis le végétal jusqu’a I’étre humain. Tous nos sens,
tout notre étre physique, restent prisonniers du monde inorganique et



MISCELLANEES 256

mécanique, et ne nous mettent en rapport qu’avec 'extérieur des étres.
Mais la conscience humaine peut s’élever a I'état d’organisme spirituel
et reconnaitre alors dans la nature vivante les mémes phénoménes
qu’elle observe en elle-méme.

De la cette conséquence: la conscience religieuse doit former des
paraboles ; c’est la son mode d’expression normal. Ces paraboles auront
un degré de vérité proportionné a la qualité de esprit qui les forme, et
qui doit étre lul-méme animé du seul désir de la vérité.

Le christianisme fait commencer le salut par I'habitation du Christ
dans 'ame ; la conscience individuelle est donc appelée a fournir une
illustration parabolique de la force vivante qui est en Christ. Sans doute
les instincts d’une vie inférieure entrent en lutte avec le Christ intérieur;
mais ce dernier remporte la victoire. Victoire individuelle sur I'orga-
nisme animal de ’homme ; victoire générale — objet de l'espérance
chrétienne — par laquelle la brutalité dans le régne animal est appelée
a céder un jour a l'esprit du Christ. (Voir Esaie x1 1-9; Marc 1 13
Rom. vir 19-22. Cf. Frangois d’Assise et Sundar Singh.)

Le caractére sauvage et redoutable du monde animal est I'image du
degré d’évolution spirituelle, encore bien bas, auquel s’attarde notre
humanité. -

Voila certes des conclusions imprévues. La piété bouddhique ; la
philosophie de Schopenhauer; la notion du Royaume de Dieu sur
la terre, semblent avoir inspiré M. Ernst, beaucoup plus que les théolo-
giens allemands qu’il étudie. A le voir s’engager ainsi sur une voie si
inattendue, nous comprenons mieux qu’il n’ait trouvé aucune vraie
satisfaction auprés d’'un solide historien comme Troeltsch, ou d’un
mystique comme Otto. Le lien entre la partie critique et la partie posi-
tive de son étude est décidément trop lache au gré du lecteur. Mais
celui-ci ne se séparera pas de cet opuscule sans éprouver la satisfaction
d’avolr rencontré un penseur original 4prement épris de vérité.

A. LeEMaAITRE.

LE PROBLEME DES APTITUDES

Edouard Crararkpe. Comment diagﬁostiguer les aptitudes chez les
écoliers ? (Bibliotheque de philosophie scientifique.) Paris, Flamma-
rion, 1924, Un vol. de 300 p. in-12,

Si I'on songe a la variété et a la complexité de la vie psychique, on
se rend aisément compte de la difficulté qu’il y a a instituer des tests
vraiment révélateurs d’une aptitude donnée. M. Claparéde le sait mieux
que personne. « Le probleme des aptitudes, dit-1l dans sa préface, est
encore enveloppé d’obscurité. Pour I'heure, on n’avance guére qu'en
tatonnant. »



256 MISCELLANEES

Toutefois quelques résultats précieux ont été déja obtenus, et cela
en grande partie griace aux efforts de M. Claparéde lui-méme et de ses
collaborateurs a I'Institut J.-J. Rousseau, Pierre Bovet, Jean Piaget et
MUle Descceudres.

Ces résultats, M. Claparede les expose avec beaucoup de prudence
et de perspicacité ; pour les grouper d’une fagon quelque peu systéma-
tique, 1l introduit, comme 1l Pavait déja fait dans sa Psychologie de
Uenfant une classification raisonnée des plus heureuses.

Il commence par définir ce qu’est une aptitude. « La notion d’aptitude
dit-il, contient trois idées essentielles : I'idée de rendement, 'idée de
différenciation individuelle, I'idée de disposition naturelle. »

Cette définition permet de distinguer les tests d’dge ou de dévelop-
pement et les tests d’aptitude. Les premiers renseignent sur le niveau
mental, les seconds sur la physionomie mentale. Celle-ci & son tour
comprend divers aspects, suivant qu’elle vise & caractériser 'intelligence
en général ou telle aptitude particuliére (mémoire, invention, etc.).

Les tests employés pour mettre en lumiére le niveau mental ou la
physionomie mentale sont aussi variés qu’ingénieux. M. Claparéde a
soin d’insister (p. 218) sur les précautions & prendre pour les utiliser,
sur 'arbitraire inévitable que peut comporter leur interprétation.

Nous aimerions pouvoir citer au long quelques-unes des expériences
décrites par M. Claparéde pour montrer I'ingénieuse simplicité des
procédés qu’il emploie et la maitrise avec laquelle il domine le sujet.
Nous aimerions aussi pouvoir souligner I'intérét que présentent ses
définitions sur la nature de l'intelligence et du concept, celle-ci entre
autres : « Un concept, pourrait-on dire, est une possibilité permanente
de réaction » (p. 222), Cette définition éminemment suggestive au point
de vue psychologique est-elle suffisante pour caractériser le réle logique
du concept ? Une discussion sur ce point serait intéressante, mais elle
nous entrainerait hors des limites d’un simple compte rendu bibliogra-
phique.

Par la richesse de sa documentation, par la clarté de son plan, par
la prudence de ses méthodes comme aussi par la synthése qu’il donne
de matériaux jusqu'alors dispersés dans de nombreuses revues, le
livre de M. Claparéde comble une réelle lacune et rend un service
signalé 4 la psychologie expérimentale.

Ar. R,



	Miscellanées

