
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

LE FILS DE L HOMME

Georges Dupont. Le Fils de l'Homme. Essai historique et critique.
Paris, Fischbacher, 1924. 1 vol. in 8° de 167 p. (1)

M. G. Dupont s'est attaché à élucider l'énigme de la conscience
messianique du Christ. En s'intitulant le Fils de l'Homme, le Christ
s'est-il présenté comme le Messie? S'est-il même donné à lui-même ce

titre, ou cette expression ne serait-elle pas le fait de la première
tradition chrétienne, surajoutée à la tradition primitive L'expression
le Fils de l'Homme ne peut signifier le Messie qu'en la ramenant au
célèbre passage Daniel vu 13. Par ce rapprochement le Fils de l'Homme
désignerait un Messie glorieux, être surnaturel, descendant des cieux
avec pompe et fracas, pour inaugurer le royaume de Dieu. Son

synonyme serait proprement Fils de Dieu, dans le sens où l'a entendu le
concile de Nicée. Pour d'autres critiques, l'expression de Fils de l'Homme
mise en rapport avec d'autres passages bibliques (Ps. vin) soulignerait
surtout la fragilité humaine qui servirait d'enveloppe à la gloire
messianique.

Or l'expression de Daniel n'est pas originellement un titre messianique,

et, dans le judaïsme postérieur, elle n'a pas non plus été
interprétée messianiquement. Il faudrait donc admettre que le terme de
Fils de l'Homme n'aurait pris sa signification messianique qu'au temps
de Jésus, et en se l'appliquant, le Christ aurait voulu voiler sa messianité

tout en l'affirmant. « Quelle étrange et incompréhensible diplomatie

on prête ainsi au divin Maître, et comme toutes ces complications

s'accordent mal avec son âme sans détours. » (p. 27)
Pour élucider cet étrange problème, le seul terrain où puisse se placer

la critique est le terrain philologique. De ces recherches il résulte que»
dans la langue parlée par Jésus et ses contemporains, fils de l'homme
(bar-enasch) signifie l'homme en général ou un être humain déterminé
ou non. Il est incontestable, cependant, que l'expression a un sens
uniformément messianique dans les évangiles. M. Dupont examine à ce

propos, avec un sens exégétique très averti, de nombreux passages
dans les synoptiques et en dehors des synoptiques ; de cet examen

(1) Sur l'ouvrage de M. Dupont, voir aussi, plus haut, les remarques de
M. le professeur Baldensperger, p. 195, note 1. (Réd.)



248 MISCELLANEES

semble ressortir que le terme de Fils de l'Homme a été introduit en

grande quantité dans les couches récentes de la tradition avec un sens

eschatologique très accentué. Mais il avait déjà fait son apparition
aux divers degrés de la rédaction synoptique et. jusque dans les plus
anciens éléments des logia (p. 111).

A ce moment en effet, le Fils de l'Homme, par une évolution dont
M. Dupont suit soigneusement les étapes, était devenu dans l'eschatologie

juive un personnage apocalyptique, aux traits fortement accusés.
De telle sorte que la question se pose : comment une âme telle que nous
la pressentons en Jésus a-t-elle pu être identifiée, surtout comment
a-t-elle pu s'identifier elle-même avec ce produit des rêves les plus
matériels du temps Faut-il admettre que Jésus, enfant de son siècle,
a versé le contenu de ses expériences religieuses, la conviction de sa

filialité divine dans le moule eschatologique que lui offrait son temps?
Ou bien Jésus, épurant cet idéal messianique contemporain, Pa-t-il
réduit à ne plus être qu'une espérance de l'au-delà. M. Dupont ne s'arrête

à aucune de ces conclusions. L'expression de Fils de l'Homme, qui
en araméen signifie homme tout court, n'est devenue un terme messianique

que par l'interprétation des croyants. Il faut franchir le pas
devant lequel Bousset a toujours hésité et reconnaître que, si Jésus

en des circonstances exceptionnelles, a pu parler de lui à la troisième

personne et se désigner par « l'homme », il ne s'est jamais présenté
ainsi comme Messie. Il faut aller plus loin, selon M. Dupont, et admettre

que l'expression n'a jamais été sur les lèvres de Jésus. Le mot est
né dans le texte des évangiles d'une erreur de traduction et
d'interprétation. En traduisant le mot araméen bar-nascha (homme) par
ô vi'oç toC mfjp'JiTTo-j, on a commis une monstruosité littéraire. Les chrétiens

hellénistes, ne comprenant pas cette énigme, y virent un nom de

Messie, et le combinèrent avec l'idée du Fils de l'Homme telle qu'elle
Ge trouve chez Daniel. Ainsi « la foi des premiers chrétiens essaya
d'établir que le Christ, quoique vaincu et supplicié, ou plutôt par son
supplice infamant même, était bien le Messie attendu » (p. 160). Nous

nous trouvons donc en face de la première étape de cette évolution
dogmatique qui, dès le lendemain de la mort de Jésus, travaille à

enlever le Maître de Nazareth à la Galilée et à l'histoire pour en faire un
être métaphysique, siégeant au ciel, à la droite de Dieu.

Nous avons suivi pas à pas, dans ce résumé, l'argumentation de

M. Dupont. Qu'on nous permette de dire que, si séduisante que soit
l'hypothèse de notre auteur et si grande que nous reconnaissions la part
de l'élaboration théologique dans les évangiles, de fortes raisons nous
empêchent d'entrer entièrement dans les vues de M. Dupont. Le terme
de Fils de l'Homme pose une énigme au savant. Cette énigme, en l'état
actuel des choses, pourquoi ne pas la faire bénéficier de la règle,
unanimement admise en critique : difßcilior lectio potior, la leçon la plus diffi-



MISCELLANEES 249

eile à comprendre doit être préférée à celle qui est plus facile? A quelques

exceptions près, l'expression en question n'apparaît que dans les

évangiles, et cela dans plus de soixante-dix textes issus de la tradition
primitive. Au point de vue littéraire, l'expression grecque est une
incompréhension. Peut-on admettre que la tradition postérieure ait ainsi
mis dans la bouche de Jésus une expression dont le sens lui échappait?

Telle est la réserve, toute personnelle, que nous ferons au savant
exposé de M. Dupont. Le rôle du critique est moins de démontrer une
thèse que de proposer une solution entrevue, et il est à craindre que,
dans le domaine qui touche aux origines chrétiennes, bien des

interrogations restent en suspens. Cela ne doit pas décourager les chercheurs,
comme cela n'a pas découragé M. Dupont. Il a prouvé par son travail
une maîtrisse des questions scientifiques que la Faculté de Genève
s'est plue à reconnaître en lui conférant le grade de licencié en théologie.
A côté de ce mérite d'érudition, il en est un autre qu'il convient de
relever. Nous voulons parler de la qualité littéraire du livre. Nous avons
été sensible à la langue limpide, soignée, éloquente souvent de ce
travail. Et cela déjà est un hommage à la figure de beauté et de douleur

qui fait l'objet du livre. Fra Angelico demandait à son prieur de

bénir ses pinceaux. Et celui qui, savant ou pasteur, doit parler de Jésus,
n'est-il pas engagé à faire hommage à celui qui fut la parfaite beauté
d'une écriture sans reproches? Remercions donc le savant et l'écrivain,
dont le double labeur fait honneur à notre protestantisme.

Alfred Wautier d'Aygalliers.

LE MOUVEMENT DES IDEES AU SEIN DE L ANGLICANISME

R. D. Richardson. The Causes of the present Conflict of Ideals in the

Church of England. London, John Murray, 1923, 1 vol. in-12. de

vni, 251 p.

Cet excellent petit livre mériterait mieux qu'une courte mention
bibliographique. Il fait partie de la collection : The Modem Churchman

s Library, qui cherche à exposer, dans des volumes brefs et accessibles

au laïque, les problèmes de pensée religieuse et de critique biblique
que tout homme réfléchi se pose de nos jours. L'esprit qui anime cette
série de publications est libéral et foncièrement pieux ; les écrivains
sont convaincus, mais sans exclusivisme, de la légitimité de la forme
anglicane du christianisme et du rôle particulier que leur Eglise est
appelée à jouer parmi les autres Eglises chrétiennes.

L'auteur du présent ouvrage commence par montrer que toute
religion a besoin d'un principe d'autorité et que, dans le christianisme,
tour à tour l'Eglise, la Bible et l'esprit humain dans ses manifes-



250 MISCELLANEES

tations diverses (raison, sens moral, sens spirituel) ont été considérés
comme incorporant cette autorité absolue. Or l'Eglise, si elle est
revêtue de ce caractère, devient une autorité ecclésiastique, ayant
non seulement une mission spirituelle et morale, mais aussi des
prétentions à l'infaillibilité dans le domaine intellectuel : c'est le
catholicisme romain. La Bible, employée sans discernement et servant
d'autorité infaillible, engendre une foule de sectes fissipares, dont
chacune repose sur son interprétation individuelle de certains textes
bibliques : c'est l'histoire du protestantisme avec ses divisions infinies
et son manque d'unité organique. Le rationalisme, lui, prend la raison
(au sens étroit du mot) comme seule autorité et en arrive à un théisme
ou à un déisme purement éthique, dont l'unitarisme est l'exemple
typique. Enfin le mysticisme, qui repousse toute tradition et qui
reconnaît la « lumière intérieure » comme autorité unique, aboutit
logiquement à la position des Quakers ; les mystiques purs sont en
dehors du christianisme organisé et, dans la mesure où ils s'organisent,
ils renient leur principe initial et démontrent l'insuffisance du sens

spirituel, lorsqu'il est livré à ses seules ressources.
M. Richardson montre ensuite ces divers principes d'autorité à

l'œuvre dans l'histoire religieuse anglaise depuis la Réformation
jusqu'à nos jours. Il s'attache spécialement à l'Eglise anglicane ; mais les

Eglises non-conformistes issues des luttes du dix-septième siècle
(presbytérianisme, congrégationalisme, baptisme), les controverses déistes
et autres du dix-huitième siècle, ainsi que la sécession méthodiste,
sont étudiées et examinées au point de vue du principe d'autorité.
Dans une esquisse rapide, aux traits fermes et précis, l'auteur nous
mène jusqu'à nos jours et montre comment les divers partis anglicans

de l'heure actuelle, dans la mesure où ils sont intolérants, ont
le tort de mettre l'accent trop exclusivement sur l'une ou l'autre des

autorités que nous venons de nommer : les anglo-catholiques sur
la tradition ecclésiastique, les Evangelicals de vieille roche sur l'inspiration

de la lettre biblique, les libéraux doctrinaires sur la raison ou
le sens moral. Il faut, dit M. Richardson, donner de l'importance à la
tradition, trop négligée par les Eglises protestantes. La Bible, d'autre
part, occupera toujours une position unique, comme source historique
de la révélation chrétienne. Mais l'autorité suprême sera la « conscience

spirituelle », qui lie la conscience morale et la raison en une unité
supérieure et qui aboutit ainsi à une synthèse de la personnalité
humaine. C'est sur ces bases que se constituera l'Eglise chrétienne
vraiment catholique de l'avenir.

Ce livre est en somme une application et une démonstration, sur la
base de l'histoire anglaise, des idées qu'Auguste Sabatier a développées
dans son ouvrage : Les religions d'autorité et la religion de l'esprit.
M. Richardson cite souvent Sabatier. Mais on peut s'étonner de ne



MISCELLANEES 251

trouver nulle part le nom d'Ernst Troeltsch. Il est impossible d'écrire
un livre sur le développement de la pensée religieuse en Europe sans
tenir compte des théories de ce penseur, qui considérait la Réforme
moins comme la source du monde moderne que comme le développement

naturel et la transformation de l'idée du moyen âge. En fait,
M. Richardson doit connaître la pensée de Troeltsch indirectement en

tout cas, comme le prouvent certains auteurs cités dans son index
bibliographique.

On pourrait aussi reprocher à M. Richardson de n'avoir pas assez
serré sa définition de la « conscience spirituelle ». Il y a là un flottement,
au moins apparent, dans sa pensée. Evidemment, il n'entend pas donner

aux émotions et aux sentiments, à l'exclusion de la raison et du
sens moral, l'autorité suprême en matière religieuse. Mais on ne voit
pas bien le rôle qu'il attribue au sentiment dans la connaissance
religieuse. Sans doute, une définition plus exacte de ce qu'il entend

par « sens rationnel » et « sens moral » donnerait-elle plus de clarté
et de précision à sa notion du « sens spirituel » ou de la « conscience

spirituelle ».

Tous ceux qu'intéresse l'histoire de la pensée religieuse en Angleterre

liront ce livre avec intérêt et profit. L'auteur, par la forme qu'il
donne à sa pensée, incite à la réflexion : ce n'est pas un des moindres
mérites de ce volume.

Robert Werner.

LA PENSEE DE RUDOLF OTTO

Auguste-A. Lemaître. La pensée religieuse de Rudolf Otto et le mystère
du divin. Lausanne, La Concorde, 1924. 1 vol. in-8 de 190 p.

Il est des livres intraduisibles en français. L'ouvrage capital du
professeur Rudolf Otto, Das Heilige, dont nous avons parlé ici même l'an
dernier(l), nous paraît être de ce nombre. A l'appui de ce jugement,
nous pourrions avancer de nombreuses raisons. Nous nous bornerons à

en citer deux, péremptoires à notre avis : La terminologie de M. Otto
est si spéciale, tout d'abord, qu'elle ne saurait être traduite sans autre
dans une langue aussi exacte, aussi sévère, dirions-nous, que le français
En second lieu, l'ouvrage tel qu'il se présente actuellement (nous avons
en main la 9e édition) souffre d'un grave défaut de composition. L'auteur

n'a pas refondu son livre à chaque édition. Il s'est borné à des

adjonctions successives. Ces Beilagen, intéressantes à coup sûr, forment
aujourd'hui à elles seules près de la moitié du volume. Un lecteur français

aurait peine, croyons-nous, à accepter un livre aussi peu composé.
Cela étant, il nous faut savoir gré, d'une façon très particulière, à

(1) Voir n° 46, janvier-mars 1923, p. 42 et suiv.



252 miscellanées

M. le pasteur Lemaître de la belle étude qu'il vient de nous donner sur
la pensée religieuse de M. Otto. Dans ces pages, solides et claires, le
lecteur français trouvera d'abord une introduction, concise. L'auteur y
passe en revue les diverses publications du professeur de Marbourg,
et s'attache à déterminer sa parenté spirituelle : Schleiermacher, Fries,
la mystique hindoue, telles sont les trois sources auxquelles M. Otto
a surtout puisé. Après quoi vient un résumé, très complet, de Das
Heilige. Enfin, des remarques critiques.

M. Lemaître s'incline devant les mérites incontestables du professeur
Otto. Il met en relief, d'une façon fort heureuse, l'apport positif de

cette pensée si riche et à l'accent si profondément religieux. Mais il fait
aussi de nombreuses réserves. La compétence et la place nécessaires

nous manquent pour les discuter toutes ici. Nous aimerions nous arrêter
à la critique essentielle. « Philosophe de l'irrationnel, dit M. Lemaître,
Otto a passé à côté de la vérité en ne comprenant pas suffisamment que
le plus grand mystère, en religion, n'est pas le Dieu caché, mais au
contraire le Dieu révélé. »

Pareil reproche serait bien grave s'il était fondé. Mais il porte à faux,
à notre sens, parce que M. Lemaître paraît demander à M. Otto non
pas plus, mais autre chose que ce qu'il a voulu nous donner.

M. Otto le dit très nettement dans la première page de son livre :

Nous nommons «rationnel» tout objet susceptible d'une définition
claire. Ce n'est peut-être pas le sens donné ordinairement à ce terme.
Mais, en somme, peu importe. Toute terminologie est conventionnelle.
Libre à chaque auteur de créer la sienne, à une double condition : définir
ses termes ; s'en tenir scrupuleusement à la définition donnée.

Sur ces points-là, M. Otto nous paraît à l'abri de tout reproche. C'est
précisément parce qu'il est fidèle à sa définition première (rationalité
possibilité d'une traduction verbale) qu'il range la puissance majestueuse
de Dieu parmi les attributs irrationnels de la divinité, et l'amour et la
bonté parmi ses attributs rationnels.

Il y a là, dit M. Lemaître, « une insupportable confusion ». Oui si l'on
donne au terme «rationnel» son sens ordinaire: conforme à la raison.
Non si l'on s'en tient à la définition du professeur de Marbourg.

On le voit : le débat porte tout entier sur une question de terminologie.
C'est donc la terminologie d'Otto que M. Lemaître devrait attaquer,
pour être juste, et non point sa conception de la religion.

Loin de nous la pensée de défendre à tout prix le vocabulaire d'un
professeur à qui nous devons beaucoup. Mais M. Otto nous semble avoir
suivi le chemin capable de nous conduire au maximum de clarté, dans
ces questions difficiles. Sa définition du rationnel et de l'irrationnel
l'oblige, peut-être, à rester à la surface des choses. Mais le point de vue
de son critique nous accule à une impasse, croyons-nous. « L'irrationnel
maximum, écrit M. Lemaître, c'est celui de la Révélation. » Pourquoi



MISCELLANEES 253

cela N'est-il pas naturel, en un sens, et par conséquent rationnel qu'un
Dieu créateur se fasse connaître à ses créatures On le voit : à vouloir
assigner aux termes un sens trop large on se condamne à en demeurer
dans l'arbitraire des jugements individuels.

Si on voulait véritablement aller plus profond que M. Otto, il faudrait
pensons-nous, reprendre la question qui nous occupe sous un tout autre
angle : Abandonner résolument la classification des attributs divins en
attributs rationnels et irrationnels, et reconnaître en chacun de ces

attributs une double face : l'une rationnelle, l'autre irrationnelle. En
d'autres termes : reconnaître que l'amour de Dieu, par exemple, ou sa

majesté sont accessibles à notre entendement en une certaine mesure ;

mais que, toujours, ils le dépassent infiniment. Ne l'oublions pas :

notre Dieu est grand tout à la fois parce qu'il se révèle à l'homme... et

parce qu'il lui demeure caché.
Edmond Grin.

LA GENESE SPIRITUELLE DE LA RELIGION

Edmund Ernst. Das Wachstum der Religion aus dem Geiste. Eine
Darstellung des religiösen Apriori. Bern, Haupt, 1924.

L'étude — au titre un peu prétentieux — que nous donne M. Ernst
mérite de retenir l'attention .La lecture n'en est pas aisée, et c'est à

travers une suite de discussions souvent ardues et de distinctions
souvent subtiles que se dégagent peu à peu les vues originales de l'auteur.

En dépit de son langage abstrait, M. Ernst ne se place pas sur le terrain
de la métaphysique intellectualiste, mais bien sur celui de la vie et de

l'expérience. Il veut remonter de l'étude des faits à la connaissance de

l'Esprit actif qui les domine.
Sa critique sévère et serrée des deux grandes tentatives

contemporaines de Troeltsch et d'Otto nous étonne souvent. Il est permis de

dire que Troeltsch a mieux vu les problèmes théologiques qu'il ne les

a résolus ; mais n'y a-t-il pas injustice à supposer que ce grand esprit
n'a saisi la religion que du dehors, et ne possédait pas ce qu'il cherchait
à décrire L'incapacité d'aboutir ne tient-elle pas chez lui à la richesse
même de son information et de sa pensée, et est-elle assez manifeste

pour permettre de classer dans les agnostiques sceptiques le théologien
qui nous a donné les plus fortes raisons de voir dans la religion une forme
irréductible de l'Esprit, une puissance cardinale de l'histoire

Il est plus aisé encore de dénoncer les faiblesses de la théorie d'Otto,
ses lacunes, ses imprécisions. Encore faudrait-il expliquer, autrement que
par un réveil du sentimentalisme romantique, l'impression de vérité et
de profondeur que Das Heilige a produite sur les théologiens d'aujourd'hui.

Pour M. Ernst. Otto décrit avant tout des états de conscience



254 MISCELLANEES

primitifs, dans lesquels dominent la sensibilité et l'instinct ; la notion
du « sacré », dépouillée de tout contenu éthique et de toute forme rationelle,

est par là même doublement soustraite à l'appréhension de la
pensée, et réduite à n'être qu'un x mystérieux Otto partirait, pour
construire sa théorie, de l'étude de sentiments tout individuels, d'états
psychiques extraordinaires et même illusoires. Et ceci même impliquerait

l'abandon de la vraie religion qui veut l'union du divin et de
l'humain, l'action organique de Dieu dans la conscience humaine. M. Ernst
n'a pas été capable, vis-à-vis d'Otto, de ce minimum de sympathie
spirituelle, qui lui aurait permis de reconnaître en tout cas la valeur
psychologique des études d'Otto. Que la notion centrale du « sacré »

apparaisse complexe et artificielle, cela est possible. Mais y a-t-il une
méthode d'opérer abstraitement sur le vivant qui soit absolument à l'abri
de ce reproche d'artifice

Il ne semble pas que celle de M. Ernst puisse prétendre à ce privilège.
Sa position personnelle peut paraître forte, de par l'armature logique
dont il entoure toutes ses démarches ; elle est certainement évangélique
par l'accentuation résolue du facteur moral, et bien moderne — trop
peut-être — par le culte qu'il professe non seulement pour la religion-
vie, mais aussi pour la religion qui aboutit aux réalisations pratiques et
visibles. Que tel soit le but, nous l'accordons ; que tel soit le critère de
la vie religieuse, nous en doutons. M. Ernst est guidé ici moins par sa
fidélité à l'Evangile, que par sa vue générale du monde et de la vie,
esquissée dans la seconde partie de son ouvrage.

La religion veut que l'homme pénètre la réalité et la transforme par
son action. Sujet connaissant, j'observe la réalité extérieure, et la science
m'aide à introduire cette réalité dans ma conscience. Homme religieux,
j'aspire à la réalisation de la vérité spirituellement reconnue. Il faut
donc qu'il y ait correspondance entre les formes de la religion et les
formes de la réalité objective.

La nature inorganique est soumise à des forces mécaniques, qui se

retrouvent aussi dans la conscience humaine. L'esprit créateur fabrique
fa machine, et énonce les règles de la logique formelle, celles du droit et
de la vie sociale. La civilisation technique continue le mécanisme de la
nature inanimée, et c'est la religion seule qui réclame une moralisation
de la logique et du droit.

La nature organique, elle, échappe à la pensée mécaniste. Est-ce à

à dire que nous ne puissions aspirer aucunement à connaître le vivant?
Non, si nous croyons à la valeur positive de la connaissance par
paraboles. Cette connaissance a une portée objective, elle n'est pas basée

sur le sentiment, instable et subjectif. Son secret réside dans l'universelle

parenté des vivants ; le même Esprit anime les formes de tous les
êtres organisés, depuis le végétal jusqu'à l'être humain. Tous nos sens,
tout notre être physique, restent prisonniers du monde inorganique et



MISCELLANEES 255

mécanique, et ne nous mettent en rapport qu'avec l'extérieur des êtres.
Mais la conscience humaine peut s'élever à l'état d'organisme spirituel,
et reconnaître alors dans la nature vivante les mêmes phénomènes
qu'elle observe en elle-même.

De là cette conséquence : la conscience religieuse doit former des

paraboles ; c'est là son mode d'expression normal. Ces paraboles auront
un degré de vérité proportionné à la qualité de l'esprit qui les forme, et
qui doit être lui-même animé du seul désir de la vérité.

Le christianisme fait commencer le salut par l'habitation du Christ
dans l'âme ; la conscience individuelle est donc appelée à fournir une
illustration parabolique de la force vivante qui est en Christ. Sans doute
les instincts d'une vie inférieure entrent en lutte avec le Christ intérieur ;

mais ce dernier remporte la victoire. Victoire individuelle sur l'organisme

animal de l'homme ; victoire générale — objet de l'espérance
chrétienne — par laquelle la brutalité dans le règne animal est appelée
à céder un jour à l'esprit du Christ. (Voir Esaïe xi 1-9 ; Marc ï 13 ;

Rom. vu 19-22. Cf. François d'Assise et Sundar Singh.)
Le caractère sauvage et redoutable du monde animal est l'image du

degré d'évolution spirituelle, encore bien bas, auquel s'attarde notre
humanité.

Voilà certes des conclusions imprévues. La piété bouddhique ; la
philosophie de Schopenhauer ; la notion du Royaume de Dieu sur
la terre, semblent avoir inspiré M. Ernst, beaucoup plus que les théologiens

allemands qu'il étudie. A le voir s'engager ainsi sur une voie si

inattendue, nous comprenons mieux qu'il n'ait trouvé aucune vraie
satisfaction auprès d'un solide historien comme Troeltsch, ou d'un
mystique comme Otto. Le lien entre la partie critique et la partie positive

de son étude est décidément trop lâche au gré du lecteur. Mais
celui-ci ne se séparera pas de cet opuscule sans éprouver la satisfaction
d'avoir rencontré un penseur original âprement épris de vérité.

A. Lemaître.

LE PROBLEME DES APTITUDES

Edouard Claparède. Comment diagnostiquer les aptitudes chez les

écoliers (Bibliothèque de philosophie scientifique.) Paris, Flammarion,

1924. Un vol. de 300 p. in-12.

Si l'on songe à la variété et à la complexité de la vie psychique, on
se rend aisément compte de la difficulté qu'il y a à instituer des tests
vraiment révélateurs d'une aptitude donnée. M. Claparède le sait mieux

que personne. « Le problème des aptitudes, dit-il dans sa préface, est
encore enveloppé d'obscurité. Pour l'heure, on n'avance guère qu'en
tâtonnant. »



256 MISCELLANEES

Toutefois quelques résultats précieux ont été déjà obtenus, et cela
en grande partie grâce aux efforts de M. Claparède lui-même et de ses
collaborateurs à l'Institut J.-J. Rousseau, Pierre Bovet, Jean Piaget et
Mlle Descœudres.

Ces résultats, M. Claparède les expose avec beaucoup de prudence
et de perspicacité ; pour les grouper d'une façon quelque peu systématique,

il introduit, comme il l'avait déjà fait dans sa Psychologie de

l'enfant une classification raisonnée des plus heureuses.
Il commence par définir ce qu'est une aptitude. « La notion d'aptitude

dit-il, contient trois idées essentielles : l'idée de rendement, l'idée de
différenciation individuelle, l'idée de disposition naturelle. »

Cette définition permet de distinguer les tests d'âge ou de développement

et les tests d'aptitude. Les premiers renseignent sur le niveau
mental, les seconds sur la physionomie mentale. Celle-ci à son tour
comprend divers aspects, suivant qu'elle vise à caractériser l'intelligence
en général ou telle aptitude particulière (mémoire, invention, etc.).

Les tests employés pour mettre en lumière le niveau mental ou la
physionomie mentale sont aussi variés qu'ingénieux. M. Claparède a

soin d'insister (p. 218) sur les précautions à prendre pour les utiliser,
sur l'arbitraire inévitable que peut comporter leur interprétation.

Nous aimerions pouvoir citer au long quelques-unes des expériences
décrites par M. Claparède pour montrer l'ingénieuse simplicité des

procédés qu'il emploie et la maîtrise avec laquelle il domine le sujet.
Nous aimerions aussi pouvoir souligner l'intérêt que présentent ses

définitions sur la nature de l'intelligence et du concept, celle-ci entre
autres : « Un concept, pourrait-on dire, est une possibilité permanente
de réaction » (p. 222). Cette définition éminemment suggestive au point
de vue psychologique est-elle suffisante pour caractériser le rôle logique
du concept Une discussion sur ce point serait intéressante, mais elle
nous entraînerait hors des limites d'un simple compte rendu bibliographique.

Par la richesse de sa documentation, par la clarté de son plan, par
la prudence de ses méthodes comme aussi par la synthèse qu'il donne
de matériaux jusqu'alors dispersés dans de nombreuses revues, le
livre de M. Claparède comble une réelle lacune et rend un service
signalé à la psvchologie expérimentale.

Ar. R.


	Miscellanées

