
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Un demi-siècle de recherches sur l'historicité de Jésus

Autor: Baldensperger, Guillaume

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES

SUR L'HISTORICITÉ DE JÉSUS*

Permettez-moi d'évoquer en commençant un souvenir
personnel. Il est de circonstance et d'une valeur symbolique, en

tant qu'il représente au moyen de deux dates l'évolution de la
science théologique par rapport à la personne du Christ pendant
les cinquante dernières années.

Le 12 mai 1883 eut lieu en cette ville, à l'Oratoire du Louvre,
la première réunion de la Société de théologie des pasteurs de

Paris. Les promoteurs de cette réunion me demandèrent de

présenter à cette occasion un rapport sur la théologie d'Albert
Ritschl (1). L'idée partait d'Auguste Sabatier, l'inoubliable professeur,

plus à même que tout autre de discerner les signes des temps
au firmament théologique. Le système de Ritschl était alors la
nouveauté européenne. D'Allemagne, les idées du maître de

Gœttingue s'infiltraient peu à peu dans tous les pays voisins. Cette

théologie nouvelle avait un caractère dogmatique très prononcé.
Sans doute Ritschl enseignait avec force comment il fallait conce-

* Cet article est la reproduction d'un rapport présenté aux Conférences

pastorales de Paris, le 11 juin 1924.
Le rapport primitif a été fortement remanié et complété par des

développements qui, par leur nature, ne se prêtaient pas à la lecture, et par un
grand nombre de notes relatives à la bibliographie du sujet et aux opinions
diverses des chercheurs.

(1) Ce travail fut publié dans cette Revue, première série, année 1883.

REVUE DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XII (n° 52, 1924). il



162 GUILLAUME BALDENSPERGER

voir la prédication et l'œuvre rédemptrice du Christ. Mais le

problème des évangiles, la critique de l'histoire évangélique,
étaient relégués par lui à l'arrière plan. A fortiori la question de

l'historicité du Christ restait tout à fait en dehors de l'horizon du
maître et de son école (1). Elle était inexistante. Le rôle de

Jésus comme fondateur de la religion chrétienne était un
axiome que personne n'aurait songé à mettre en doute.

Quarante ans se sont écoulés depuis la séance dont je parle.
Aujourd'hui, dans ce même Paris, à quelques pas de l'Oratoire,
une nouvelle réunion de pasteurs, une assemblée représentative
du protestantisme français s'apprête à discuter cette question : si

Jésus a vécu, s'il appartient à l'histoire. Quel contraste entre ces

deux dates! Quel abîme J'entends bien que ni vous ni moi, nous
ne voudrions nous convertir à la religion d'un Christ mythique.
Mais le seul fait que ce sujet est inscrit au programme de cette
assemblée et qu'il est proposé à notre méditation, n'est-il pas
symptomatique On peut donc poser la question de l'historicité
de Jésus sans éveiller le soupçon que ce ne serait là qu'une
gageure ou une mauvaise plaisanterie. Et s'il en est ainsi, ne
semble-t-il pas qu'il y ait quelque chose de changé, sinon dans
la foi de l'Eglise, du moins dans la science théologique de l'heure
présente Quelque chose Ne faudrait-il pas dire que tout est

changé Le contraste n'est-il pas absolu entre ces deux formules
dont quelques-uns pensent pouvoir faire la synthèse : « Christ
sauveur du monde » et « Christ retranché du monde » Comment
sortir de ce dilemme En présence d'un Christ dévalorisé à ce point
faut-il se résigner et s'écrier avec le poète : Quantum mutatus ab

ilio ou le vieil adage biblique : « Jésus-Christ le même, hier,
aujourd'hui et éternellement» reste-t-il debout a-t-il encore un sens?

1.

Pour remédier à une situation critique, il est indiqué de

rechercher d'abord d'où vient le mal. La théorie du mythe n'est

(1) L'axiome proféré par Ritschl, et mis en circulation par beaucoup d'autres

après lui : « vita Jesu Christi scribi nequit » ne s'entendait nullement de

l'altération et de l'insuffisance des matériaux évangéliques, comme l'école

critique moderne le reconnaît. Ritschl en parlait en dogmaticien, pour qui
la tradition canonique était tabou.



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR 1,'hiSTORI CITÉ DE JÉSUS 163

pas le fruit du hasard. Elle ne fut point créée de toutes pièces

par ceux qu'on a appelés les mythologues modernes, mais elle

fut amorcée de longue date par la théologie protestante. C'est
elle qui lui a fourni son ossature. Le fait est d'importance et
nous en tirerons parti pour apprécier à sa juste valeur le
radicalisme moderne. Mais auparavant je dois montrer pourquoi et
jusqu'à quel point les théologiens sont cause eux-mêmes de la
crise actuelle.

Les grands systèmes dogmatiques que le protestantisme a

produits au cours du xixe siècle, eurent ce contre-coup de réveiller
le sens historique et de ramener les esprits à l'étude de l'histoire.
Pour expliquer historiquement la genèse du christianisme, il
était nécessaire d'étudier d'abord la religion juive, son berceau.
Le judaïsme considéré jadis comme une époque obscure, sorte
de moyen âge vide de grandes pensées et où s'élaborait
péniblement cette littérature de demi-teinte dénommée les apocryphes,
fut l'objet d'une véritable résurrection. On s'aperçut toujours
plus distinctement qu'il était un chaînon important de l'évolution
religieuse générale.

De son sol surgit un arbre puissant, l'apocalyptique, dont les

ramures s'étendaient au loin jusque dans le Nouveau Testament,
dans la prédication du Jésus synoptique et dans les épîtres
pauliniennes. Phénomène d'une portée considérable que cette
synthèse de l'apocalyptique et du christianisme Elle eut une
double conséquence, et de nature opposée. D'une part elle rapprochait

Jésus de l'histoire, puisqu'elle faisait apparaître au grand
jour un rapport étroit entre sa prédication du royaume et l'eschatologie

de son époque. D'autre part, par le coloris surnaturel
de ses conceptions, l'apocalyptique conféra au christianisme une
teinte suprahistorique. Le fait qu'on découvrit de nombreux
éléments apocalyptiques dans les documents canoniques et en

particulier dans les évangiles fut comme un premier pas sur le
chemin qui devait aboutir au Christ mythique. Qui ne voit en

effet, qu'il existe un lien entre les visions mystérieuses de

l'apocalyptique et les rêveries du mythe Le Christ, par exemple,
dont Jean nous trace le portrait dans le livre de la Révélation, —
ce Christ semblable à un Fils d'Homme, aux yeux flamboyants,
avec les pieds rougis dans la fournaise et le glaive acéré sortant
de la bouche — ne s'apparente-t-il pas dans son irréalité gran-



164 GUILLAUME BALDENSPERGER

diose avec ces êtres insaisissables, ces fils de Dieu qui apparaissent
dans les mythes D'ailleurs les représentants de la religion
mythique ne se font pas faute d'exploiter cette parenté. A les

entendre, les évangiles ne seraient autre chose que des

apocalypses. L'exagération d'une pareille affirmation saute aux yeux.
Elle n'a d'égale que l'assurance avec laquelle on la produit (1).

L'étude du judaïsme n'était qu'une étape dans la marche en

avant de la science théologique. On vit toujours plus nettement
que ses idées religieuses, et surtout ses croyances eschatologiques,
étaient dans une connexion intime avec celles du vieil Orient,
de Babylone, de la Perse, puis aussi de l'Egypte, de l'hellénisme
et en général de toutes les religions et cultures des peuples avec
lesquels les Juifs étaient entrés en relation. C'est à la suite du

judaïsme et par la trouée faite par lui que tout le flot de l'a his-

(1) Les mythologues s'efforcent de faire rentrer le christianisme, et en

particulier les évangiles, dans l'évolution religieuse du judaïsme préchrétien,
connue sous ie nom d'apocalyptique. L'apocalyptique juive, comparée avec
les anciennes croyances messianiques, représente sans aucun doute un type
nouveau. Ce qui détermina cette transformation, ce fut, outre les changements

survenus dans leur vie nationale, le contact des Juifs depuis l'exil
avec les coutumes des peuples païens, surtout avec le parsisme qui s'était
fortement imprégné lui-même d'idées babyloniennes. Le Messie, qui n'était
primitivement que la concrétisation de l'idéal politique du peuple, devint
une figure transcendante, un être cosmique, avec lequel l'ancien Fib de

David cadrait de moins en moins. Le livre de Daniel, l'apocalypse d'Esdras
imaginent le Sauveur, le Fils de l'Homme, trônant sur les nuées du ciel,
venant du fond de l'horizon, comme émergeant de la mer lointaine. Habitant
des régions célestes, il est mis en rapport avec les astres, leurs mouvements,
leur nature. L'apocalyptique juive a une teinte astrale très accusée.

Une trace de cette conception se perçoit par exemple dans le récit de la
naissance de Jésus, dans l'apparition de l'étoile du Messie aux mages. Il
n'y a pas lieu de s'étonner que les évangiles fassent allusion à certaines idées

apocalyptiques. Mais ce qui devrait surprendre dans l'hypothèse que les

évangiles sont à mettre sur le même pied que les apocalypses, c'est que les

allusions soient si peu nombreuses.

Il suffit de lire à la suite l'un de nos évangiles et l'apocalypse néo-testamentaire

pour se convaincre de la distance qui sépare les deux genres. Les
défenseurs de l'idendité devraient prendre la peine de nous expliquer pourquoi
ces genres diffèrent sous le rapport linguistique, grammatical, syntacti-
que, etc. Il n'y a point dans tout le Nouveau Testament un livre qui
accuse une telle infériorité littéraire que l'Apocalypse. En tout cas nos évangiles

ne lui sont pas comparables. On ne pourrait mettre en regard que
certains papyrus et inscriptions d'un caractère vulgaire.



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR L'HISTORICITÉ DE JÉSUS 165

toire des religions » se déversa sur le champ des études
néotestamentaires. L'aspect des origines du christianisme en fut
changé. Plus et mieux que n'avait pu l'établir la critique biblique
interne, la science des religions fit paraître au grand jour la nature
syncrétique d'un grand nombre de notions, de formules et de

vocables (1), considérés jusque-là comme des éléments

spécifiquement chrétiens. Si la critique théologique n'avait pas déjà
ébranlé jusque dans ses fondements la notion du canon avant
l'entrée en scène de la science des religions, cette dernière en aurait
infailliblement consommé la ruine. Pour se faire une idée juste
de la genèse du christianisme, pour mesurer toute l'étendue des

emprunts qu'il avait faits aux cultes étrangers, les théologiens,
et les conservateurs non moins que les autres, se virent obligés de

descendre de la plateforme canonique où ils s'étaient retranchés
et de poser le pied sur le sol commun de l'histoire religieuse de

toute l'humanité (2).

L'étude comparative des documents profanes conduisit la théo-

(1) La terminologie néo-testamentaire dans ses rapports avec le
vocabulaire général de l'époque a été étudiée surtout par M. Deissmann dans

ses Etudes bibliques (Bibelstudien). Voir aussi Licht vom Osten et Die
Urgeschichte des Christentums im Lichte der Sprachforschung (1910) du même

auteur. Cf. "Viteau, Elude sur le grec du Nouveau Testament (1893).
Le domaine de la langue canonique s'est rétréci jusqu'à se confondre

presque entièrement avec la koinè de l'hellénisme. Sur 5000 vocables que
renferme le Nouveau Testament une cinquantaine à peine n'a pu être identifiée

jusqu'ici dans les documents profanes.
La science biblique doit se pénétrer de cette vérité que, sous le rapport

de la forme et dans la sphère de la terminologie, le christianisme n'a rien
innové. Sa signification historique réside ailleurs.

(2) Si par l'histoire des religions il s'opère une sorte de sécularisation du

christianisme, cette constatation n'a pas qu'une portée négative. La situation
privilégiée, qu'on lui reconnaissait autrefois, lui est rendue par ailleurs.
L'ancienne thèse de la philosophie religieuse qui veut que la religion
chrétienne marque le point culminant de l'évolution spirituelle de l'humanité, est en

quelque sorte reprise et confirmée par l'histoire des religions, en tant qu'elle
met en évidence, par un grand nombre de données positives, le fait que les

aspirations des peuples païens ont été satisfaites par l'Evangile. Ce n'est que

par l'histoire des religions qu'on peut savoir positivement si le christianisme
représente vraiment la synthèse la plus haute et la plus complète du passé

religieux.



166 GUILLAUME BALDENSPERGER

logie moderne avec une rapidité effrayante et sans qu'elle y
prît garde jusqu'au seuil de la théorie du mythe. Le nombre
des parallèles qu'on découvrit ou crut découvrir dans les

documents bibliques et les écrits païens croissait à vue d'œil. Parmi
les plus impressionnants on peut citer :

l'activité thérapeutique des fondateurs de religion,
l'identité de la technique des guérisseurs,
la similitude des formes littéraires des récits miraculeux,
l'usage général du titre de Fils de Dieu (1),
l'attribution aux envoyés divins de visions et d'extases,
les epiphanies divines (dans le genre du baptême et de la

transfiguration du Christ),
(1) La filialité divine est décernée couramment dès l'époque des Dia-

doques aux souverains défunts, puis aux rois régnants. La coutume orientale
s'implanta dans l'empire romain. On ne compte plus les inscriptions, les

papyrus, les monnaies où l'empereur Auguste et ses successeurs sont désignés

comme dieux ou fils de Dieu. Ce qu'une seule ville d'Asie, Magnésie, fournit
de contributions à l'histoire du culte des Césars, on peut s'en faire une idée

par le livre de Thieme, Die Inschriften von Magnesia am Mäander und das

Neue Testament. — Déjà un siècle avant Jésus une inscription de la ville
d'Ephèse en l'honneur du dictateur César dit que le fils d'Ares et d'Aphrodite

«s'est révélé comme un dieu» (8sôv S7rt<pavrj).

A l'encontre des théologiens qui estiment que l'usage du titre « Fils do

Dieu » dans l'Evangile repose uniquement sur l'Ancien Testament et les

apocalypses juives, il y a lieu d'en appeler à Luc xxn 25. Jésus y fait allusion
à cette coutume que les rois des nations... se font appeler « bienfaiteurs »

(ßaailzic tûv èBvûv evspyérai xalovirrai). Or, dans les inscriptions païennes

où se rencontre ce qualificatif des rois, il va de pair avec celui de « Fils
de Dieu». Luc seul fait mention de: zòzoyhai, et il se peut que Jésus lui-
même ne se soit pas servi du terme. En tous cas ce passage lucanien est
la preuve que dans le milieu auquel appartenait l'auteur biblique, on n'ignorait

point le style officiel des chancelleries impériales et royales et qu'on
savait faire ressortir finement la distance qui sépare les vertus des païens
de l'idéal évangélique.

On sait que quelques rois de la dynastie des Ptolémées et de celle des

Séleucides portaient le surnom d'Evergètes. Le titre est fréquent dans les

inscriptions des derniers siècles préchrétiens, v. Michel, Recueil d. I., 299

312, 313, 546 (en Cappadoce au dernier siècle avant J.-C). Voir aussi Bull,
hell., V, 372 (une inscription du ne siècle avant J.-C). — D'autres grands
personnages, outre les monarques, briguaient et obtenaient la qualification
d'eùt^yi-nr;;. Leurs noms étaient inscrits sur des listes officielles. Il semble
bien que Lue fasse allusion à ces coutumes. Les attributs de trw-^o y.cà sOî^yi-nri;

sont souvent conjugués comme distinctions honorifiques. C'est surtout le

cas pour l'empereur Auguste dans les inscriptions et chez les poètes.



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR l'hiSTORICITÉ DE JESUS 167

le don prophétique et la gnose surhumaine des grands ini¬
tiés (1),

surtout la croyance à la mort et à la résurrection des dieux (2)
et aux effets salutaires de leur sacrifice (3).

On connaît les embarras de la théologie traditionnelle en
présence des déclarations évangéliques sur la nécessité de la mort
du Christ. Pour rendre ces déclarations plus vraisemblables, l'exégèse

glanait avec peine des arguments à travers tout l'Ancien
Testament, par exemple dans les textes mosaïques sur les sacrifices,

dans les chapitres prophétiques sur l'Ebed-Iahvé. Maintenant,

avec les mystères du paganisme, on entrait, semble-t-il, dans
la pleine lumière. Ce qu'ils apportaient, eux, n'était-ce pas comme
des doubles du drame de la passion, de véritables duplicata
de la sotériologie chrétienne

(1) L'écho de cette gnose résonne distinctement, par exemple, dans la
parole évangélique : « Personne ne connaît le Père excepté le Fils et celui
à qui il plaît au Fils de le révéler» (Matth. xi 27).

(2) L'idée de la mort et de la résurrection des dieux se retrouve dans

presque toutes les mythologies païennes. Elle est plus ancienne que les

religions de mystères du type hellénistique. On en trouve des traces dans la

mythologie babylonienne. Tammouz, qui est de descendance divine (il est

appelé le « propre fils» d'Ea, comp. Rom. vin 38 toû cStóu utoü) est voué

au néant et revient à la vie. Le culte d'Adonis en Syrie et Phénicie n'est

pas sans rapport avec la religion de Habel.
Cette croyance aux dieux qui meurent et ressuscitent tient soit au caractère

naturiste des divinités, soit à leur origine astrale. Elle symbolise les

forces actives de la nature et leur décroissance. Le mouvement des astres
donne lieu à une interprétation similaire : à la phase de leur rayonnement
actif succède celle de leur disparition du firmament et vice versa. Il est remarquable

que la mort des dieux et leur retour à la vie sont placés généralement
à l'entrée du printemps. Il n'^st pas rare que le dieu ressuscite trois jours
après sa mort. On trouvera sous une forme concise toutes les données essentielles

sur ce sujet dans M. Brückner, Der sterbende und auferstehende
Gottheiland in den orientalischen Religionen und ihr Verhältnis zum Christentum

(1908).
(3) Le drame de la mort du dieu, tel qu'il se célébrait dans les religions

de mystères, n'était pas un simple spectacle pour les yeux des participants.
On lui attribuait des conséquences heureuses pour la vie intérieure et les

destinées futures des adeptes. Aussi la célébration de ce drame forme-t-elle
le centre du culte voué au dieu. Par la foi, le fidèle s'associe au drame divin
et en ressent les forces libératrices. Il s'établit ainsi une « union mystique »

entre lui et son dieu, union qui revêt des formes visibles dans certains rites,
comme celui du baptême.



168 GUILLAUME BALDENSPERGER

La théologie était arrivée à un grand tournant de sa route.
Certes, pendant tout le cours du xixe siècle déjà, depuis la
publication de la Vie de Jésus de Strauss, elle s'était trouvée aux
prises avec des difficultés croissantes. La question des récits
miraculeux surtout revenait à point fixe et obsédait les esprits.
Pour ce qui concerne en particulier les miracles-prodiges ou
des récits comme l'histoire de la tentation de Jésus au désert, ou
comme celle de la naissance surnaturelle, on avait dû évacuer

peu à peu les anciennes positions submergées par la critique.
On s'était résigné assez généralement à les spiritualiser, à leur
prêter une valeur symbolique. Maintenant la situation prenait
une gravité extrême. Ce n'était plus seulement les forts avancés

du christianisme qui étaient menacés, mais l'eau pénétrait

de toutes parts dans la citadelle. Le terrain sur lequel
les historiens auraient pu camper la personne du Christ devenait

de jour en jour plus exigu, plus étroit. Le Fils de

l'Homme n'avait plus où reposer sa tête. Dès lors un doute
mortel planait dans l'air. Ce Fils de l'Homme des évangiles
avait-il vraiment foulé le sol de notre terre Ce Jésus dont on
perdait toujours plus la trace, plus on s'efforçait de l'approcher,
appartenait-il vraiment à l'histoire ou n'était-il peut-être qu'un
prête-nom, la figuration d'un Dieu-sauveur, notion très
répandue à l'aube de la religion chrétienne

L'heure vint où cette question de l'existence ou de la non
existence de Jésus fut posée publiquement et où elle fut résolue

par la négative dans un flot toujours grandissant de livres et
de brochures. Des esprits novateurs s'avisant qu'il était désormais

impossible d'édifier une vie de Jésus sur la terre ferme
de l'histoire, s'élancèrent, pareils à des aviateurs aventureux,
dans l'espace, dans les régions du mythe.

Les appareils qu'ils pilotèrent n'étaient pas d'un type
uniforme. Un premier construisit le sien d'après un modèle où les

idées et les images diverses des mythologies païennes étaient
combinées avec quelques éléments du judaïsme (1).

(1) Voir John M. Robertson, Christianity andMythology (1902). La passion
du Christ, selon cet auteur, est un drame qui fut composé au moyen des

mythes du paganisme. Le critique anglais a complété son hypothèse dans

quelques publications postérieures.



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR l'hISTORICITÉ DE JÉSUS 169

Un autre aima mieux s'élever sur un appareil portant l'effigie
d'un Dieu fort ancien appelé Ieehoua et qui avait présidé,
disait-il, à la naissance du Jésus des évangiles. Sur les ailes de sa

machine se lisait l'inscription : « Le Jésus préchrétien » (1).
Un troisième chercha ses inspirations dans l'orient lointain,

dans le parsisme et dans l'Inde. Il baptisa sa trouvaille : Die
Christusmythe (2).

Un autre, grand admirateur du génie constructeur de l'antique
Babylone, s'éprit d'un personnage fameux dans les annales de ce

pays. Ce héros, du nom de Gilgamesch, eut des aventures
surprenantes qui auraient fourni aux écrivains de l'Ancien et du
Nouveau Testament la trame de leurs récits, (3).

Un autre encore effectua son raid au moyen d'un moteur
nouveau type, d'une rare puissance. Ce moteur n'était autre que la

poussée sociale des masses prolétaires de l'empire romain dont
le sort misérable se concrétisa dans le symbole d'un Dieu
crucifié (4).

Autour de ces princes du royaume mythique évoluait sur
des appareils de construction plus ou moins analogue toute une
escadrille de chercheurs se retournant en tous sens (5), fouil-

(1) Il s'agit du livre de l'américain William Benjamin Smith (1906).
Il ramène la religion chrétienne à une ancienne secte juive où les rites
baptismaux jouaient un rôle prépondérant.

(2) Arthur Drews, Die Christusmythe (1909). C'est l'ouvrage qui dans
la controverse récente eut le plus grand retentissement en Allemagne. Une
édition augmentée parut en 1910. Parmi les pages les plus caractéristiques
de ce livre on peut citer l'exposé de la naissance du dieu Agni dans les hymnes
védiques et le rapprochement que fait l'auteur avec la légende évangélique
de la naissance du Christ.

Il ne faut pas confondre les travaux de Drews avec la masse de
publications dépourvues de valeur scientifique, selon lesquelles Jésus ne fait
que reproduire la sagesse de l'Inde. Les recherches de Jacolliot (1898),

par exemple, sont de ce nombre.
(3) C'est la thèse d'un orientaliste de Marburg, P. Jensen, dans son

livre Das Gilgamesch-Epos in der Wellliteratur (1906). Comme Jésus, Moïse

et l'apôtre Paul également ne seraient que des copies du fameux Gilgamesch.
(4) Cette idée est développée dans le livre de Kalthoff, pasteur à Brème,

qui a pour titre : Das Christusproblem, Grundlinien einer Sozialtheologie
(1903). L'auteur n'hésite pas à attribuer à sa conception une puissance qui
aurait révolutionné l'empire romain et renouvelé la face du monde. Une
idée de ce calibre mériterait bien l'appellation d'une Idée-Force.

(5) La nouvelle école prend plaisir à renverser les termes des problèmes,

par exemple à attribuer une origine préchrétienne à des données considérées



170 GUILLAUME BALDENSPERGER

lant ciel et terre pour y découvrir l'original du Jésus des évangiles.

En Allemagne et en Angleterre les exploits des grands
mythologues appartiennent déjà au passé. Ailleurs, en France

par exemple, dans le ciel théologique de Paris, on perçoit encore
le ronflement de nouveaux appareils évoluant légèrement, dans
les régions mythiques, en quête de découvertes inattendues pour
résoudre l'énigme de Jésus (1).

jusqu'ici comme postérieures à la création de l'Eglise et à postdater par
contre-coup le plus possible les textes néo-testamentaires. Le même procédé
est mis en pratique au sein même du N. T. On s'applique à intervertir les
rôles. Paul passe avant Jésus. Les sentences attribuées à ce dernier dans les

évangiles sont censées se fonder sur des propositions pauliniennes. Les Actes
aussi ont le pas sur les évangiles. Les récits miraculeux rapportés dans les

premiers sont les originaux de ceux qu'on lit dans les derniers. Non seulement

la péricope de la résurrection de la fille de Jairus (talitha) ne serait
qu'une copie de l'histoire plus ancienne de Tabitha dans les Actes, mais il
faudrait faire une supposition analogue pour le procès de Jésus et celui
d'Etienne, dont certains côtés rappellent le premier. A ce sujet on peut lire
dans une brochure de la nouvelle école ce propos vraiment... renversant
(c'est le cas de le dire) : « C'est peut-être au procès d'Etienne que Pierre a

renié Jésus ». Voir P. L. Couehoud, Le mystère de Jésus (1924), p. 55 et la note
suivante. Par cette facon de mettre les choses « sur la tête » les mythologues
se rapprochent encore des aviateurs, qui, disposant d'une dimension de plus
que le commun des mortels, ne sont pas en peine pour « boucler la boucle ».

(1) C'est un écho des travaux allemands et anglais qu'on entend dans la
brochure de M. Paul-Louis Couchoud, L'énigme de Jésus (1923), et dans le

cahier du même auteur intitulé Le mystère de Jésus (1924), récemment paru
dans la collection que M. Couchoud lui-même publie sous ce titre général :

Christianisme. Des articles parus dans le « Mercure de France » avaient fait
connaître d'abord les idées de cet auteur sur ia question de Jésus. Une
réfutation de ces idées par M. Maurice Goguel a été publiée en 1923 dans la
même Revue. Si nous sommes bien informé, le savant professeur de Paris
prépare un ouvrage avec des développements étendus, dans lequel les positions
de l'adversaire seront soumises à une critique approfondie. On a l'impression
en lisant M. Couchoud qu'il est encore en train de chercher sa voie et qu'il vient
seulement de pénétrer plus avant dans les graves questions qu'il porte devant
le grand public. Du moins les traite-t-il sous une forme très attrayante qu'on
souhaiterait de rencontrer plus souvent dans les publications courantes des

théologiens. Peut-être ses jugements sembleront-ils un peu sommaires, un
peu hasardés à ceux qui n'aiment pas trancher les problèmes sur la vue d'un
ou de deux textes, mais d'après l'ensemble des documents. Nous aurons, plus
bas, l'occasion de citer encore l'une ou l'autre des thèses de M. Couchoud
et d'en discuter le bien-fondé.

Un autre essai de reconstruction du christianisme primitif sans recourir à



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR l'hISTORI CITÉ DE JESUS 171

Quelle est la solidité de tous ces appareils Autrement dit :

que valent les théories mises en avant par les négateurs Passer

en revue leurs arguments, ne fut-ce qu'en partie, nous retiendrait
longtemps. Car il en va, de ces arguments, selon le proverbe :

uno avulso, non deficit alter.
Je me borne à quelques réflexions générales qui conviennent

au genre concis d'un rapport. Un mot d'abord sur l'attitude de

de la théologie critique pendant la crise, puis quelques remarques

à propos de la méthode ou des méthodes appliquées par
les mythologues.

L'attitude de la théologie à l'égard des novateurs est pleine
d'enseignements et pourrait inspirer des réflexions salutaires à

ceux qui se laissent éblouir trop facilement par leurs prouesses
exégétiques. C'est bien intentionnellement que j'ai retracé plus
haut le chemin parcouru par la science théologique depuis le

Christ dogmatique jusqu'à la critique la plus libre et la plus
acérée de l'image de Jésus dans les évangiles. Il en résulte ceci :

la théologie a accompli dans un laps de temps considérable une
besogne fondamentale dont aucune école critique future, quels

que soient ses principes, ne saurait négliger les résultats. C'est

sur l'arbre mis en terre par les théologiens et qui a grandi par
leurs soins que les mythologues ont greffé leur plant particulier.
Ecoutons l'aveu de l'un d'entre eux. M. A. Drews s'est exprimé
ainsi : « Après les recherches approfondies de la théologie critique
et historique du protestantisme, la mise en question de l'existence
de Jésus perd son air de paradoxe. » (1) On peut renouveler en

cette circonstance la phrase célèbre qui avait cours au xvie siècle

sur Erasme et Luther : l'un a couvé l'œuf, mais l'autre l'a pondu.

la personne historique de Jésus, a été tenté récemment en France par R. Stahl,
Le document 70 (1923). La thèse de Wellhausen sur la formation littéraire du
douzième chapitre de l'Apocalypse est le point de départ de cette étude.

(1) De notre temps les Eglises ont souvent incriminé le travail de la théologie

qu'elles dénonçaient comme le facteur destructif de toute foi. On sait que
la papauté, en particulier dans des manifestes officiels, a rendu la science

biblique (protestante responsable de l'ébranlement de tout l'édifice social.
Ce sont là toujours des preuves indirectes de l'importance capitale qui revient
aux recherches critiques de la théologie protestante.



172 GUILLAUME BALDENSPERGER

Et s'il en est ainsi, il vaut la peine de méditer sur ce point :

pourquoi tous ces théologiens, vétérans éprouvés de la critique,
se sont-ils refusés avec la dernière énergie à suivre les novateurs
dans leur course à l'abîme Pourquoi ont-ils protesté par la
plume et la parole contre leurs innovations Il n'y a qu'une
réponse à faire. Ils se sentaient liés par leur conscience
d'historiens et d'exégètes. Connaissant à fond l'antiquité chrétienne,
les religions du paganisme, les textes sacrés et profanes, toutes
les découvertes archéologiques, et ayant mûrement pesé le pour
et le contre, ils n'ont pas jugé devoir faire le salto mortale dans
le vide du mythe (1). Nous n'en tirons pas cette conséquence
qu'il faut opposer de prime abord une fin de non recevoir aux
nouveautés de l'ordre mythique, mais qu'il y a lieu du moins
d'observer une circonspection extrême à leur égard.

Passons à 3a question de fond, non point pour examiner en
détail les preuves de l'école mythologique, ni pour essayer de

les réfuter, mais pour caractériser en général son argumentation.
Elle tranche visiblement sur les procédés en usage jusqu'ici dans
les milieux théologiques. Ce n'est pas être injuste, je pense, à

l'égard des novateurs, que de prétendre que leurs travaux accusent

une certaine incohérence, qu'ils sont souvent trop décousus,

trop peu ordonnés. Du moins font-ils cette impression à ceux
qui sont accoutumés à la forte discipline des études théologiques.
Dans ces travaux des mythologues sont entassés pêle-mêle des

arguments de fortune, empruntés à droite et à gauche :

Ancien Testament, littérature patristique, apocalyptique, auteurs
profanes, papyrus, textes magiques..., tout y passe. Il est loisible

(1) Au reste, la théologie a toujours réagi d'elle-même contre toutes les

thèses extrémistes nées dans son propre sein. Elle élimine en fin de compte
tout ce qui est vraiment incompatible avec les éléments irréductibles de la
tradition chrétienne primitive. C'est ainsi que la position de Wrede qui
avait séduit pour un temps bien des esprits sérieux fut délaissée au fur et
à mesure que les critiques reconnurent qu'elle n'était pas en accord avec
la totalité des textes de Marc. De même, la construction de M. Alb. Schweitzer
qui impute à Jésus un messianisme eschatologique à outrance n'est pas
destinée à durer, puisque de l'avis général elle ne s'appuie que sur une partie
de la tradition et fait peu de cas de l'autre. De la sorte la théologie dans son
ensemble offre une norme assez sûre de ce qui, à chaque époque et dans l'état
des connaissances acquises, peut être entériné comme résultat dûment constaté

dans les annales de la science historique.



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR L'HISTORICITÉ DE JÉSUS 173

sans doute à chacun de prendre ses arguments où il les trouve.
On s'étonne cependant que la nouvelle école ait porté son effort
si peu sur les documents classiques du christianisme. Quelques
études fragmentaires sur des questions de détail (1) ne suffisent

pas pour asseoir solidement les constructions chimériques des

(1) C'est ainsi que les négateurs depuis Smith font grand bruit de la
formule ri rvepi to'j 'lr,i7ov, Act. xvm 25, où l'on trouve la preuve péremp-
toire qu'il y eut un vieux dieu, du nom de Iechoua. Mais avant d'avoir
recours à une pure fiction, il faudrait en bonne règle montrer l'impossibilité
d'expliquer ce passage par la tradition authentique sur Jésus. Or si Apollos
était un disciple du Baptiste ne connaissant que le mouvement parti de lui,
jl n'avait entendu parler de Jésus que comme d'un adepte, d'un
continuateur de ce mouvement et ce n'est que par Priscille et Aquila qu'il
apprit que ce Jésus était lui-même le Christ et Jean, son précurseur. L'étude
des rapports qui existaient primitivement entre les écoles johannique et
chrétienne est bien plus de nature à éclaircir le problème d'Act. xvm 25

que les hypothèses basées sur de simples apparences. Du reste le nom
même du dieu Jésus et le sens qu'on lui prête, appellent des réserves
sérieuses, comme nous l'indiquerons dans la suite. De même que l'expression
rà irspi toû 'Inrroxi, cet atout classique de l'école nouvelle, les autres
arguments aussi, qu'elle emprunte au Nouveau Testament, devraient être
examinés d'abord à la lumière du développement général du christianisme,
non en dehors ou à côté de lui. En somme, les armes que cette école a

tirées de l'arsenal canonique, ne sont guère dangereuses.
Les observations critiques qui précèdent s'appliquent d'une façon particulière

à l'argumentation de M. Couchoud. La manière dont il cherche à tirer
parti des données du Nouveau Testament en faveur de sa thèse dénote trop
de précipitation et un certain manque d'information scientifique. Un exemple
entre beaucoup : Dans le désir de distraire le christianisme de sa base historique
pour en faire une doctrine de mystère, il s'efforce d'identifier les deux termes
d'Evangile et de mystère. L'« Evangile », « la Bonne Nouvelle », serait un mot
mystique, pour désigner une chose mystique, « la chose spécifiquement
chrétienne». Et ce serait là le sens du mot au commencement de l'évangile de Marc.
L'évangéliste ne donnerait pas son livre pour un document d'histoire, un
récit, une vie. Mais il l'intitule « Bonne Nouvelle », désignant par là le message
du salut. Or cette interprétation ne peut se soutenir, elle ne devrait même

plus être mise en avant dans l'état actuel de la science théologique. Il en est
du terme « Evangile » comme de beaucoup d'autres, qu'on croyait être autrefois

des notions exclusivement canoniques. Il appartient à la koinè, c'est-à-dire
au langage hellénistique, et se rencontre, p. ex., dans une inscription célèbre
en l'honneur de l'empereur Auguste. Oui, la «Bonne Nouvelle» était depuis
longtemps déjà d'usage courant, et non pas seulement dans les assemblées
chrétiennes et dans la Bible grecque, mais dans tout le monde gréco-romain. Le
mot eût été bien mal choisi pour en faire la caractéristique d'une doctrine



174 GUILLAUME BALDENSPERGER

mythologues. A la série des grands commentaires théologiques
ayant trait à tout le Nouveau Testament il aurait fallu opposer

d'autres commentaires continus sur les évangiles et les

épîtres pauliniennes au complet. L'un des nouveaux docteurs, il
est vrai, a pris à tache, il y a trois ans, de combler la lacune

par rapport à l'évangile de Marc, en publiant un ouvrage de plus
de trois cent pages sur ce seul document (1). Mais c'est ici
même qu'éclate la différence profonde des méthodes et des

règles mises en œuvre dans les deux camps.
Le commentateur nouveau style ne se soucie pas de discuter

les résultats de la critique théologique ou d'examiner à nouveau
les problèmes à l'ordre du jour, pour leur faire faire un pas en

avant. Il s'abstient d'entrer pour sa part sous une forme ou
une autre dans la continuité du travail scientifique. Il n'a d'autre
objectif que de transporter, d'élever toute l'histoire évangélique
à un nouveau plan. Elle est enlevée de gré ou de force, plus
généralement de force, à la terre, à l'histoire humaine et
projetée dans le ciel, dans le monde sidéral. C'est systématiquement,
avec opiniâtreté, avec un zèle fanatique que l'explication de la
mythologie astrale est appliquée à tous les textes et le lecteur
ne peut se défendre de penser que cela tourne à la manie.

Nous ne songeons pas à nier que les croyances astrales n'aient
aussi leur place dans le christianisme primitif —- le moins,
il est vrai, dans les évangiles. Or pour notre commentateur elles
seules régnent en maîtresses dans ces livres. On y cherche en
vain des souvenirs historiques. Par l'astrologie s'expliquent les

noms de personnes et les noms de lieux comme Nazareth, Beth-
saïda, Arimathée, Cesaree de Philippe et les autres (2). Bien

« mystérieuse ». — Les arguments empruntés à Paul en faveur de la même
thèse n'ont pas plus de valeur. Ils proviennent d'une interprétation à notre
gré hâtive et superficielle des textes.

(1) A. Drews, Das Markus-Evangelium (1921).
(2) La passion astrologique de M. Drews est telle qu'il n'a pas reculé

devant la tâche ardue, en apparence impossible, de classer même Cesaree
de Philippe dans le cadre céleste. La scène de Cesaree (Marc vm), on le sait,
passe pour être un des points les plus sûrs de la tradition évangélique,
puisqu'elle s'explique bien par des souvenirs historiques et que le nom de la ville
ne figure pas dans la « géographie » marcienne. Mais il suffit à notre critique
de quelques tours de force pour l'a astrologiser ». Nous ne pouvons reproduire

le menu détail de son argumentation. Deux lignes serviront à la carac-



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L HISTORICITE DE JESUS 175

que ce commentaire abonde en raisonnements abstrus et qu'il
fatigue le lecteur par l'enchevêtrement des idées, il se trouve
qu'en le lisant, on est tout le temps au ciel. Douze planches
dessinant les aspects multiples du ciel étoile accompagnent le texte
et doivent fixer au firmament les histoires que les évangélistes
ont placées sur la terre. Pour l'exégèse de ces mêmes histoires la

théologie s'est servie d'un moyen opposé. Il n'est pas rare en
effet que les commentaires des évangiles soient munis de petites
cartes géographiques de la Galilée, de la Judée et des pays
limitrophes. Les globes célestes de l'exégèse mythique sont donc
les signes visibles de la transposition qu'a subie l'étude des évangiles

dans la nouvelle école.

5.

Les documents bibliques étant réfractaires à une explication
systématique par le mythe, on en fit, somme toute, un usage
plutôt modéré. On aima mieux opérer sur des terrains où la liberté
de mouvement du critique est moins entravée par des textes

tériser. Pour la première moitié du nom (Cesaree) l'auteur a recours à la

planète Jupiter, qui est celle des Césars. Une constellation voisine s'appelle
le Cheval céleste. Le cheval, en grec hippos, fournit la racine principale de

Philippe. Et de la sorte on peut dire que le nom tout entier (Cesaree de

Philippe) tombe du ciel.

Quant à Arimathée, la patrie de Joseph, on fait dériver ce nom de l'hébreu ;

rem taureau, buffle. Dans la bénédiction de Moïse, Deut. xxxiu 17, Joseph
est également comparé avec un buffle. Joseph d'Arimathée doit donc être

repéré dans la constellation du Taureau. Le Taureau a son emplacement
au-dessus d'Orion, lequel après sa mort revécut au ciel, Diane ayant changé
son cadavre en une étoile. Les cornes du Taureau sont tournées vers le « gibet »

de la Voie Lactée ; on pourrait, pense M. Drews, induire de là qu'il (c'est-à-
dire Joseph d'Arimathée) s'apprête à descendre le cadavre de la croix
Il n'y a pas jusqu'au linceul de Joseph d'Arimathée que la contemplation
du ciel étoile ne permette de découvrir dans l'«écharpe» de la Voie Lactée. On
a bien de la peine à prendre ces élucubrations au sérieux.

M. Drews a donné ailleurs des preuves de plus de pondération critique,
de sorte qu'on est surpris de le voir emboîter le pas dans son livre sur Marc
aux fantaisies inqualifiables de l'écrivain polonais Niemojewski (v. son
livre Bog Jezus, 1909), qui sait lire dans la voûte constellée comme dans un
livre ouvert. Il y a vu l'histoire de la naissance virginale, la via dolorosa,
les trois Maries, Golgotha et la croix astrale, Joseph d'Arimathée, les femmes
en pleurs et les deux larrons... On admettait jusqu'ici qu'un seul des deux
était entré en paradis, mais l'évangile stellaire enseigne, paraît-il, que le second

également est allé au ciel.



176 GUILLAUME BALDENSPERGER

étendus et d'un sens suffisamment clair. C'est pourquoi on constate

chez les négateurs une préférence marquée pour les

témoignages externes, soit du judaïsme, soit du paganisme, concernant
le genèse du christianisme. Ces témoignages sont en nombre
très restreint et non exempts d'ambiguïté. Ils permettent toutes
les conjectures et se laissent interpréter facilement contre
l'historicité de Jésus.

Un autre point caractéristique de la méthode des mythologues,
c'est l'attention spéciale qu'ils vouent aux noms propres et à

leur étymologie (1). Ces noms isolés du contexte sont considérés
en eux-mêmes et leur signification est établie non par les
documents qui les contiennent, mais par les racines dont on les dérive.
Ce procédé atomistique, qui tient beaucoup moins compte des

faits (2) que des mots, confère aux publications dont nous parlons
une teinte marquée de dilettantisme.

L'indifférence des extrémistes à l'égard de la littérature classique

de la religion chrétienne a pour contre-partie une tendance
marquée à se mouvoir loin du centre dans des domaines secondaires,

par exemple à explorer la préhistoire du christianisme, la gnose pré-
chrétienne, à chercher aide et appui auprès des sectes obscures,
comme les Nazoréens, les sectateurs de Simon le Magicien, les

(1) La méthode n'est pas nouvelle. Elle fut pratiquée de tout temps
par ceux qui cherchaient à transformer l'histoire en mythe. On sait comment
au siècle dernier après la publication du livre de Strauss, qui traita la vie de
Jésus au point de vue mythique, on le réfuta en ridiculisant le procédé,
en réduisant par exemple au moyen des etymologies les plus fantaisistes
toute l'histoire de Luther ou l'épopée de Napoléon en mythes.

(2) Cela est vrai surtout d'une thèse capitale des extrémistes, de

l'interprétation étymologique du nom de Jésus. Si ce nom avait joué le rôle
fondamental qu'on dit, les fidèles du Christ se seraient appelés en conséquence.
Ils auraient fait usage de ce nom. Les sectes religieuses ont porté généralement

le nom du fondateur de la secte. Les premiers chrétiens se seraient
donc désignés comme des Jésusistes, et non pas comme des « christianoi ».

On s'accorde à dire que la conception mythique est conforme à l'esprit
grec bien plus qu'au judaïsme authentique. Si le christianisme était de

provenance mythique, il faudrait placer son berceau dans la société
hellénistique, dans un milieu judéo-hellénique. L'esprit hellénistique étant très
familiarisé avec la notion d'un Dieu sauveur (s-wrij/o), c'est encore le nom
de Jésus (Iechouah), qui aurait formé le pivot de la religion nouvelle.
L'appellation a christianoi » est bien le signe du caractère messianique juif et d'une
origine non mythique du christianisme.



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR L'HISTORICITÉ DE JÉSUS 177

Naasséniens (1), à mettre à contribution les sources lointaines et
les documents douteux. Il en résulte que les publications que
nous avons essayé d'analyser, présentent souvent un amalgame

bizarre, une bigarrure curieuse des phénomènes les plus
insolites de l'histoire des religions (2).

Théologie centrifuge, argumentation périphérique, tel me
semble être le bilan de la nouvelle école. Sa science est plus apparente

que probante. Elle va plus en largeur qu'en profondeur.
Serait-ce l'influence du milieu professionnel On a remarqué

justement que les novateurs n'appartiennent pas à la confrérie
des théologiens. Ils sont un syndicat de philosophes, de

mathématiciens, d'orientalistes, de publicistes. Ne pas être théologien
ne constitue certes aucune infériorité, tout comme il n'y a aucune
honte à l'être. Mais ne serait-ce que l'effet du pur hasard que
la concordance de ce caractère d'outsiders des extrémistes avec
le genre périphérique, j'allais dire l'exotisme de leur théologie

6.

Sans plus nous arrêter à l'examen des thèses mythiques, voyons
maintenant quelle est aujourd'hui la position de la théologie
scientifique par rapport au problème de l'historicité de Jésus.
Les théologiens ont poursuivi leur œuvre sans se lasser, sans se

troubler. Pareils à ce président qui, après l'éclatement d'une
bombe dans l'assemblée, déclara tranquillement : « La séance
continue », eux aussi, laissant passer l'orage causé par
l'amoncellement des nuées mythiques, reprirent avec zèle et sans
passion l'étude des documents canoniques, en particulier celle des

sources de la vie de Jésus. Car c'est uniquement par une saine

critique de ces sources que les choses seront vraiment remises

en place et que l'hypothèse d'une éclosion spontanée du chris-

(1) L'hymne des Naasséniens est particulièrement coté dans les milieux
dont nous parlons.

(2) Ce n'est pas à dire que la théologie scientifique ne s'occupe pas, elle
aussi, dans ses recherches, de tous les points traités par les mythologues.
Elle l'a même fait avant eux, mais elle y a mis d'ordinaire plus de mesure.
Elle n'a pas jugé que quelques notices extracanoniques devaient, dans la
balance de la critique, se révéler plus lourdes que les données essentiellos du
canon. C'est le dosage qui diffère.

RBV. DB THÉOL. BT DB PHIL. N. S., t. XII (n° 52, 1924). 12



178 GUILLAUME BALDENSPERGER

tianisme, sans la personne du Christ, sera définitivement rayée
du programme de la recherche historique.

Quel est donc ce travail accompli par la dernière génération
théologique A première vue ce n'est pas une œuvre de sauvetage.

La critique destructive ou négative, comme on dit, est encore
au travail. Elle s'est même accentuée. Il est désormais impossible

(c'est l'avis des critiques compétents) d'écrire une vie de

Jésus. Et ce n'est pas seulement l'ère des grandes « Vies de
Jésus » qui est close, mais on ne saurait même plus aujourd'hui
composer un précis d'histoire évangélique offrant des garanties
certaines d'historicité. Tandis qu'au siècle dernier les Renan, les

Keim, les Réville, les B. Weiss n'hésitaient pas à narrer toute
la trame de la vie publique de Jésus depuis le baptême jusqu'à
la croix, les travaux similaires modernes se bornent à une
caractéristique générale de sa personne, de son œuvre et de son
enseignement. Aux «Vies de Jésus» ont succédé les «Problèmes de la
vie de Jésus » et dans ce changement de titres se dépeint toute
l'orientation nouvelle du travail théologique (1).

Quelles sont les raisons de cette attitude réservée, de ce scepticisme

de la science théologique L'une des principales, sinon la
principale, c'est que le cadre topographique et chronologique de

la vie de Jésus est irrémédiablement perdu. Il ne peut être
reconstitué avec les matériaux dont nous disposons actuellement (2).

(1) Les titres des études modernes sont instructifs. Par exemple : Fr. Barth,
Die Hauptprobleme des Lebens Jesu, (4e édit., 1921) ; O. Schmiedel, même
titre ; Friedrich Spitta, Streitfragen der Geschichte Jesu (1907), et beaucoup
d'autres. On s'en tient à des portraits, à des aperçus. Voir aussi Alfred Loisy,
Jésus et la tradition évangélique (1910). L'histoire proprement dite de Jésus est
condensée en un chapitre d'une cinquantaine de pages. L'élément biographique

se réduit à quelques généralités : prédication en Galilée, séjour à Jérusalem.

(2) Nous n'entendons parler ici que de la succession historique exacte des

événements qui, d'après les synoptiques, se rapportent à la vie de Jésus. Nous
ne traitons pas de la chronologie absolue, à savoir à quelles dates de l'histoire
universelle il faut assigner la naissance, le ministère public et la mort de Jésus.
Les savants ne se sont pas lassés d'étudier ces problèmes, sans qu'ils soient

parvenus à des solutions satisfaisantes, p. ex. à mettre d'accord les données
de Matthieu II et de Luc III. On a essayé tout récemment encore de faire
disparaître le désaccord par une numérotation nouvelle des années où régnèrent

certains empereurs. Cf. Conrad Cichorius, Chronologisches zum Leben

Jesu, dans la Zeitschrift f. d. neutest. Wiss., 1923. Il est un peu risqué de



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR l'hISTORI CITÉ DE JÉSUS 179

Ces assertions dépassent de beaucoup ce qui faisait jusqu'à nos
jours l'objectif de la critique théologique. On s'était attaché à

résoudre des questions comme celles-ci : combien d'années a duré le
ministère public de Jésus sur quelles scènes (Galilée, Judée) s'est-il
déroulé combien Jésus a-t-il fait de voyages à Jérusalem

quelle est la date de sa mort Ce sont là les problèmes anciens.
Sans doute les incertitudes qui pesaient sur tous ces points sont
loin d'avoir disparu complètement, mais ils sont relégués à

l'arrière-plan pour l'instant et remplacés par des questions d'un
autre ordre et d'une portée plus large.

Que faut-il penser de la succession des événements rapportés
par les évangélistes dans leur cadre littéraire La suite des

péricopes repose-t-elle sur des souvenirs historiques ou sur un autre
principe Les auteurs sacrés ont-ifs songé à donner une géographie

et une chronologie de la vie de Jésus S'en sont-ils préoccupés

sérieusement En d'autres termes : quel est leur mode de narration

Le problème historique se réduit à un problème littéraire.
Voici quelques constatations sur lesquelles les critiques

semblent s'accorder généralement. La chaîne de l'histoire évangélique

se compose d'anneaux primitivement isolés. Ce sont de

petites unités littéraires rattachées les unes aux autres par les
rédacteurs. Sans doute de petits groupements partiels de péricopes

s'étaient déjà formés dans la tradition chrétienne avant
la composition de nos évangiles, mais l'agencement général des

matériaux est l'œuvre de leurs auteurs. Ils ont introduit à cet
effet des formules de transition, des indications de temps et de
lieu qui, pour la plupart, sont dépourvues de valeur historique.

Etant donné la gravité de ces assertions, il convient de nous
départir de la règle ordinaire de notre exposé qui s'en tient aux
grandes lignes et d'indiquer sur quel genre d'observations
particulières elles se fondent. Nous empruntons nos exemples de préférence

à Marc, puisqu'il est le plus ancien des trois évangélistes

faire à Luc la renommée d'un historien exact en se basant sur le tableau syn-
chronique de Luc III, comme a entrepris de le faire Eduard Meyer dans son
grand ouvrage Ursprung und Anfänge des Christentums, I, 46 fl. On ne
s'explique guère comment Luc aurait eu des renseignements exacts sur un point,
alors qu'il ne sait rien de précis sur le mois et le jour de la naissance de Jésus

et que pour fixer le commencement de son ministère à trente ans il doit se

contenter d'une indication aussi vague que celle de « environ » : àrjù (III 23).



180 GUILLAUME BALDENSPERGER

et que son cas est décisif pour toute la littérature synoptique.
Tout lecteur attentif de nos évangiles sait que leurs auteurs

relient d'ordinaire les différents récits par la conjonction «et»
(xai) ou par « et il arriva » (xai èyéverd). Ce sont les formules usitées
aussi dans les récits simplistes de l'Ancien Testament. Ce

raccordement est de nature littéraire et n'implique aucunement
qu'il s'agit de deux faits successifs dans la réalité historique (1).

Les péricopes sont introduites couramment par les phrases
suivantes : « Jésus vint, Jésus passa, Jésus entra, Jésus sortit »

en grec rj)ßev, napoir/iùv, daùSmi, eiampeóezou, &,r)Biv, àvzypipriZïj, etc.
L'activité de Jésus ayant été, selon la tradition, celle d'un
prédicateur itinérant, les déplacements indiqués par ces verbes

répondent à l'idée qu'on avait de son existence bien plus qu'ils
ne se rapportent à des faits précis de l'histoire. Ce sont des

semblants de mouvement. Ils laissent au lecteur une impression
de vague. C'est imprécis comme des images sur un écran.

Un moyen particulièrement ingénieux dont Marc se sert pour
créer l'apparence d'un récit continu, c'est le rattachement des

morceaux par la conjonction Troftiv (« encore » ou « de nouveau ») :

Jésus fit 7roft.iv telle ou telle chose,
Jésus alla 7raft.1v à tel endroit.
On ne compte pas moins d'une trentaine de ncckiv dans le bref

récit marcien. Evidemment, c'est une façon d'ordonner, d'his-
toriser la tradition. Bien entendu, personne ne songe à prétendre
que le Jésus historique n'ait jamais répété un geste, ou refait
un itinéraire, et qu'il faille retrancher tout 7raft.1v de sa vie réelle.
Mais ces Troftiv de Marc, qui se rapportent toujours à une péricope
antérieure du livre, ont un caractère littéraire indéniable. Ils

portent une marque d'origine, c'est à dire la marque de la
fabrication par le rédacteur de l'évangile (2).

(1) Le caractère purement rédactionnel de xai est surtout visible dans

Marc 1 16, car, —ainsi que le fait remarquer M. Rud. Bultmann, .Die Geschichte

der synoptischen Tradition (1921), — ce verset introduit le premier récit se

rapportant au ministère de public de Jésus et n'est lié à ce qui précède par
aucune circonstance de temps.

(2) Pour plus de détails voir K. L. Schmidt, Der Rahmen der Geschichte

Jesu (1919). Cet ouvrage donne une analyse littéraire très fouillée des trois
textes synoptiques. Il laisse à désirer au point de vue de la composition.
Une autre disposition des matières en eût sans doute facilité l'étude et
rehaussé l'intérêt.



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR l'hISTORICITÉ DE JÉSUS 181

Les indications locales sont assimilables, parleur caractère vague
et fuyant, à celles dont il vient d'être question. Elles sont déduites

pour la plupart du cadre général dans lequel Jésus se meut.
Quand les auteurs mentionnent « la montagne », ou « la maison »

ou « la mer » (dç tò opoç, eiç rr)v oiv.iav, dç Try 6a)&aaav), ils ne disent
en définitive rien de plus précis que quand ils rattachent une
péricope à une autre par ces tournures stéréotypées : « alors »

(tote), « en ces jours là », « en ce moment là » (iv èxeîvcuç ?aïç

¦hpipaiç, èv tyî vpipcx èv.dvri, sv éxe/vw rw xaiow).
Pour donner une haute idée de l'action exercée par Jésus, les

textes font volontiers mention de toutes les villes et de tous les

villages alentour qu'il traversa. Mais ces endroits restent presque
toujours anonymes (v. Marc vi 6 nepvrjyev ràç xdujj.cc; xixXoi, Matth.
ix 35 ràç ixôleic Tïâaaç xai ràç xcifuzç: cf. xi 1). Quand par exception
on donne des noms particuliers, comme Chorazin, Bethsaïda (v.
Matth. xi 21), ils figurent dans un discours de Jésus. Leur conservation

n'est donc pas due à la science historique de Marc. C'est

un logion de Jésus qui leur a servi de véhicule. Les paroles du

Maître, ayant fait dès l'abord l'objet d'un soin particulier, furent
collectionnées aussitôt à l'usage des communautés. Les évangélistes

n'eurent qu'à puiser à cette source. Il est d'ailleurs très
probable que dans beaucoup d'autres cas encore (comme celui

que nous venons d'indiquer de « tous » les endroits évangélisés

par Jésus) la tradition chrétienne avait déjà forgé la formule
que lui empruntèrent les évangélistes.

Autre exemple de la simplicité du procédé narratif de Marc.
Quand il écrit (vi 12) à propos du départ des apôtres pour la
mission «ils sortirent et prêchèrent» (è^eldivreç hcfipviiav), un lecteur
non prévenu pourrait demander : d'où sortaient-ils où allèrent-
ils Questions oiseuses C'est là le langage technique de la mission
chrétienne et l'évangéliste s'exprime comme l'Eglise missionnaire

(1).
Il nous faut arrêter là l'analyse de Marc sous l'angle spécial de

l'encadrement littéraire des péricopes. Un examen poussé plus
loin confirmerait toujours à nouveau que son récit est très imprécis
sous le rapport des circonstances de temps et de lieu et que sa

(1) Voir le sens technique d'ÈÇsÀSetv Act. xvi 3, 40; en outre xiv 20,

xv 40, xx 1.



182 GUILLAUME BALDENSPERGER

technique narrative cache mal le dénûment de sa science

historique. Ni lui, ni ses successeurs ne disposaient plus de véritables
documents biographiques. De plus, ils étaient dépourvus de

l'entendement et de l'intérêt historique au sens que nous attachons
à ce terme aujourd'hui.

7.

Comment et jusqu'à quel point l'historicité de Jésus est-elle
affectée par les thèses exposées ci-dessus D'une part et de

prime abord on pensera qu'elle n'en est pas ébranlée, pas même
touchée. Les circonstances de temps et de lieu ne sont pas toute
l'histoire de Jésus. Nier l'exactitude du cadre historique n'équivaut
nullement à la négation de ce qui est contenu dans ce cadre. Alors
même que les évangiles ne seraient qu'un amas chaotique de

traditions, ne savons-nous pas que le chaos primitif recela dans

son sein tous les éléments qui ont formé l'univers Dans la coquille
sans valeur se cache une perle, dans un tas de sable des paillettes
d'or. Dans les controverses des dernières années on a souvent
exprimé cet avis que la personne historique de Jésus elle-même

ne pourrait jamais sombrer dans les vagues de la critique, à quelque
hauteur qu'elles atteignissent, puisque une série de points essentiels

restaient en dehors et au-dessus de toute discussion. On
entendait parler surtout des idées de Jésus sur le royaume de Dieu,
la charité, la justice, la paternité divine, idées indépendantes de

l'heure et de l'endroit où elles furent divulguées. Ne sont-ce point
là des raisons suffisantes pour prouver que Jésus fut une figure historique

D'autre part la non-valeur de l'encadrement paraît avoir des

conséquences graves. Ne risque-t-elle pas d'entamer, de

diminuer d'une façon générale la solidité historique des synoptiques

Le doute pourrait s'étendre aisément du cadre au

contenu, aux matériaux qu'il renferme. L'imperfection d'une partie

porte préjudice aux autres parties d'une œuvre. S'il est vrai
que les vérités prêchées par Jésus ont leur existence propre, leur
indépendance par rapport à l'histoire n'est toutefois que relative.
Sans la connaissance des circonstances particulières où elles sont
nées on ne peut saisir la portée exacte, la nuance vraie des pensées

d'un fondateur de religion. Supprimer le milieu dans lequel
une parole fut prononcée, peut en altérer gravement le sens.



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR l'hiSTORI CITÉ DE JÉSUS 183

Et voici qui mérite le plus d'attention. Si notre science de Jésus

se réduisait aux doctrines susdites, l'image que l'historien aurait de

lui ne laisserait pas d'être fort pâle. Sans doute son historicité, si

l'on prend ce terme dans le sens abstrait, serait garantie. Mais il
est des degrés divers d'historicité. L'existence pure et simple,
sans plus, n'est qu'une forme vide, sans valeur au point de vue
de l'histoire et de la religion en particulier. Si l'historicité de Jésus

a une signification plus sérieuse, si elle ne se réduit pas à une
notion creuse ou à une image nuageuse, elle implique un aperçu
de sa vie et de son activité, et se fonde sur un noyau de

matériaux historiques au sens spécial du mot. En face d'une science

résolument négative, qui relègue le christianisme dans le domaine
des chimères, l'historien de Jésus doit tendre plus que jamais à

une historicité concrète et étoffée.
En conséquence, la théologie actuelle prend à tâche de s'éclairer

avec soin sur le genre et la provenance des divers matériaux
synoptiques : étude qui peut être entreprise indépendamment
de leur ordre chronologique ou de leur succession dans le

canon. C'est là, dans cette mise en relief du caractère propre
de chaque péricope, que gît peut-être la partie la plus originale de

la critique moderne. On ne saurait atteindre ce but en restant
dans l'ancienne ornière du travail, c'est à dire dans l'étude du
problème synoptique. Quelque utile qu'ait été la critique synoptique,

ce genre de recherches qui se confine à la comparaison littéraire

des textes canoniques et qui tend à établir leurs relations
réciproques, ne saurait dire le dernier mot sur l'histoire évangélique,

ni résoudre, à lui seul, l'énigme de Jésus.
C'est pourquoi une méthode nouvelle a prévalu de nos jours.

Elle consiste à regarder derrière les textes, à mettre à nu la
préhistoire de nos évangiles. C'est en effet bien avant la composition
des livres du Nouveau Testament que furent conçues la plupart
des idées qui ont influencé le développement futur de la chrétienté
et qui se sont infiltrées rapidement dans la tradition ecclésiastique.

Y a-t-il quelque apparence qu'on puisse démêler ce qui se

passa dans les premières années de l'Eglise chrétienne? Cette

époque « souterraine », comme l'appelait déjà Renan, est plongée
dans la nuit. Mais cette nuit fut féconde entre toutes. Il faut donc

essayer coûte que coûte de soulever quelques coins du voile. Les

ouvrages sur l'histoire de l'âge apostolique, qui nous ont été légués



184 GUILLAUME BALDENSPERGER

en grand nombre par nos devanciers, se bornent à mettre en œuvre
les données canoniques et patristiques. Celui qui irait plus loin et
qui saurait nous donner la préhistoire de l'histoire évangélique
ferait faire à la théologie le progrès le plus considérable qu'elle
ait réalisé depuis longtemps (1). A défaut de mieux et en attendant
un tableau d'ensemble, essayons d'en tracer quelques lignes.

Pour parvenir à une conception adéquate du contenu et de la
formation de nos synoptiques, la condition première est de se

pénétrer de cette vérité que l'esprit des premiers adeptes du
christianisme fut «ahistorique». Autant ils étaient pleins d'enthousiasme
religieux, autant ils étaient peu portés aux recherches historiques.
Attendant le retour instantané du Messie, ils avaient les yeux
tournés vers l'avenir, non pas vers le passé. Pourquoi auraient-ils
fixé par écrit les gestes du maître, eux qui connaissaient bien,
plus encore, qui avaient vécu « ces choses » Quoi de plus
éloquent que l'apostrophe des disciples d'Emmaüs à leur

compagnon : « Tu es bien seul et bien étranger à Jérusalem,
si tu ne sais pas ce qui est arrivé ces jours-ci?» (2). Maisnedevait-
on pas noter les faits pour les générations futures, pour ceux qui
écriraient plus tard les évangiles Pensée toute moderne, qui n'a

pu hanter aucun cerveau à une époque où l'on n'avait pas le
moindre soupçon qu'une Eglise chrétienne s'établirait sur cette
terre pour des siècles.

Donc, au début, point de recherche historique. Par contre une
activité intense dans beaucoup d'autres domaines. Enumérons-en
les principaux : l'adoration du Kyrios, la prière, le chant, le culte

liturgique, les repas en commun, les réunions d'édification, la

(1) On peut comparer la formation de nos évangiles synoptiques à la
formation de l'Eglise catholique en ce sens que tous deux furent précédés
d'une époque de gestation, longue de trois siècles pour l'Eglise, beaucoup
plus courte pour les évangiles, puisqu'elle ne dura que de quatre à cinq
décades. Mais ainsi qu'il faut connaître les siècles antérieurs pour comprendre
la constitution de l'Eglise catholique, de même il faut chercher à savoir
queue fut la foi et la vie religieuse des fidèles de l'âge apostolique pour se

faire une idée juste de la genèse et de la nature de nos évangiles. C'est dans
les époques préparatoires, où personne ne se doute encore de ce qui sortira
des préoccupations et de l'agitation du présent, que s'élaborent les grandes
lignes des constructions futures. C'est pourquoi la science historique fera
de ces époques-là l'objet principal de ses recherches.

(2) V. Luc xxiv 18.



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR l'hISTORICITÉ DE JÉSUS 185

lecture et l'interprétation messianique de l'Ancien Testament,
l'enseignement, l'apologie (surtout contre les attaques des

docteurs de la Synagogue) et la prédication missionnaire.
Toutes ces manifestations de vie chrétienne ont influencé dès

les premiers jours et à des degrés divers la tradition évangélique.
C'est tout cela qu'il faut envisager, si l'on veut saisir l'aspect
véritable sous lequel se présente l'histoire de Jésus dans nos

sources écrites. Cette histoire fut destinée d'abord à satisfaire les

besoins religieux. Les missionnaires durent la faire connaître aux
nouveaux convertis, mais ils ne la racontaient point pour enrichir
leur savoir. Elle devait être une nourriture des âmes, non des

intelligences. Elle fut mise toujours et partout au service de

l'activité pratique des Eglises. Ce point est capital. Il domine et
résume toute la préhistoire de nos évangiles. Cette préhistoire nous
apprend que la vie de Jésus ne parut point d'abord sous l'angle
historique, mais qu'on l'apprêta pour les besoins du culte, de

l'enseignement, de l'apologie et des autres fonctions susdites des

communautés chrétiennes. Accommoder l'histoire à des fins
ecclésiastiques sises en dehors d'elle comporte toujours un grand danger

: celui de lui faire subir des altérations. Semblable à un canal
latéral qui vient alimenter un grand fleuve, l'histoire de Jésus fut
entraînée dans le courant puissant de l'Eglise et ses eaux furent
nécessairement colorées, contaminées par celles du grand fleuve.

Cependant ce n'est là qu'un côté de la question. L'étude de la

préhistoire est aussi d'une utilité tout à fait positive. Discerner
l'action de la vie ecclésiastique et en déterminer la mesure exacte,
c'est se mettre à même de dégager les éléments vraiment
historiques de la tradition et de lui rendre sa pureté native, tout comme
il suffit au chimiste qui analyse un composé, de fixer les

éléments constitutifs de l'un des corps pour savoir la nature vraie
de l'autre. La préhistoire des évangiles recèle, de l'historicité du
Christ, des preuves péremptoires qu'elle fait connaître à ceux
qui prennent la peine de s'en informer.

Il ne sera pas superflu de citer des exemples à l'appui des

propositions que nous venons d'émettre. Les matériaux
historiques de la tradition ayant été ajustés à des fins multiples,



186 GUILLAUME BALDENSPERGER

il faut faire un choix. Nous laisserons de côté les changements que
les facteurs mentionnés plus haut, tels que la dévotion des fidèles

(1), le culte, l'apologétique (2) etc. amenèrent pour l'histoire
évangélique, et nous examinerons uniquement les empreintes qu'y
ont laissées la prédication et l'enseignement. Cet examen confirmera

pleinement nos thèses générales : d'une part il nous fera voir
une altération très sensible des faits, de l'autre il nous fournira
des arguments certains en faveur du caractère historique du Christ.

L'évangile de Marc, qui passe pour être la source commune des

autres synoptiques, se distingue par cela, qu'il contient moins de

discours que Matthieu et Luc, et qu'il se compose principalement
de péricopes narratives. C'est de celles-là qu'il va être question.
Afin de ne pas trop étendre le champ de l'observation, nous
excluons l'histoire de la Passion.

Les récits de Marc n'ont pas un type uniforme. L'analyse littéraire

permet de faire des distinctions entre eux. Le Baptême et la
Tentation par lesquels Marc débute, se font remarquer par des

éléments mythologiques. Il en est de ces récits comme de celui qui
ouvre la narration des deux autres synoptiques, c'est-à-dire de la
naissance miraculeuse dont le caractère mythique est indéniable.

(1) L'influence de l'adoration du Christ sur l'histoire de la passion a
été étudiée dans ces dernières années par G. Bertram, Die Leidensgeschichte
Jesu und der Christuskiilt (1922), et auparavant par Deissmann, Bousset,
Loisy et d'autres.

Les théologiens modernes en Allemagne font un usage fréquent de la
notion du « Christuskult ». Mais ils ne s'entendent guère sur la définition
du terme. Il est pris généralement dans le sens large de « dévotion au Christ ».

Ce n'est pas l'adoration du Christ dans le « culte » de l'Eglise. M. Bertram
essaie d'analyser la notion dans l'Introduction de son livre (p. 4), mais il
est loin de l'avoir élucidée avec la clarté désirable. Notamment la ligne de
démarcation entre le sentiment pieux de la dévotion et la foi reste indécise.

Voir encore Bud. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition
(1921), p. 185. Sa conception diffère de celle de Bertram. — Il est aisé de

voir que le motif de l'adoration est plus apparent dans l'évangile johannique
que dans les autres.

(2) Sur l'importance du facteur apologétique dans la formation de l'histoire

évangélique, voir mon exposé : L'apologétique de la primitive Eglise.
Son influence sur la tradition des origines et du ministère galiléen de Jésus,
1920 (extrait de la Bévue de théologie et de philosophie, n° 34). En outre :

G. Baldensperger, Urchristliche Apologie, (1909). Cf. dans Paul Wendland,
Die hellen, röm. Kultur (1912), chap. XV, Christliche Apologetik.



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR l'hISTORICITÉ DE JÉSUS 187

A la même catégorie appartient aussi l'histoire de la Transfiguration,

dont les critiques ont souvent prétendu qu'elle n'était
qu'une version plus ancienne ou une édition remaniée du récit du
Baptême. Signaler le coloris mythique des récits susdits n'est pas
porter préjudice au contenu des évangiles en général (1). Car notre
analyse a précisément pour but de séparer ces récits de tous les

autres. D'ailleurs le mythe peut se greffer sur un personnage ou

sur un fait appartenant à la vie réelle. La présence dans un récit de

quelques éléments mythiques n'est pas une raison suffisante pour
le déclarer complètement dénué de valeur. C'est le cas tout
spécialement, croyons-nous, pour l'histoire du Baptême (2).

(1) Il serait en tous cas contraire à la vérité d'admettre que les auteurs
canoniques soient les inventeurs des fables qu'ils rapportent ou qu'ils aient cherché

de propos délibéré à les faire passer pour des faits réels. Cette conception
surannée, qui fut à la base de la fameuse Vie de Jésus de Strauss, a fait place
aujourd'hui à une vue plus rationnelle du développement religieux. Les

inventions fabuleuses, dont il se trouve des traces dans le Nouveau Testament,

remontent à une haute antiquité et furent léguées à la chrétienté par
le judaïsme qui s'en était pénétré dès l'exil lors de son contact avec les

civilisations du vieil Orient. Ces croyances étaient donc consacrées par une
longue tradition. Elles passèrent plus tard dans la littérature chrétienne-
Dès lors ce ne sont plus que des mythes à l'état latent. La critique scienti"
fique, faisant fonction de réactif, nous aide à les découvrir.

Cet état de choses s'accorde bien avec une observation faite par un
représentant eminent de la science des religions, Paul Wendland. Traitant
des rapports littéraires du christianisme et de l'hellénisme, il déclare que
l'intrusion des éléments grecs dans le Canon se réduit en somme à peu de

chose. Cela tient au fait que les idées hellénistiques ne furent connues par
le judaïsme qu'à une époque plus récente et qu'il s'y ferma comme à des

nouveautés dangereuses. On doit en inférer que les mythes de l'Orient trouvèrent

accès dans la société juive bien antérieurement et qu'aux abords de l'ère
chrétienne ils ne faisaient plus l'impression de choses étranges et controuvées-

Il est donc loisible, sous les réserves indiquées, de parler de récits mythiques
dans nos évangiles. Pour les évangélistes eux-mêmes les mythes qu'ils
racontent ne sont pas seulement des mythes amoindris et décolorés, mais

encore ils ont perdu le caractère mythique. A. cet égard l'alternative qu'on
a posée « mythe ou histoire » à propos do la vie de Jésus (v. J. Weiss, Jesus

von Nazareth, Mythus oder Geschichte!') paraît trop exclusive. Cette formule»

au point de vue des écrivains bibliques, ne répond pas à l'exacte vérité
historique.

(2) Beconnaître que le baptême contient des éléments mythiques n'équivaut

pas à l'assertion que le récit tout entier ne soit qu'une fiction. On a
de bonnes raisons pour admettre l'authenticité du fait élémentaire que Jésus



188 GUILLAUME BALDENSPERGER

La majeure partie de Marc se compose d'histoires de guérisons.
L'intérêt capital que cet auteur attache à l'activité thérapeutique
de Jésus provient de ce qu'elle est selon lui la preuve patente
qu'il fut vraiment le Fils de Dieu. C'est là en effet le titre que
Marc revendique pour son héros dès la première ligne de son

ouvrage. Il ne lui suffit pas de relater des cas particuliers, où ce

Fils de Dieu rendit la santé à des sourds-muets, des aveugles, des

paralytiques, mais encore il aime à grossir, à amplifier la tradition
dans des petits tableaux d'ensemble, où il se plait à résumer toutes

les guérisons accomplies par Jésus et à dépeindre l'attroupement
extraordinaire des malades qui se pressaient autour de sa

personne (1).
Si la rédaction de ces passages doit être attribuée à l'évangéliste,

il n'en est pas de même des récits circonstanciés relatifs aux cas

particuliers. Ceux-là reposent presque toujours sur des traditions
plus anciennes. La critique du siècle dernier, il est vrai, voyait
dans l'élément miraculeux des histoires évangéliques un signe de

leur origine tardive. Notamment les grands miracles contre

nature, tels que l'histoire de la Tempête, celle de la Multiplication
des pains ou celle de la Marche sur les eaux, devaient être de création

plus récente. Mais il n'y a pas lieu de souscrire à ce jugement
dicté à ceux qui l'énonçaient par des considérations dogmatiques
ou philosophiques.

Les évangélistes n'ont point inventé leurs histoires, celles qui
sont du domaine purement surnaturel tout aussi peu que les cas

vint se faire baptiser par Jean. I] est vrai que l'on cherche en vain dans la
suite de l'histoire évangélique la trace d'un souvenir que la journée passée aux
bords du Jourdain auprès de Jean aurait laissée dans l'àme de Jésus. En outre
le fait que Jésus, à notre connaissance, n'a administré le baptême à personne,
constitue également un problème. Mais il n'est pas impossible de concilier
ces points avec le fait qu'il vint au début de sa carrière s'associer à l'œuvre de

son prédécesseur. Voir les développements suggestifs de C. Albr. Bernoulli,
Johannes der Täufer und die Urgemeinde (1918), p. 112.

(1) Voir Marci 32-34, in 7-12, vi 53-56, cf. i 39. Ce sont là des généralisations
que les écrivains et les prédicateurs chrétiens se croyaient autorisés de faire
sur la foi des cas de guérisons particuliers conservés par la tradition. Le
procédé de Marc est bien apparent : vi 56. Dans l'histoire de l'hémoroïsse la tradition

avait parlé d'une guérison par l'attouchement (Marc vi). L'évangéliste
conclut en généralisant que « tous ceux qui touchaient seulement le bord de

son manteau étaient guéris ».



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR l'hISTORICITÉ DE JÉSUS 189

de guérisons. Bien avant qu'on songeât à composer des relations
écrites de la vie de Jésus, la prédication chrétienne plaça toute
l'existence terrestre du Christ dans une lumière merveilleuse. La
mission de son côté, dans l'intérêt de la propagande, ne pouvait se

passer d'en faire autant. L'intensité de la foi des prédicateurs,
l'ardeur des missionnaires pour la cause du Christ leur firent enjoliver

les faits et agrémenter les récits de détails pittoresques. Ces

histoires, se transmettant sans cesse de l'un à l'autre, eurent le
sort des anecdotes cent fois répétées. Les conteurs y apportent des

variations plus ou moins perceptibles. A côté des péricopes
mythologiques mentionnées plus haut, nos évangiles contiennent donc une
seconde classe de récits très nombreux du type anecdotique, où la
légende s'est mêlée, parfois dans des proportions assez fortes, aux
souvenirs authentiques (1).

Outre celles que nous venons d'indiquer, d'autres altérations se

produisirent encore par suite de la transmission de l'histoire
évangélique par voie orale. Il y eut des confusions de chiffres et
de personnes, des manques de mémoire et des interprétations
fondées sur des malentendus (2).

9.

Les remarques qui précèdent ne sont pas de nature à enlever
sa valeur à la tradition évangélique. Si les conducteurs des Eglises

(1) Un théologien allemand de la nouvelle génération, qui a analysé les

textes synoptiques avec beaucoup de finesse, a donné à cette série de

péricopes le nom de Novellen (des nouvelles). Voir Martin Dibelius, Die Form-
geschichte des Evangeliums. La critique littéraire allemande affectionne beaucoup

ce terme de Novellen. Elle en a fait usage d'abord dans le domaine de

l'Ancien Testament. Il doit marquer sans doute le genre pittoresque des récits
et la part qui revient dans leur élaboration à l'imagination des conteurs. Nous
ne le jugeons point approprié aux péricopes évangéliques, entre autres pour
ee motif qu'il ne cadre pas avec leur caractère traditionnel. Nous substituons
à l'appellation des théologiens d'outre-Bhin celle de « récits anecdotiques ».

(2) A titre d'exemple on se rappellera les 4000 ou les 5000 dans les histoires
de la multiplication des pains, le ou les deux démoniaques de Gadara. La confusion

de la femme pécheresse de Luc avec Marie de Béthanie, qui se dessine

déjà dans le Canon (v. Jean xn), se poursuivra dans la suite. Au sein de l'Eglise
les différentes Marie de l'évangile se confondent entièrement. Un autre exemple

frappant, c'est la confusion des deux Jean, l'apôtre et le presbytre. Sur la
régularité des phénomènes d'absorption dans la légende hagiographique,
voir Hippolyte Delehaye, Les légendes hagiographiques (1906).



190 GUILLAUME BALDENSPERGER

pour les motifs précités et principalement sous l'influence de leurs

croyances christologiques, ont modifié et élargi librement les

données de l'histoire, ils n'avaient cependant nulle conscience de

la dénaturer. Ils étaient convaincus que ces modifications étaient
conformes à la vérité historique. Us n'ont point innové
systématiquement, dans un esprit critique (1).

Pour juger impartialement l'œuvre des évangélistes sous le

rapport de la fidélité à la tradition, il faut la mesurer au manque
de retenue et de discipline dont firent preuve de l'autre côté de la
barrière les tératologues, les goëtes et tous ces thaumaturges du
paganisme, qui vaguaient par tout l'empire (2). Ceux auxquels

(1) Nous avons dit combien il importait à Marc de dépeindre Jésus comme
le grand guérisseur apportant les vrais remèdes à tous les maux. Cependant il
n'a pas supprime cette remarque : que Jésus dans une circonstance donnée fut
incapable d'opérer un miracle, vi 5. Que cette assertion de la tradition primitive

n'était pas du goût de l'évangéliste, il le montre par la phrase maladroite
qu'il y a jointe et qui doit lui faire contrepoids ci excepté quelques guérisons
de malades par l'imposition des mains ». Mais rien ne prouve mieux que cette
tournure embarrassée combien il respecte le contenu authentique de sa source.

(2) Le genre excessif des romanciers païens n'est nulle part aussi manifeste

que dans les contes de Lucien. Les miracles évangéliques ont un autre caractère.

On sait que le quatrième évangéliste a renchéri sur les synoptiques, ses

devanciers, au point de vue du merveilleux et qu'il ne recule pas devant
l'affirmation de faits fabuleux. Il termine par exemple l'histoire de la Tempête

par ce trait que la barque fut transportée avec ceux qui l'occupaient
d'un coup, par enchantement, à la rive où ils voulaient aborder (Jean vi). Néanmoins

Jean fait preuve d'une certaine pondération, si on le met en regard
du conte de Lucien, où la barque avec les bateliers est engloutie par un monstre

et où l'auteur décrit en détail tout ce qui s'agite dans le ventre de la bête.
On peut comparer encore avec Jean cette fable colportée par les charlatans

païens et d'après laquelle un prêtre d'Apollon, du nom d'Abaris, avait reçu
de son dieu une flèche en or, qui lui permettait de traverser les airs avec une
rapidité foudroyante.

Les écrits apocryphes et gnostiques témoignent également, par leurs
excentricités, du niveau supérieur où se tiennent les livres canoniques. Il faut relire

par exemple dans les Actes gnostiques de Jean (ni) les rêveries extravagantes
sur les aspects changeants que revêtait le Christ aux yeux de ses disciples.
Quand on voulait le toucher, son corps était tantôt consistant et ferme, tantôt
d'une substance immatérielle, incorporelle et « comme rien». «Souvent quand
je l'accompagnais, dit l'auteur qui est censé être identique avec l'apôtre Jean,

je voulais voir si ses pieds laissaient une trace sur le sol, je n'en apercevais
jamais. Je le voyais planer au-dessus de la terre.» Ailleurs sa tête apparaît
appuyée au ciel. L'écrit est plein de ces inepties.



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR 1,'hiSTORICITÉ DE JÉSUS 191

fut confié le dépôt de l'histoire de Jésus, avant que les écrivains

canoniques l'eussent renfermée dans leurs livres, étaient d'une
grande simplicité de cœur et d'esprit. Les premiers messagers
qui annonçaient la bonne nouvelle dans les Eglises de la Judée et
de la Galilée ne furent pas comme le grand apôtre des Gentils,
Paul de Tarse, teintés de culture théologique ou autre. Dans

une curieuse notice, le célèbre adversaire des chrétiens Celse nous
dépeint le zèle missionnaire des tisserands, des corroyeurs, des

foulonniers, pénétrant dans les maisons particulières pour séduire,
comme il dit, les incultes et les rustiques (1). Les termes de mépris
dont il se sert sont à mettre au compte de la méchante humeur dn

polémiste païen. Mais le fait même de l'intense propagande faite
par les petites gens n'est pas sujet à caution. Et si ce mode de

recrutement est attesté pour l'époque de Celse, il fut encore bien

plus à l'ordre du jour à l'âge apostolique, lors de la fondation de

l'église de Jérusalem.
Au reste l'observation de Celse est confirmée par toute l'histoire

du christianisme. Que de fois de simples ouvriers ont déployé un
grand zèle et beaucoup de talent pour convertir les autres L'effort
convertisseur des travailleurs manuels à l'époque de la Réforme
en Allemagne, en France, et particulièrement dans l'histoire des

sectes, est connu. Il se trouve que parmi ceux qui avaient un don

spécial de conter les histoires bibliques, on nomme précisément les

tisserands et les tailleurs. Comme ils tissaient la toile, ils tissaient
aussi l'histoire évangélique et comme ils habillaient le client, ils
savaient habiller aussi le Christ. Et puisque Celse mentionne les

corroyeurs, n'est-il pas surprenant que le Nouveau Testament ait
conservé le nom de ce corroyeur de Joppé, Simon, chez lequel
Pierre séjourna (Actes ix43) et qui était certainement l'évangéliste
ou le didascale du groupe des frères demeurant dans cette ville.

La séduction, comme s'exprime Celse, de ces orateurs improvisés

s'exerçait, il n'y a pas de doute, par les tableaux qu'ils faisaient
de la puissance mystérieuse du Christ durant sa carrière terrestre.
Ils retraçaient d'une façon vivante comment il avait apaisé les

flots en courroux, ou comment il avait nourri des milliers de per-

(1) Adv. Cels., ni 54. L'écrivain païen ajoute que ces gens très silencieux
dans la vie ordinaire devenaient des orateurs étonnamment diserts, dès

qu'ils se sentaient dans un milieu familier de congénères, et qu'ils excellaient
alors à convaincre ceux qui les écoutaient.



192 GUILLAUME BALDENSPERGER

sonnes au désert. Ils captivaient les assemblées par des anecdotes

comme celle de l'aveugle de Bethsaïda, que Jésus conduit hors du

village, auquel il met de la salive sur les yeux et qui recouvre la

vue par degrés, percevant toujours plus distinctement les objets
du monde extérieur. On tenait les auditeurs en haleine par des

récits dramatiques comme celui de la fille de Jaïrus présentée tout
de suite comme étant à toute extrémité, mais dont la résurrection
est toujours retardée: par l'hémorroïsse d'abord, parles serviteurs
de Jaïrus ensuite, enfin par Jésus lui-même. C'est ainsi que les

orateurs savaient intensifier et dramatiser l'action.(1) Il semble qu'on
perçoive encore, à travers la lettre figée des textes canoniques, et
le plaisir qu'éprouvait le prédicateur à narrer la scène et l'émotion
de ceux qui étaient sous le charme de sa parole.

Si l'origine des anecdotes marciennes doit être comprise comme
il vient d'être dit, il s'ensuit qu'elles n'ont eu dès l'abord d'autre
but que d'instruire les membres de l'Eglise. Il faut donc les situer
dans la vie même des communautés et il est complètement exclu

qu'on les ait inventées pour « historiser » quelque personnage
légendaire ou quelque dieu mythique.

Le livre de Marc présente une troisième classe de péricopes
narratives. La narration y est secondaire en ce sens qu'elle n'est

pas faite pour elle-même, mais qu'elle a pour but de mettre en
relief une sentence de Jésus. L'histoire culmine dans un logion.
Ces péricopes sont plutôt des leçons que des récits. Elles se lisent
dans les premiers chapitres de Marc : ainsi celle du jeûne, qui sert
de base au logion de l'étoffe neuve et du vin nouveau, celle des

épis arrachés qui introduit la maxime que le sabbat a été fait pour
l'homme, celle de la main sèche, qui doit illustrer une parole, qui
sous forme interrogative («aux jours du sabbat est-il permis de faire
le bien ?») pose également un principe religieux nouveau. Le but
didactique de ces histoires est manifeste. C'étaient primitivement
avec des exemples topiques à l'appui, des textes de prédication
pour l'édification des fidèles, des matières d'enseignement pour l'in-

(1) Il n'e3t dans l'intérêt ni de la théologie ni de l'Eglise de revendiquer
pour les anecdotes des évangiles une sorte d'intangibilité canonique. Les théo-
giens conservateurs eux-mêmes concèdent que les évangélistes ont mêlé la
fiction à l'histoire. Voici comment s'exprime par exemple le professeur Adolf
Schlatter : « Aucun des évangéliste n'a craint de laisser libre cours à son imagination

en traçant l'image de Jésus. » Neutest. Theol., II 532.



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR l'hiSTORICITÉ DE JÉSUS 193

struction des nouveaux convertis, des thèmes à discussion pour la
réfutation des adversaires. La brièveté de la forme les distingue
des récits anecdotiques. Le ton argumentatif y domine. Il
l'emporte sur le genre descriptif des anecdotes. Dans ces leçons de

Marc c'est l'orateur sacré ou le didascale qui parle, ce n'est pas
l'historien qui raconte.

Comme ces leçons répondaient aux besoins élémentaires et
pressants des communautés apostoliques, il est fort probable qu'on
les ait rédigées et groupées dans un recueil à l'usage des Eglises
bien avant la publication de nos évangiles. Marc ne fit sans doute
rien autre que les insérer dans son cadre chronologique en les

rattachant entre elles de la façon simpliste décrite plus haut. Mais

primitivement ces péricopes étaient indépendantes l'une de l'autre.
Leur séquence dans le recueil ancien, dont nous supputons l'existence,

ne repose pas plus sur un souvenir précis de la vie de Jésus

ou sur n'importe quelle tradition historique que leur enchaînement
dans l'évangile canonique.

Cependant ces leçons conservées par Marc, pour être«ahistoriques»
n'en ont pas moins un solide fondement d'histoire. Et c'est ici que
nous entrons dans le vif de la question. Qualifier les tableaux de

l'évangéliste d'ahistoriques, ce n'est pas dire qu'ils ne sont pas
historiques, mais seulement qu'on ne les a pas tracés pour raconter
la vie de Jésus, dans un but historique, et que l'intérêt de l'auteur
est ailleurs. Or c'est pour cela même qu'ils ne prêtent en aucune
façon au soupçon d'avoir été composés pour « historiser » ce Jésus.
Son historicité n'y est enseignée ni exprimée nulle part, mais elle
est partout sous-entendue, elle s'entend d'elle-même. Elle est

pareille au fondement caché dans le sol et qui porte tout l'édifice.
Si l'hypothèse que nous venons de développer est fondée en fait,

il s'ensuit qu'il y eut dès la fondation de l'Eglise des prophètes et
des missionnaires qui prêchaient la nouvelle doctrine au moyen
d'exemples tirés de la vie de Jésus, semblables à ceux que Marc
nous a conservés. Ces évangélistes de la première heure sont non
seulement des témoins très anciens du Jésus historique, puisqu'ils
sont bien antérieurs à nos évangélistes canoniques, mais encore
des témoins très sûrs et d'une impartialité parfaite, car ils n'ont
qu'un seul objectif : non pas de faire connaître que Jésus a existé,
mais d'annoncer ce qu'il a dit. Ce sont en quelque sorte des témoins
malgré eux, s'il s'agit de l'historicité de Jésus. C'est ainsi que la

RRV. DB THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XII (n° 52, 1924). 13



194 GUILLAUME BALDENSPERGER

préhistoire des évangiles, qui nous révèle leur caractère véritable
et en particulier l'ahistoricité des leçons de Marc nous apporte la

preuve concluante que les documents du Nouveau Testament et
les origines de la religion chrétienne ne s'expliquent pas par un
mythe du Christ.

10.

Nos résultats se confirment si l'on envisage la nature des sujets
traités dans les péricopes en question. Ils concernent le sabbat, le
jeûne, le pardon des péchés, c'est-à-dire des matières passionnément

débattues dans les milieux juifs. C'est sur ces matières, il
n'y a pas de doute, que roulait la prédication chrétienne au temps
des apôtres, alors que la secte nouvelle se recrutait encore exclusivement

parmi les pauvres d'Israël, à Jérusalem et dans les autres
villes de la Judée et de la Galilée.

Cependant, à l'encontre de notre thèse, on pourrait arguer du
fait que dans le texte actuel de Marc se trouvent mêlées aux vieux
thèmes juifs des allusions aux doctrines nouvelles du messianisme
chrétien. Il y est fait mention du Fils de l'Homme et de la mort du
Christ (1). On hésitera peut-être à attribuer de telles idées aux didas-
cales judéo-chrétiens des premiers jours. L'objection tombe, si l'on
réfléchit que notre texte canonique de Marc n'a vu le jour que
dans la dernière décade avant la ruine de Jérusalem, et qu'il doit
nécessairement porter la trace des modifications doctrinales et
autres que l'évolution de la vie des Eglises entraîna après elle. Il
en fut des leçons de Marc comme de ses anecdotes, elles passèrent

par le laminoir ecclésiastique toujours en activité. Les didascales

ne résistèrent pas plus que les conteurs au désir d'éclaircir et de

commenter la tradition. Ainsi s'explique que les péricopes évangéliques

fixées par écrit une première fois par un auditeur de ces

leçons subirent dans la suite, après une deuxième ou troisième audition,

des additions, des altérations. D'ailleurs les versets de Marc
sur le Fils de l'Homme qui a le droit de pardonner, ou qui est maître

du sabbat, se détachent aisément de l'ensemble et se dévoilent

comme des additions dues aux croyances christologiques des

(1) Voir Marc n 20 : « Des jours viendront, où l'époux leur sera enlevé. »



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L HISTORICITE DE JESUS 195

didascales. (1) Ainsi donc le genre archaïque de ces leçons marciennes

est incontestable, malgré les retouches des générations suivantes.
Mais alors même que le laminoir de la vie ecclésiastique eût

laissé des traces plus profondes sur ces péricopes, leur haute
antiquité et l'authenticité de leur contenu essentiel ne sauraient

échapper à l'œil exercé du critique. Elles sont pareilles à ces dalles
anciennes encastrées dans la maçonnerie d'un mur plus récent, et

qui malgré les détériorations dues à la vétusté ou à la main de

l'homme se font reconnaître comme les témoins irrécusables d'un
autre âge.

(1) Les études sur le Fils de l'Homme ne se comptent plus. La dernière en
date est la thèse de licence de M. G. Dupont, Le Fils de l'Homme. Essai
historique et critique (1924). Il y a pas à notre connaissance un livre français sur
cette matière qui expose avec autant de netteté toute la complexité du problème
du Fils de l'Homme. L'esprit de méthode qui préside aux recherches de l'auteur

mérite d'être signalé. Au sujet des passages de Marc, dont il est question
en haut, M. Dupont conclut, avec la majorité des critiques, que le Fils de

l'Homme dans le sens messianique n'y est pas original et que le terme araméen

employé par Jésus a été mal compris et mal rendu en grec par le traducteur.
M. Dupont est d'avis que dans ces versets de Marc se cachent des paroles
authentiques de Jésus, qu'il s'agit de libérer de la poussière que les épigones
ont jetée dessus. Nous souscrivons pleinement à ces phrases qui se lisent à la

page 48 : « Derrière ces efforts pénibles pour prouver que Jésus est le Messie,
n'en trevoit-on pas une idée beaucoup plus simple et plus haute Considérées

en elles-mêmes et sans tenir compte du but de l'évangéliste, ces paroles
respirent un esprit de liberté vis-à-vis des observances légales, qui est bien conforme

à celui de Jésus. Interprétées sans préoccupations messianiques, elles rendent
fidèlement l'attitude du Maître vis-à-vis de le Loi. »

Pour ce qui concerne spécialement le Fils de l'Homme qui a le pouvoir de

pardonner (Maren 5-10), M. Dupont estime que l'histoire, telle qu'elle est relatée
dans le texte, n'en forme pas un ensemble primitif. L'analyse littéraire
découvre des interpolations. Mais alors même qu'on accepte cette manière de
voir, il ne s'ensuit pas que le contenu essentiel de ces versets (c'est-à-dire le

pouvoir de pardonner accordé aux hommes) soit apocryphe. Comme dans
les péricopes voisines, Jésus fait encore preuve ici d'une haute liberté
religieuse. La question du pardon était de celles qui ont dû se poser (et qui sans
doute se sont posées plus d'une fois) entre « l'ami des pécheurs et des péagers

» et les scribes et pharisiens, qui « fermaient la porte du Boyaume au
visage des hommes » (Mat. xxm 13). Il est probable que dans l'ancienne
tradition on ait amalgamé une discussion entre Jésus et les docteurs sur le pardon

avec l'histoire de la guérison du paralytique. De là la difficulté qu'éprouve
je critique à saisir le sens exact de cette histoire. — Sur le livre de M. Dupont,
voir encore p. 247. (Réd.)



196 GUILLAUME BALDENSPERGER

Considérons de plus près ce qui est inscrit sur ces vieilles dalles
enfermées par Marc dans la construction de son évangile. Elles
attestent non seulement que Jésus fut un personnage en chair et

en os et qu'il enseigna avec autorité et puissance, mais encore elles

nous initient d'une façon vivante à cet enseignement d'une grande
beauté et simplicité morales en nous donnant des précisions sur
plusieurs de ses pensées maîtresses. Rien d'artificiel, rien d'apprêté
dans cette façon dont Jésus fait ressortir l'importance secondaire
des rites extérieurs, qui ne doivent pas être comme des jougs imposés
à l'homme. Conception àia fois hardie et belle que cette proclamation

delà nécessité d'une réforme intégrale qui ne se contente pas
de demi-mesures, et qui répugne à coudre une étoffe neuve à un
vieux vêtement et à verser du vin nouveau dans de vieilles outres
Tout cela est spontané et d'un naturel accompli. Et alors qu'on
doit admirer la simplicité et la force élémentaire de ces idées,
n'est-il pas bien significatif qu'il n'y ait trace dans ces pages
anciennes de Marc ni de la mort rédemptrice d'un Dieu descendu

sur la terre, ni d'aucune doctrine « mystérieuse » Comment se

l'expliquer si vraiment la religion chrétienne était issue d'un
mythe ou d'une gnose préchrétienne

Rappelons que les péricopes de Marc qui nous occupent ont
fait l'objet d'une attention particulière de la part des théologiens
qui se livrèrent à l'étude comparative des textes synoptiques. Ils
les classaient parmi les matériaux les plus anciens de la tradition.
Frappés de leur accent de vérité, ils les considéraient comme
l'élément le plus sûr de la prédication de Jésus. La critique
nouvelle qui examine plus spécialement les formes littéraires (1) vient
se fondre harmonieusement sur ce point avec l'ancienne critique

synoptique. Cette concordance de la recherche, s'effectuant

(1) La théologie allemande a donné à ces recherches récentes l'appellation
de formgeschichtliche Methode. Il ne semble pas que l'entente sur la manière
dont il faut la comprendre soit complète. Généralement on désigne par là
l'étude des formes diverses par lesquelles ont passé les matériaux évangéliques
(sentences, récits), tant dans la phase orale qu'écrite. On se flatte de pouvoir
établir la loi de la formation de ces matériaux et l'on parle de leur «morphologie».

Au reste, l'expression « formgeschichtlich » a été créée par la philologie
classique, à laquelle les théologiens modernes l'ont empruntée. Seulement les

philologues et beaucoup de théologiens anciens entendaient désigner par ce

terme les divers « genres littéraires ».



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR l'hiSTORICITÉ DE JÉSUS 197

par deux méthodes différentes, mérite, je pense, de retenir notre
attention. J'ose dire que la science théologique a atteint ici
vraiment la terre ferme de l'histoire de Jésus. Elle a touché au roc.
Le travail de sondage qu'elle a pratiqué sans relâche, avec un
magnifique désintéressement, ne fut pas entièrement vain. Une
communication a été rétablie avec le grand Galiléen disparu depuis
vingt siècles : communication ténue, mais suffisante pour affirmer
son rôle historique. Et s'il ne nous sera jamais donné, comme aux
premiers témoins, d'entendre le son de sa voix, du moins
possédons-nous dans les morceaux didactiques de Marc des « logia »

authentiques, sortis de sa bouche.
Quand les recherches des savants modernes aboutissent à

quelque résultat nouveau dans le domaine des sciences naturelles,
la presse ne manque pas de parler de la « belle découverte ». La

théologie n'est pas gâtée. On ne chante pas ses découvertes. Que
d'hommes, d'ailleurs, avant de les chanter, devraient découvrir la

théologie elle-même Espérons que ceux, du moins, qui savent ce

qu'il en coûte de faire un pas en avant dans le champ des recherches

historiques, reconnaîtront que les efforts de la critique théologique

des deux dernières générations méritent mieux que la défiance

ou le blâme dont ils furent trop souvent l'objet.
Les découvertes de la science moderne sont dues à l'observation

patiente de la réalité. Le véritable savant se laisse instruire par la
vie. C'est cette règle que nous avons voulu appliquer à l'étude de

l'histoire évangélique. Nos résultats ne relèvent point d'une théorie
philosophique ou littéraire aprioristique, mais uniquement de

l'examen des textes. En cherchant l'origine et la formation de ces

textes dans les institutions de l'Eglise et dans leur fonctionnement,
nous n'avons fait que les replacer dans la vie réelle.

C'est un représentant de la science de l'Ancien Testament qui a

donné ce mot d'ordre à la recherche théologique qu'elle devait situer
les textes dans la vie (1). Cette méthode qui rend les textes
vraiment intelligibles, n'est pas moins valable pour le Nouveau
Testament que pour l'Ancien. Peut-être l'essai que nous venons d'en
faire nous-même est-il une preuve qu'elle n'est pas sans donner
quelque fruit dans ce domaine aussi.

(1) M. Gunkel a su tirer de ce principe un parti merveilleux en en faisant
l'application à l'interprétation des Psaumes et de la Genèse.



198 GUILLAUME BALDENSPERGER

11.

Je me suis borné de propos délibéré, il faut le rappeler, à l'examen
des péricopes narratives de Marc. Il est bien entendu que si le

problème de l'existence historique de Jésus devait être élucidé à

fond et sous toutes ses faces, il faudrait englober dans sa tractation
beaucoup d'autres matières de première importance, comme les

Paraboles, le Sermon sur la montagne, les déclarations messianiques

de Jésus, la Cène, la Passion, la Mort. Plus encore. Si l'unique
objectif du chercheur est d'établir l'historicité de Jésus, il y
parviendra par un chemin plus direct que celui choisi par nous. Pour
savoir si Jésus a vraiment vécu et inauguré un ordre de choses

nouveau, il faut frapper à la porte de l'apôtre Paul. Il fournit les

armes les plus sûres pour exterminer le monstre de l'école
mythologique. Mais il est à peine besoin de remarquer que si nous nous
étions engagé résolument dans l'une ou l'autre de ces voies, il nous
aurait fallu un long temps pour la parcourir. Toujours, en toute
occurrence, un sujet aurait dû être traité au détriment de l'autre.
Dans l'impossibilité d'approfondir tous les problèmes essentiels
de l'histoire de Jésus, je m'en suis tenu à l'exposé de la méthode

dont on doit se servir pour fixer la provenance et la formation des

matériaux de cette histoire. C'est pour illustrer cette méthode par
une application que j'ai fait choix des récits de Marc. Ils ne figurent
ici qu'à titre d'exemples.

On peut discuter avec fruit, je pense, dans un simple rapport, la
méthode de la recherche, tandis qu'il serait bien difficile de répondre

par un oui ou un non catégorique aux mille questions concernant
les détails de la vie de Jésus. Autant on doit se garder de nier en
bloc la valeur historique des évangiles, autant il serait téméraire
d'affirmer que tel ou tel passage soit d'une solidité à toute épreuve
ou même qu'un seul verset soit à l'abri de toute suspicion présente
ou future. Dans l'état actuel de la critique il faut avoir le courage
d'ignorer ou de prononcer un non liquet. Cela vaut mieux que
des solutions hâtives, christologique, mythique ou autres.

Mettons les choses au pis. Que l'histoire de Jésus tout entière,

que cet évangile dont nos pères avaient coutume de dire : manet
in aeternum ne soit plus aujourd'hui qu'une terre mouvante —
semblable en cela à notre globe terrestre, dont l'écorce passait



UN DEMI-SIÈCLE DE RECHERCHES SUR l'hISTORICITÉ DE JESUS 199

autrefois pour être d'une rigidité absolue et dont les physiciens
actuels nous enseignent qu'elle est ébranlée sans cesse par des

secousses sismiques — s'il en était ainsi, s'il nous fallait envisager
un ébranlement total de la base historique du christianisme, cela

ne serait pas encore pour nous confondre ou pour nous désespérer.
Rien ne nous empêcherait d'y attacher un sens plus profond et
d'y voir comme un mystère de la création. Je m'explique. Les

origines de toutes les grandes phases du développement universel
ne sont-elles pas plongées dans une nuit impénétrable Quoique
les sciences naturelles soient à l'œuvre depuis des siècles, nous ne
connaissons véritablement ni les origines de la matière, ni celles du

mouvement, ni celles de la vie, ni celles de la pensée. A chaque
échelon nouveau de la création, le mystère se dresse devant
nous.

Pourquoi en serait-il autrement, quand il s'agit de ce degré le

plus élevé de la vie morale qui s'appelle le christianisme
Si l'ignorance où nous sommes par rapport aux grandes origines,

répondait à une loi, alors la science historique ne saurait émettre

que des hypothèses sur la genèse du christianisme, hypothèses qui
ne vaudront ni plus ni moins que celles concernant la matière ou
l'origine du genre humain. Nous en faut-il davantage Nous ne

savons rien de positif sur la formation du premier homme. On ne
voit pas que l'humanité en ait été empêchée de développer sans
cesse et dans un mouvement ascensionnel sa vie physique et
intellectuelle. Le développement de sa vie religieuse dépendrait-il
du fait qu'elle soit renseignée avec une rigoureuse exactitude sur
l'histoire religieuse du passé Une connaissance exacte de la vie
de Jésus depuis le berceau jusqu'à la croix serait pour satisfaire
notre désir de savoir. Mais il est une chose supérieure à l'intelligence

et à ses besoins, c'est la vie de l'âme, la réalisation des

aspirations les plus hautes du cœur humain.
J'ai lu quelque part cette observation, que le soleil n'a qu'un

côté tourné vers nous. Nous ignorons ce qu'il est par ailleurs, du
côté qui échappe à notre vue. Ignorance regrettable peut-être,
mais non mortelle, puisque c'est du côté tourné vers nous que se

dégagent et la lumière et la chaleur, ce qu'il nous faut à nous et à

l'univers pour vivre. Qu'importe que les contingences de la vie du
Christ restent douteuses ou ignorées à jamais par la science
théologique, Jésus n'en brille pas moins comme le soleil au firmament



200 GUILLAUME BALDENSPERGER

religieux de l'humanité, car il a fait luire dans ce monde des vérités
dont les hommes ont vécu et vivront encore (1).

12.

Il est une pensée que l'on a souvent exprimée, c'est que la
religion chrétienne est une vie, non une doctrine, une science, un rite
ou une morale. Ces choses-là, en effet, Jésus aurait pu les prendre
ailleurs; dans les systèmes religieux ou philosophiques de son

temps. Et du reste les négateurs ne cessent de répéter qu'il en

fut ainsi. Mais si l'on demande le sens véritable de la religion
chrétienne à cette religion elle-même, à l'histoire de l'Eglise chrétienne,
alors tous les représentants authentiques de cette religion, depuis
saint Paul jusqu'à saint Augustin, saint François, Luther et Calvin,
nous répondent en chœur : L'Evangile est une vie, une vie
personnelle. C'est le Christ vivant dans ses disciples. D'où vient ce

caractère personnel de la foi chrétienne, s'il ne lui a été implanté,
en quelque sorte insufflé, par son fondateur C'est une marque
de naissance. Quand un homme se distingue par un don
exceptionnel, on a coutume de dire : la bonne fée lui a mis cela dans le
berceau. Ce qui constitue le caractère original de la religion chré-

(1) Si le mouvement qui donna naissance à l'Eglise chrétienne est parti
vraiment de Jésus, on comprend qu'on revendique aussi pour lui, comme le

firent nos évangélistes et en particulier Jean, toutes les vérités enseignées par
ses disciples, autant qu'elles étaient conçues dans son esprit. La solidarité
spirituelle des évangélistes avec le Maître, dont ils relatent la carrière, confère
à toutes les traditions qu'ils enregistrent une sorte d'authenticité supra-
historique. Goethe dans ses Gespräche mit Eckermann se plaît à dire que les

quatre évangiles sont absolument conformes à la réalité historique (durchaus
acht). nDenn es ist in ihnen der Abglanz einer Hoheit wirksam, die von der
Person Jesu Christi ausging und die so göttliche Art, wie nur je auf Erden das
Gcettliche erschienen ist. »

Non sans raison on a prétendu que la légende peut être plus vraie que
l'histoire. Il arrive qu'une légende marque plus dans l'histoire de l'humanité que
dix mille récits du passé. Que lui importerait qu'un Juif, contemporain de Jésus,
ait fait un jour de riches sacrifices au temple ou qu'il ait invité ses amis à un
brillant festin? Ces actes ne sont rien, comparés au sacrifice de la mort de Jésus

ou à la cène qu'il célébra avec ses disciples, puisque dans ces formes, il légua
aux hommes des biens inestimables. La légende complète, éclaircit et symbolise
l'histoire.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L HISTORICITE DE JESUS 201

tienne doit se retrouver à ses origines. C'est dire que sur le seuil
du christianisme se dresse une personne vivante, un Jésus en chair
et en os, non une théorie ou un mythe.

Quelle serait donc la religion qui demande à ses adeptes un effort
personnel, un don de l'être tout entier, comme c'est le cas du
christianisme Comment n'y aurait-il pas eu, à l'aube de cette religion
une personne incarnant cet effort, cette vie, cette volonté du bien
C'est la vie qui engendre la vie, c'est la flamme qui allume la
flamme. Et c'est parce que le Christ fut vivant et qu'il a montré

par son exemple la valeur de la vie chrétienne, qu'il l'a emporté,
dans la concurrence des religions, sur Attis et Isis, sur Tammouz
et Mithra et tous les autres dieux mort-nés du paganisme.

G. Baldensperger.


	Un demi-siècle de recherches sur l'historicité de Jésus

