Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Un demi-siécle de recherches sur I'historicité de Jésus
Autor: Baldensperger, Guillaume

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380079

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN DEMI-SSIECLE DE RECHERCHES
SUR L’HISTORICITE DE JESUS*

Permettez-moi d’évoquer en commenc¢ant un souvenir per-
sonnel. Il est de circonstance et d’une valeur symbolique, en
tant qu’il représente au moyen de deux dates I’évolution de la
science théologique par rapport a la personne du Christ pendant
les cinquante derniéres années.

Le 12 mai 1883 eut lieu en cette ville, & I’Oratoire du Louvre,
la premiére réunion de la Société de théologie des pasteurs de
Paris. Les promoteurs de cette réunion me demandérent de pré-
senter 4 cette occasion un rapport sur la théologie d’Albert
Ritschl (1). L’idée partait d’ Auguste Sabatier, I'inoubliable profes-
seur, plus & m&me que tout autre de discerner les signes des temps
au firmament théologique. Le systéme de Ritschl était alors la
nouveauté européenne. D’Allemagne, les idées du maitre de Geet-
tingue s’infiltraient peu & peu dans tous les pays voisins. Cette
théologie nouvelle avait un caractére dogmatique trés prononceé.
Sans doute Ritschl enseignait avec force comment il fallait conce-

* Cet article est la reproduction d’un rapport présenté aux Conférences
pastorales de Paris, le 11 juin 1924%.

Le rapport primitif a été fortement remanié et complété par des déve-
loppements qui, par leur nature, ne se prétaient pas ala lecture, et par un
grand nombre de notes relatives 4 la bibliographie du sujet et aux opinions
diverses des chercheurs.

(1) Ce travail fut publié dans cette Revue, premiére série, année 1883.

REVUE DE THEOL. ET DE PHIL. — N. s., t. xi1 (N° 52, 1924). 11



162 GUILLAUME BALDENSPERGER

voir la prédication et 'ceuvre rédemptrice du Christ. Mais le
probléeme des évangiles, la critique de T'histoire évangélique,
étaient relégués par lui & larrére plan. A fortior: la question de
Phistorieité du Christ restait tout a fait en dehors de 'horizon du
maitre et de son école (1). Elle était inexistante. Le role de
Jésus comme fondateur de la religion chrétienne était un
axiome que personne n’aurait songé a mettre en doute.
Quarante ans se sont écoulés depuis la séance dont je parle.
Aujourd’hui, dans ce méme Paris, & quelques pas de ’Oratoire,
une nouvelle réunion de pasteurs, une assemblée représentative
du protestantisme frangais s’appréte & discuter cette question : si
Jésus a vécu, s’1l appartient & 'histoire. Quel contraste entre ces
deux dates! Quel abime ! J’entends bien que n1 vous ni moi, nous
ne voudrions nous convertir & la religion d’un Christ mythique.
Mais le seul fait que ce sujet est inscrit au programme de cette
assemblée et qu’il est proposé a notre méditation, n’est-il pas
symptomatique ? On peut donc poser la question de I'historicité
de Jésus sans éveiller le soupgon que ce ne serait la qu’une
gageure ou une mauvaise plaisanterie. Et s’il en est ainsi, ne
semble-t-11 pas qu’il y ait quelque chose de changé, sinon dans
la foi de ’Eglise, du moins dans la science théologique de I'heure
présente ? Quelque chose ? Ne faudrait-1l pas dire que tout est
changé ? Le contraste n’est-il pas absolu entre ces deux formules
dont quelques-uns pensent pouvoir faire la synthése : « Christ
sauveur du monde » et « Christ retranché du monde » ? Comment
sortir de ce dilemme ? En présence d’un Christ dévalorisé a ce point
faut-1l se résigner et s’éerier avec le poéte : Quantum mutatus ab
illo ? ou le vieil adage biblique : « Jésus-Christ le méme, hier, au-
jourd’hui et éternellement» reste-t-il debout ? a-t-1l encore unsens?

1.

Pour remédier & une situation critique, 1l est indiqué de
rechercher d’abord d’ou vient le mal. La théorie du mythe n’est

(1) L’axiome proféré par Ritschl, et mis en circulation par beaucoup d’au-
tres aprés lui: «vita Jesu Christi scribt nequit» ne s’entendait nullement de
I’altération et de l'insuffisance des matériaux évangéliques, comme [I'école
critique moderne le reconnait. Ritschl en parlait en dogmaticien, pour qui
la tradition canonique était tabou.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L’HISTORICITE DE JEsus 163

pas le fruit du hasard. Elle ne fut point créée de toutes piéces
par ceux qu’on a appelés les mythologues modernes, mais elle
fut amorcée de longue date par la théologie protestante. C’est
elle qui lu1 a fourn son ossature. Le fait est d'importance et
nous en tirerons parti pour apprécier & sa juste valeur le radi-
calisme moderne. Mais auparavant je dois montrer pourquoi et
jusqu’a quel point les théologiens sont cause eux-mémes de la
crise actuelle.

Les grands systémes dogmatiques que le protestantisme a
produits au cours du x1x® siécle, eurent ce contre-coup de réveiller
le sens historique et de ramener les esprits 4 'étude de I'histoire.
Pour expliquer historiquement la genése du christianisme, 1l
était nécessaire d’étudier d’abord la religion juive, son berceau.
Le judaisme considéré jadis comme une époque obscure, sorte
de moyen Age vide de grandes pensées et ou s’élaborait péni-
blement cette littérature de demi-teinte dénommée les apocryphes,
fut Pobjet d’une véritable résurrection. On s’apercgut toujours
plus distinctement qu’il était un chainon important de I’évolution
religieuse générale.

De son sol surgit un arbre puissant, 'apocalyptique, dont les
ramures s’étendalent au loin jusque dans le Nouveau Testament,
dans la prédication du Jésus synoptique et dans les épitres
pauliniennes. Phénoméne d’une portée considérable que cette
synthése de 'apocalyptique et du christianisme ! Elle eut une
double conséquence, et de nature opposée. D’une part elle rappro-
chait Jésus de I’histoire, puisqu’elle faisait apparaitre au grand
jour un rapport étroit entre sa prédication du royaume et 'escha-
tologie de son époque. D’autre part, par le coloris surnaturel
de ses conceptions, 'apocalyptique conféra au christianisme une
teinte suprahistorique. Le fait qu’on découvrit de nombreux
éléments apocalyptiques dans les documents canoniques et en
particulier dans les évangiles fut comme un premier pas sur le
chemin qui devait aboutir au Christ mythique. Qui ne voit en
effet, qu’il existe un lien entre les visions mystérieuses de 'apo-
calyptique et les réveries du mythe ? Le Christ, par exemple,
dont Jean nous trace le portrait dans le livre de la Révélation, —
ce Christ semblable & un Fils d’Homme, aux yeux flamboyants,
avec les pieds rougis dans la fournaise et le glaive acéré sortant
de la bouche — ne s’apparente-t-il pas dans son irréalité gran-



164 GUILLAUME BALDENSPERGER

diose avec ces étres insaisissables, ces fils de Dieu qui apparaissent
dans les mythes ? D’ailleurs les représentants de la religion
mythique ne se font pas faute d’exploiter cette parenté. A les
entendre, les évangiles ne seraient autre chose que des apoca-
lypses. L’exagération d’une pareille affirmation saute aux yeux.
Elle n’a d’égale que I'assurance avec laquelle on la produit (1).

L’étude du judaisme n’était qu'une étape dans la marche en
avant de la science théologique. On vit toujours plus nettement
que ses 1dées religieuses, et surtout ses croyances eschatologiques,
étalent dans une connexion intime avec celles du vieil Orient,
de Babylone, de la Perse, puis aussi de I'Egypte, de I'hellénisme
et en général de toutes les religions et cultures des peuples avec
lesquels les Juifs étaient entrés en relation. C’est & la suite du
judaisme et par la trouée faite par lui que tout le flot de I« his-

(1) Les mythologues s’efforcent de faire rentrer le christianisme, et en
particulier les évangiles, dans 1'évolution religieuse du judaisme préchrétien,
connue sous le nom d’apocalyptique. L’apocalyptique juive, comparée avec
les anciennes croyances messianiques, représente sans aucun doute un type
nouveau. Ce qui détermina cette transformation, ce fut, outre les change-
ments survenus dans leur vie nationale, le contact des Juifs depuis 'exil
avec les coutumes des peuples paiens, surtout avec le parsisme qui s’était
fortement imprégné lui-méme d’idées babyloniennes. Le Messie, qui n’était
primitivement que la concrétisation de l’idéal politique du peuple, devint
une figure transcendante, un étre cosmique, avec lequel 'ancien Fils de
David cadrait de moins en moins. Le livre de Daniel, 'apocalypse d’Esdras
imaginent le Sauveur, le Fils de I’'Homme, trénant sur les nuées du ciel,
venant du fond de 'horizon, comme émergeant de la mer lointaine. Habitant
des régions célestes, il est mis en rapport avec les astres, leurs mouvements,
leur nature. L’apocalyptique juive a une teinte astrale trés accusée.

Une trace de cette conception se pergoit par exemple dans le récit de la
naissance de Jésus, dans l'apparition de l'étoile du Messie aux mages. Il
n'y a pas lieu de s’étonner que les évangiles fassent allusion a certaines idées
apocalyptiques. Mais ce qui devrait surprendre dans I’hypothése que les
évangiles sont & mettre sur le méme pied que les apocalypses, c’est que les
allusions soient si peu nombreuses.

Il suffit de lire & la suite 'un de nos évangiles et 'apocalypse néo-testa-
mentaire pour se convaincre de la distance qui sépare les deux genres. Les
défenseurs de I'idendité devraient prendre la peine de nous expliquer pourquoi
ces genres différent sous le rapport linguistique, grammatical, syntacti-
que, etc. Il n'y a point dans tout le Nouveau Testament un livre qui ac-
cuse une telle infériorité littéraire que 1’Apocalypse. En tout cas nos évan-
giles ne lui sont pas comparables. On ne pourrait mettre en regard que
certains papyrus et inscriptions d’un caractére vulgaire.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L'HISTORICITE DE JEsus 165

toire des religions » se déversa sur le champ des études néo-
testamentaires. L’aspect des origines du christianisme en fut
changé. Plus et mieux que n’avait pu I’établir la critique biblique
interne, la science des religions fit paraitre au grand jour la nature
syncrétique d’un grand nombre de notions, de formules et de
vocables (1), considérés jusque-la comme des éléments spécifi-
quement chrétiens. S1 la critique théologique n’avait pas déja
ébranlé jusque dans ses fondements la notion du canon avant
I’entrée en scéne de la science des religions, cette derniére en aurait
infailliblement consommé la ruine. Pour se faire une idée juste
de la genése du christianisme, pour mesurer toute I'étendue des
emprunts qu’il avait faits aux cultes étrangers, les théologiens,
et les conservateurs non moins que les autres, se virent obligés de
descendre de la plateforme canonique ou ils s’étaient retranchés
et de poser le pied sur le sol commun de l'histoire religieuse de
toute I'humanité (2).

2.

L’étude comparative des documents profanes conduisit la théo-

(1) La terminologie néo-testamentaire dans ses rapports avec le voca-
bulaire général de l'époque a été étudiée surtout par M. Derssman~ dans
ses Etudes bibliques (Bibelstudien). Voir aussi Licht vom Osten et Die Ur-
geschichie des Christentums im Lichie der Sprachforschung (1910) du méme
auteur. Cf. Vireav, Elude sur le grec du Nouveau Testament (1893).

Le domaine de la langue canonique s’est rétréci jusqu’a se confondre
presque entiérement avec la koiné de ’hellénisme. Sur 5000 vocables que
renferme le Nouveau Testament une cinquantaine &4 peine n’a pu étre iden-
tifiée jusqu’ici dans les documents profanes.

La science biblique doit se pénéirer de cette vérité que, sous le rapport
de la forme et dans la sphére de la terminologie, le christianisme n’a rien in-
nové. Sa signification historique réside ailleurs.

(2) Si par I'histoire des religions il s’opére une sorte de sécularisation du
christianisme, cette constatation n’a pas qu'une portée négative. La situation
privilégiée, qu'on lui reconnaissait autrefois, lui est rendue par ailleurs.
L’ancienne thése de la philosophie religieuse qui veut que la religion chré-
tienne marque le point culminant de I’évolution spirituelle de I’humanité, est en
quelque sorte reprise et confirmée par 'histoire des religions, en tant qu’elle
met en évidence, par un grand nombre de données positives, le fait que les
aspirations des peuples paiens ont été satisfaites par I'Evangile. Ce n’est que
par I’histoire des religions qu’on peut savoir positivement si le christianisme
représente vraiment la synthése la plus haute et la plus compléte du passé
religieux.



166 GUILLAUME BALDENSPERGER

logie moderne avec une rapidité effrayante et sans qu'elle y
prit garde jusqu'au seuil de la théorie du mythe. Le nombre
des paralléles qu'on découvrit ou crut découvrir dans les docu-
ments bibliques et les écrits paiens croissait & vue d’ceil. Parm
les plus impressionnants on peut citer :
Pactivité thérapeutique des fondateurs de religion,
I'identité de la technique des guérisseurs,
la similitude des formes littéraires des récits miraculeux,
l'usage général du titre de Fils de Dieu (1),
I'attribution aux envoyés divins de visions et d’extases,
les épiphanies divines (dans le genre du baptéme et de la
transfiguration du Christ),

(1) La filialité divine est décernée couramment dés l’époque des Dia-
doques aux souverains défunts, puis aux rois régnants. La coutume orientale
s'implanta dans I'empire romain. On ne compte plus les inscriptions, les
papyrus, les monnaies ol ’empereur Auguste et ses successeurs sont désignés
comme dieuz ou fils de Dieu. Ce qu’une secule ville d’Asie, Magnésie, fournit
de contributions a Ihistoire du culte des Césars, on peut s’en faire une idée
par le livre de Tmieme, Die Inschriften von Magnesia am Mdander und das
Neue Tesiament. — Déja un siécle avant Jésus une inscription de la ville
d’Ephése en I'honneur du dictateur César dit que le fils d’Arés et d’Aphro-
dite «s’est révélé comme un dieuy (Gsbv ér:r.gmv?}).

A l'encontre des théologiens qui estiment que l'usage du titre « Fils de
Dieu» dans I’Evangile repose uniquement sur I’Ancien Testament et les
apocalypses juives, il y a lieu d’en appeler 4 Luc xx11 25. Jésus y fait allusion
a cette coutume que les rois des nations... se font appeler «bienfaiteurs »
(Buoideic tdw Ehviv ... edipyitar wededvrar), Or, dans les inscriptions paien-
nes ou se rencontre ce qualificatif des rois, il va de pair avec celu1 de «Fils
de Dieu». Luc seul fait mention de: edzpyitar, ct il se peut que Jésus lui-
méme ne se soit pas servi du terme. En tous cas ce passage lucanien est
la preuve que dans le milieu auquel appartenait I’auteur biblique, on n’igno-
rait point le style officiel des chancelleries impériales et royales et qu’on
savait faire ressortir finement la distance qui sépare les vertus des paiens
de l'idéal évangélique.

On sait que quelques rois de la dynastic des Ptolémées et de celle des
Séleucides portaient le surnom d’Evergéles. Le titre est fréquent dans les
inscriptions des derniers siécles préchrétiens, v. Micuer, Recueil d. 1., 299
312, 313, 546 (en Cappadoce au dernier siécle avant J.-C.). Voir aussi Bull.
hell., V, 372 (une inscription du 1:® siécle avant J.-C.). — D’autres grands
personnages, outre les monarques, briguaient et obtenaient la qualification
d’sdsppétns. Leurs noms étaient inscrits sur des listes officielles. Il semble
bien que Luc fasse allusion 4 ces coutumes. Les attributs de owtip zat edepypitng
sont souvent conjugués comme distinctions honorifiques. C’est surtout le
cas pour l'’empereur Auguste dans les inscriptions et chez les poétes.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L HISTORICITE DE JEsus 167

le don prophétique et la gnose surhumaine des grands ini-
tiés (1),

surtout la croyance & la mort et & la résurrection des dienx (2)
et aux eflets salutaires de leur sacrifice (3).

On connait les embarras de la théologie traditionnelle en preé-
sence des déclarations évangéliques sur la nécessité de la mort
du Christ. Pour rendre ces déclarations plus vraisemblables, I'exé-
gése glanait avec peine des arguments a travers tout 1’Ancien
Testament, par exemple dans les textes mosaiques sur les sacri-
fices, dans les chapitres prophétiques sur ’Ebed-Iahvé. Mainte-
nant, avec les mystéres du paganisme, on entrait, semble-t-11, dans
la pleine lumiére. Ce qu’ils apportaient, eux, n’était-ce pas comme
des doubles du drame de la passion, de véritables duplicata
de la sotériologie chrétienne ?

(1) L’écho de cette gnose résonne distinctement, par exemple, dans la
parole évangélique : « Personne ne connait le Pére excepté le Fils et celui
a qui il plait au Fils de le révéler» (Matth. x1 27).

(2) L’'idée de la mort et de la résurrection des dieux se retrouve dans
presque toutes les mythologies paiennes. Elle est plus ancienne que les reli-
gions de mystéres du type hellénistique. On en trouve des traces dans la
mythologie babylonienne. Tammouz, qui est de descendance divine (il est
appelé le « propre fils» d’Ea, comp. Rom. virz 38 7oU i8udu viod) est voué
au néant et revient a la vie. Le culte d’Adonis en Syrie et Phénicie n’est
pas sans rapport avec la religion de Babel.

Cette croyance aux dieux qui meurent et ressuscitent tient soit au carac-
tére naturiste des divinités, soit a4 leur origine astrale. Elle symbolise les
forces actives de la nature et leur décroissance. Le mouvement des astres
donne lieu a une interprétation similaire : & la phase de leur rayonnement
actif succéde celle de leur disparition du firmament et vice versa. Il est remar-
quable que la mort des dieux et leur retour a la vie sont placés généralement
a 'entrée du printemps. Il n’est pas rare que le dieu ressuscite trois jours
aprés sa mort. On trouvera sous une forme concise toutes les données essen-
tielles sur ce sujet dans M. BrRUckNER, Der sterbende und auferstehende Gott-
hetland in den orientalischen Religionen und ihr Verhdltnis zum Christentum
(1908).

(3) Le drame de la mort du dieu, tel qu'il se célébrait dans les religions
de mystéres, n'était pas un simple spectacle pour les yeux des participants.
On lui attribuait des conséquences heureuses pour la vie intérieure et les
destinées futures des adeptes. Aussi la célébration de ce drame forme-t-elle
le centre du culte voué au dieu. Par la foi, le fidéle s’associe au drame divin
et en ressent les forces libératrices. Il s’établit ainsi une « union mystique »
entre lui et son dieu, union qui revét des formes visibles dans certains rites,
comme celui du baptéme.



168 GUILLAUME BALDENSPERGER

La théologie était arrivée & un grand tournant de sa route.
Certes, pendant tout le cours du xix® siécle déja, depuis la publi-
cation de la Vie de Jésus de Strauss, elle s’était trouvée aux
prises avec des difficultés croissantes. La question des récits
miraculeux surtout revenait & point fixe et obsédait les esprits.
Pour ce qui concerne en particulier les miracles-prodiges ou
des récits comme I'histoire de la tentation de Jésus au désert, ou
comme celle de la naissance surnaturelle, on avait di évacuer
peu a peu les anciennes positions submergées par la critique.
On s’était résigné assez généralement A les spiritualiser, a leur
préter une valeur symbolique. Maintenant la situation prenait
une gravité extréme. Ce n’était plus seulement les forts avan-
cés du christianisme qui étalent menacés, mais ’eau péné-
trait de toutes parts dans la citadelle. Le terrain sur lequel
les historiens auraient pu camper la personne du Christ deve-
nait de jour en jour plus exigu, plus étroit. Le Fils de
PHomme n’avait plus ou reposer sa téte. Deés lors un doute
mortel planait dans Pair. Ce Fils de I'Homme des évangiles
avait-1l vraiment foulé le sol de notre terre ? Ce Jésus dont on
perdait toujours plus la trace, plus on s’efforg¢ait de I’approcher,
appartenait-il vraiment & 1'histoire ou n’était-il peut-étre qu’un
préte-nom, la figuration d’un Dieu-sauveur, notion trés ré-
pandue & l'aube de la religion chrétienne ?

3.

L’heure vint ol cette question de l'existence ou de la non
existence de Jésus fut posée publiquement et ou elle fut résolue
par la négative dans un flot toujours grandissant de livres et
de brochures. Des esprits novateurs s’avisant qu’il était désor-
mais impossible d’édifier une vie de Jésus sur la terre ferme
de D'histoire, s’élancérent, pareils a4 des aviateurs aventureux,
dans I'espace, dans les régions du mythe.

Les appareils qu’ils pilotérent n’étaient pas d’un type uni-
forme. Un premier construisit le sien d’aprés un modele ou les
1dées et les images diverses des mythologies paiennes étaient
combinées avec quelques éléments du judaisme (1).

(1) Voir John M. RoserTson, Christianity and Mythology (1902). La passion
du Christ, selon cet auteur, est un drame qui fut composé au moyen des
mythes du paganisme. Le critique anglais a complété son hypothése dans
quelques publications postérieures.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L'HISTORICITE DE JEsus 169

Un autre aima mieux s’élever sur un appareil portant l'effigie
d’un Dieu fort ancien appelé Iechoua et qui avait présidé, di-
sait-il, 4 la naissance du Jésus des évangiles. Sur les ailes de sa
machine se lisait I'inscription: «Le Jésus préchrétien» (1).

Un troisiéme chercha ses inspirations dans l'orient lointain,

dans le parsisme et dans I’Inde. Il baptisa sa trouvaille: Die
Christusmythe (2).

Un autre, grand admirateur du génie constructeur de I'antique
Babylone, s’éprit d’un personnage fameux dans les annales de ce
pays. Ce héros, du nom de Gilgamesch, eut des aventures sur-
prenantes qui auralent fourni aux écrivains de I’Ancien et du
Nouveau Testament la trame de leurs récits (3).

Un autre encore effectua son raid au moyen d’un moteur nou-
veau type, d’une rare puissance. Ce moteur n’était autre que la
poussée sociale des masses prolétaires de 1’empire romain dont
le sort misérable se concrétisa dans le symbole d’un Dieu cru-
cifié (4).

Autour de ces princes du royaume mythique évoluait sur
des appareils de construction plus ou moins analogue toute une
escadrille de chercheurs se retournant en tous sens (5), fouil-

(1) 11 s’agit du livre de l'américain William Benjamin Smiru (1906),
Il raméne la religion chrétienne a une ancienne secte juive ou les rites bap-
tismaux joualent un rdle prépondérant.

(2) Arthur Drews, Die Christusmythe (1909). C’est 'ouvrage qui dans
la controverse récente eut le plus grand retentissement en Allemagne. Une
édition augmentée parut en 1910. Parmi les pages les plus caractéristiques
de ce livre on peut citer I'exposé de la naissance du dieu Agni dans les hymnes
védiques et le rapprochement que fait 'auteur avec la légende évangélique
de la naissance du Christ.

Il ne faut pas confondre les travaux de Drews avec la masse de publi-
cations dépourvues de wvaleur scientifique, selon lesquelles Jésus ne fait
que reproduire la sagesse de 1’Inde. Les recherches de Jacorrior (1898),
par exemple, sont de ce nombre.

(3) C’est la theése d’un orientaliste de Marburg, P. Jensex, dans son
livre Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur (1906). Comme Jésus, Moise
et 'apétre Paul également ne seraient que des copies du fameux Gilgamesch.

(4) Cette idée est développée dans le livre de KaLTHOFF, pasteur a Bréme,
qui a pour titre : Das Christusproblem, Grundlinien einer Sozialtheologie
(1903). L’auteur n’hésite pas a attribuer & sa conception une puissance qui
aurait révolutionné l'empire romain et renouvelé la face du monde. Une
idée de ce calibre mériterait bien l'appellation d’une Idée-Force.

(5) La nouvelle école prend plaisir & renverser les termes des problémes,
par exemple a attribuer une origine préchrétienne a des données considérées



170 GUILLAUME BALDENSPERGER

lant ciel et terre pour y découvrir 'original du Jésus des évan-
giles. En Allemagne et en Angleterre les exploits des grands
mythologues appartiennent déja au passé. Ailleurs, en France
par exemple, dans le ciel théologique de Paris, on pergoit encore
le ronflement de nouveaux appareils évoluant légérement, dans
les régions mythiques, en quéte de découvertes inattendues pour
résoudre I'énigme de Jésus (1).

jusqu’ici comme postérieures a la création de I'Eglise et & postdater par
contre-coup le plus possible les textes néo-testamentaires. Le méme procédé
est mis en pratique au sein méme du N. T. On ¢’applique 4 intervertir les
roles. Paul passe avant Jésus. Les sentences attribuées a ce dernier dans les
évangiles sont censées se fonder sur des propositions pauliniennes. Les Actes
aussi ont le pas sur les évangiles. Les récits miraculeux rapportés dans les
premiers sont les originaux de ceux qu’on lit dans les derniers. Non seule-
ment la péricope de la résurrection de la fille de Jairus (talitha) ne serait
qu'une copie de I'histoire plus ancienne de 7Tabitha dans les Actes, mais il
faudrait faire une supposition analogue pour le procés de Jésus et celui
d’Etienne, dont certains cotés rappellent le premier. A ce sujet on peut lire
dans une brochure de la nouvelle école ce propos vraiment... renversant
(c’est le cas de le dire) : « C’est peut-étre au procés d’Etienne que Pierre a
renié Jésus». Voir P. L. Couchoud, Le mystére de Jésus (1924), p. 55 et la note
suivante. Par cette facon de mettre les choses « sur la téte » les mythologues
se rapprochent encore des aviateurs, qui, disposant d'une dimension de plus
que le commun des mortels, ne sont pas en peine pour « boucler la boucle ».

(1) C'est un écho des travaux allemands et anglais qu'on entend dans la
brochure de M. Paul-Louis Coucroup, Lénigme de Jésus (1923), et dans le
cahier du méme auteur intitulé Le mystére de Jésus (1924), récemment paru
dans la collection que M. Couchoud lui-méme publie sous ce titre général:
Christianisme. Des articles parus dans le « Mercure de France » avaient fait
connaitre d’abord les idées de cet auteur sur ia question de Jésus. Une réiu-
tation de ces idées par M. Maurice Goguel a été publiée en 1923 dans la
méme Revue. Si nous sommes bien informé, le savant professeur de Paris
prépare un ouvrage avec des développements étendus, dans lequel les positions
de I'adversaire seront soumises & une critique approfondie. On a I'impression
en lisant M. Couchoud qu’il est encore en train de chercher sa voie et qu’il vient
seulement de pénétrer plus avant dans les graves questions qu’il porte devant
le grand public. Du moins les traite-t-il sous une forme trés attrayante qu'on
souhaiterait de rencontrer plus souvent dans les publications courantes des
théologiens. Peut-étre ses jugements sembleront-ils un peu sommaires, un
peu hasardés a ceux qui n’aiment pas trancher les problémes sur la vue d’un
ou de deux textes, mais d’aprés 'ensemble des documents. Nous aurons, plus
bas, I'occasion de citer encore l'une ou l'autre des théses de M. Couchoud
et d’en discuter le bien-fondé.

Un autre essai de reconstruction du christianisme primitif sans recourir a



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L HISTORICITE DE JEsus 1714

4.

Quelle est la sohdité de tous ces appareils ? Autrement dit :
que valent les théories mises en avant par les négateurs ? Passer
en revue leurs arguments, ne fut-ce qu'en partie, nous retiendrait
longtemps. Car il en va, de ces arguments, selon le proverbe:
uno avulso, non deficit alter.

Je me borne & quelques réflexions générales qui conviennent
au genre concis d’un rapport. Un mot d’abord sur I'attitude de
de la théologie critique pendant la crise, puis quelques remar-
ques a propos de la méthode ou des méthodes appliquées par
les mythologues.

L’attitude de la théologie & I’égard des novateurs est pleine
d’enseignements et pourrait inspirer des réflexions salutaires a
ceux qui se laissent éblouir trop facilement par leurs prouesses
exégétiques. C’est bien intentionnellement que j’ai retracé plus
haut le chemin parcouru par la science théologique depuis le
Christ dogmatique jusqu’a la critique la plus libre et la plus
acérée de 'image de Jésus dans les évangiles. Il en résulte ceci:
la théologie a accompli dans un laps de temps considérable une
besogne fondamentale dont aucune école critique future, quels
que soient ses principes, ne saurait négliger les résultats. Clest
sur I'arbre mis en terre par les théologiens et qui a grandi par
leurs soins que les mythologues ont greffé leur plant particulier.
Ecoutons 'aveu de I'un d’entre eux. M. A. Drews s’est exprimé
ainsi: « Apres les recherches approfondies de la théologie critique
et historique du protestantisme, la mise en question de I’existence
de Jésus perd son air de paradoxe.» (1) On peut renouveler en
cette circonstance la phrase célebre qui avait cours au xvi® siécle
sur Erasme et Luther : 'un a couvé I'ceuf, mais I'autre I’a pondu.

la personne historique de Jésus, a été tenté récemment en France par R. Stant,
Le document 70 (1923). La thése de Wellhausen sur la formation littéraire du
douziéme chapitre de I’Apocalypse est le point de départ de cette étude.

(1) De notre temps les Eglises ont souvent incriminé le travail de la théo-
logie qu’elles dénoncaient comme le facteur destructif de toute fo1. On sait que
la papauté, en particulier dans des manifestes officiels, a rendu la science
biblique (protestante !) responsable de I'ébranlement de tout I'édifice social.
Ce sont la toujours des preuves indirectes de 'importance capitale qui revient
aux recherches critiques de la théologie protestante.



172 GUILLAUME BALDENSPERGER

Et s’il en est ainsi, 11 vaut la peine de méditer sur ce point :
pourquoi tous ces théologiens, vétérans éprouvés de la critique,
se sont-ils refusés avec la derniére énergie a suivre les novateurs
dans leur course & l'abime ? Pourquoi ont-1ls protesté par la
plume et la parole contre leurs innovations ? Il n’y a qu’une
réponse a faire. Ils se sentaient liés par leur conscience d’his-
toriens et d’exégétes. Connaissant & fond I'antiquité chrétienne,
les religions du pagamisme, les textes sacrés et profanes, toutes
les découvertes archéologiques, et ayant miirement pesé le pour
et le contre, ils n’ont pas jugé devoir faire le salto mortale dans
le vide du mythe (1). Nous n’en tirons pas cette conséquence
qu’1l faut opposer de prime abord une fin de non recevoir aux
nouveautés de l'ordre mythique, mais qu’il y a lieu du moins
d’observer une circonspection extréme a leur égard.

Passons a la question de fond, non point pour examiner en
détail les preuves de 1’école mythologique, ni pour essayer de
les réfuter, mais pour caractériser en général son argumentation.
Elle tranche visiblement sur les procédés en usage jusqu’ici dans
les milieux théologiques. Ce n’est pas étre injuste, je pense, a
I’égard des novateurs, que de prétendre que leurs travaux accu-
sent une certaine incohérence, qu’ils sont souvent trop décousus,
trop peu ordonnés. Du moins font-ils cette impression a ceux
qui sont accoutumés a la forte discipline des études théologiques.
Dans ces travaux des mythologues sont entassés péle-méle des
arguments de fortune, empruntés a droite et & gauche: An-
cien Testament, littérature patristique, apocalyptique, auteurs
profanes, papyrus, textes magiques..., tout y passe. Il est loisible

(1) Au reste, la théologie a toujours réagi d’elle-méme contre toutes les
théses extrémistes nées dans son propre sein. Elle élimine en fin de compte
tout ce qui est vraiment incompatible avec les éléments irréductibles de la
tradition chrétienne primitive. C’est ainsi que la position de Wrede qui
avait séduit pour un temps bien des esprits sérieux fut délaissée au fur et
a mesure que les critiques reconnurent qu’elle n’était pas en accord avee
la totalité des textes de Marc. De méme, la construction de M. Alb. Schweitzer
qui impute a Jésus un messianisme eschatologique a outrance n’est pas
destinée a durer, puisque de 'avis général elle ne s’appuie que sur une partie
de la tradition et fait peu de cas de 'autre. De la sorte la théologie dans son
ensemble offre une norme assez sire de ce qui, 4 chaque époque et dans I'état
des connaissances acquises, peut étre entériné comme résultat diment cons-
taté dans les annales de la science historique.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L’ HISTORICITE DE JEsus 173

sans doute & chacun de prendre ses arguments ou il les trouve.
On s’étonne cependant que la nouvelle école ait porté son effort
si peu sur les documents classiques du christianisme. Quelques
études fragmentaires sur des questions de détail (1) nesuffisent
pas pour asseoir solidement les constructions chimériques des

(1) C’est ainsi que les négateurs depuis Smith font grand bruit de la
formule ta& mept w09 'Ingod, Act. xvir 25, ou 'on trouve la preuve péremp-
toire qu’il y eut un vieux dieu, du nom de Iechoua. Mais avant d’avoir
recours a une pure fiction, il faudrait en bonne régle montrer I'impossibilité
d’expliquer ce passage par la tradition authentique sur Jésus. Or si Apollos
était un disciple du Baptiste ne connaissant que le mouvement parti de lui,
ijl n’avait entendu parler de Jésus que comme d'un adepte, d'un conti-
nuateur de ce mouvement et ce n'est que par Priscille et Aquila qu'il ap-
prit que ce Jésus était lui-méme le Christ et Jean, son précurseur. L’étude
des rapports qui existaient primitivement entre les écoles johannique et
chrétienne est bien plus de nature a éclaircir le probléme d’Act. xvir 25
que les hypothéses basées sur de simples apparences. Du reste le nom
méme du dieu Jésus et le sens qu'on lui préte, appellent des réserves sé-
rieuses, comme nous l'indiquerons dans la suite. De méme que 'expression
T wept T0% Ingob, cet atout classique de 'école nouvelle, les autres argu-
ments aussi, qu’elle emprunte au Nouveau Testament, devraient étre exa-
minés d’abord a la lumiére du développement général du christianisme,
non en dehors ou a c¢dté de lui. En somme, les armes que cette école a
tirées de l'arsenal canonique, ne sont guére dangereuses.

Les observations critiques qui précédent s’appliquent d’une fagon particu-
liére & argumentation de M. Couchoud. La maniére dont il cherche a tirer
parti des données du Nouveau Testament en faveur de sa thése dénote trop
de précipitation et un certain manque d’information scientifique. Un exemple
entre beaucoup : Dans le désir de distraire le christianisme de sa base historique
pour en faire une doctrine de mystére, il s’efforce d’identifier les deux termes
d’Evangile et de mystére, L'« Evangile », « la Bonne Nouvelle », serait un mot
mystique, pour désigner une chose mystique, «la chose spécifiquement chré-
tienne». Et ce seraitla le sens du mot au commencement de ’évangile de Mare.
L’évangéliste ne donnerait pas son livre pour un document d’histoire, un
récit, une vie. Mais il 'intitule « Bonne Nouvelle », désignant par la le message
du salut. Or cette interprétation ne peut se soutenir, elle ne devrait méme
plus &tre mise en avant dans l'état actuel de la science théologique. Il en est
du terme « Evangile » comme de beaucoup d’autres, qu’on croyait étre autre-
fois des notions exclusivement canoniques. Il appartient & la koiné, c¢’est-a-dire
au langage hellénistique, et se rencontre, p. ex., dans une inscription célébre
en 'honneur de ’empereur Auguste. Oui, la « Bonne Nouvelle» était depuis
longtemps déja d’usage courant, et non pas seulement dans les assemblées
chrétiennes et dans la Bible grecque, mais dans tout le monde gréco-romain. Le
mot eGt été bien mal choisi pour en faire la caractéristique d’une doctrine



174 GUILLAUME BALDENSPERGER

mythologues. A la série des grands commentaires théologiques
ayant trait A tout le Nouveau Testament il aurait fallu oppo-
ser d’autres commentaires continus sur les évangiles et les épi-
tres pauliniennes au complet. L'un des nouveaux docteurs, il
est vrai, a pris a tache, il y a trois ans, de combler la lacune
par rapport a 'évangile de Marc, en publiant un ouvrage de plus
de trois cent pages sur ce seul document (1). Mais c’est 1ci
méme qu’éclate la différence profonde des méthodes et des re-
gles mises en ceuvre dans les deux camps.

Le commentateur nouveau style ne se soucie pas de discuter
les résultats de la critique théologique ou d’examiner & nouveau
les problémes a l'ordre du jour, pour leur faire faire un pas en
avant. Il s’abstient d’entrer pour sa part sous une forme ou
une autre dans la continuité du travail scientifique. Il n’a d’autre
objectif que de transporter, d’élever toute I'histoire évangélique
a un nouveau plan. Elle est enlevée de gré ou de force, plus
généralement de force, a la terre, & 'histoire humaine et pro-
jetée dans le ciel, dans le monde sidéral. C’est systématiquement,
avec opinidtreté, avec un zeéle fanatique que l'explication de la
mythologie astrale est appliquée a tous les textes et le lecteur
ne peut se défendre de penser que cela tourne a la manie.

Nous ne songeons pas & nier que les croyances astrales n’ailent
ausst leur place dans le christianisme primitif — le moins,
1l est vrai, dans les évangiles. Or pour notre commentatéur elles
seules régnent en maitresses dans ces livres. On y cherche en
vain des souvenirs historiques. Par D'astrologie s’expliquent les
noms de personnes et les noms de lieux comme Nazareth, Beth-
saida, Arimathée, Césarée de Philippe et les autres (2). Bien

«mystérieuse ». — Les arguments empruntés & Paul en faveur de la méme
thése n’ont pas plus de valeur. Ils proviennent d’une interprétation & notre
gré hative et superficielle des textes.

(1) A. Drews, Das Markus-Evangelium (1921).

{2) La passion astrologique de M. Drews est telle qu’il n’a pas reculé
devant la tache ardue, en apparence impossible, de classer méme Césarée
de Philippe dans le cadre céleste. La scéne de Césarée (Mare vin), on le sait,
passe pour étre un des points les plus siirs de la tradition évangélique, puis-
qu’elle s’explique bien par des souvenirs historiques et que le nom de la ville
ne figure pas dans la « géographie » marcienne. Mais il suffit a notre critique
de quelques tours de force pour ' astrologiser ». Nous ne pouvons repro-
duire le menu détail de son argumentation. Deux lignes serviront a la carac-



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L'HISTORICITE DE JEsus 175

que ce commentaire abonde en raisonnements abstrus et qu'il
fatigue le lecteur par Penchevétrement des idées, 1l se trouve
qu’en le lisant, on est tout le temps au ciel. Douze planches des-
sinant les aspects multiples du ciel étoilé accompagnent le texte
et doivent fixer au firmament les histoires que les évangélistes
ont placées sur la terre. Pour 'exégése de ces mémes histoires la
théologie s’est servie d’un moyen opposé. Il n’est pas rare en
effet que les commentaires des évangiles solent munis de petites
cartes géographiques de la Galilée, de la Judée et des pays
limitrophes. Les globes célestes de I'exégése mythique sont donc
les signes visibles de la transposition qu’a subie 1'étude des évan-
giles dans la nouvelle école.
3.

Les documents bibliques étant réfractaires & une explication

systématique par le mythe, on en fit, somme toute, un usage

plutdt modéré. On aima mieux opérer sur des terrains ou la liberté
de mouvement du critique est moins entravée par des textes

tériser. Pour la premiére moitié du nom (Césarée) I'auteur a recours a la
planéte Jupiter, qui est celle des Césars. Une constellation voisine s’appelle
le Cheval céleste. Le cheval, en grec hippos, fournit la racine principale de
Philippe. Et de la sorte on peut dire que le nom tout entier (Césarée de
Philippe) tombe du ciel.

Quant & Arimathée, la patrie de Joseph, on fait dériver ce nom de 'hébreu;
rent = taureau, buffle, Dans la bénédiction de Moise, Deut. xxx111 17, Joseph
est également comparé avec un buffle. Joseph d’Arimathée doit done étre
repéré dans la constellation du Taureau. Le Taureau a son emplacement
au-dessus d’Orion, lequel aprés sa mort revécut au ciel, Diane ayant changé
son cadavre en une étoile. Les cornes du Taureau sont tournées vers le « gibet »
de la Voie Lactée ; on pourrait, pense M. Drews, induire de la qu’il (¢’est-a-
dire Joseph d’Arimathée) s’appréte & descendre le cadavre de la croix (!).
Il n’y a pas jusqu’au linceul de Joseph d’Arimathée que la contemplation
du ciel étoilé ne permette de découvrir dans I'cécharpe» de la Voie Lactée. On
a bien de la peine 4 prendre ces élucubrations au sérieux.

M. Drews a donné ailleurs des preuves de plus de pondération critique,
de sorte qu'on est surpris de le voir emboiter le pas dans son livre sur Marc
aux fantaisies inqualifiables de l'écrivain polonais NiemoJewskl (v. son
livre Bog Jezus, 1909), qui sait lire dans la volite constellée comme dans un
livre ouvert. Il y a vu I’histoire de la naissance virginale, la via dolorosa,
les trois Maries, Golgotha et la croix astrale, Joseph d’Arimathée, les femmes
en pleurs et les deux larrons... On admettait jusqu’ici qu'un seul des deux
était entré en paradis, mais ’évangile stellaire enseigne, parait-il, que le second
également est allé au ciel.



176 GUILLAUME BALDENSPERGER

étendus et d’un sens suffisamment clair. C’est pourquoi on cons-
tate chez les négateurs une préférence marquée pour les témoi-
gnages externes, soit du judaisme, soit du paganisme, concernant
le genése du chrstianisme. Ces témoignages sont en nombre
trés restreint et non exempts d’ambiguité. Ils permettent toutes
les conjectures et se laissent interpréter facilement contre I’his-
toricité de Jésus.

Un autre point caractéristique de la méthode des mythologues,
c’est 'attention spéciale qu’ils vouent aux noms propres et &
leur étymologie (1). Ces noms isolés du contexte sont considérés
en eux-mémes et leur signification est établie non par les docu-
ments qui les contiennent, mais par les racines dont on les dérive.
Ce procédé atomistique, qui tient beaucoup moins compte des
faits (2) que des mots, confére aux publications dont nous parlons
une teinte marquée de dilettantisme.

L'indifférence des extrémistes & 'égard de la hittérature classi-
que de Ja religion chrétienne a pour contre-partie une tendance
marquée a se mouvoir loin du centre dans des domaines secondaires,
parexemple & explorer la préhistoire du christianisme, la gnose pré-
chrétienne, & chercher aide et appui auprés des sectes obscures,
comme les Nazoréens, les sectateurs de Simon le Magicien, les

(1) La méthode n’est pas nouvelle. Elle fut pratiquée de tout temps
par ceux qui cherchaient a transformer Uhistoire en mythe. On sait comment
au siécle dernier aprés la publication du livre de Strauss, qui traita la vie de
Jésus au point de vue mythique, on le réfuta en ridiculisant le procéds,
en réduisant par exemple au moyen des étymologies les plus fantaisistes
toute l'histoire de Luther ou l'épopée de Napoléon en mythes.

(2) Cela est vrai surtout d’une thése capitale des extrémistes, de I'inter-
prétation étymologique du nom de Jésus. Si ce nom avait joué le rdle fon-
damental qu’on dit, les fidéles du Christ se seraient appelés en conséquence.
Ils auraient fait usage de ce nom. Les sectes religicuses ont porté générale~
ment le nom du fondateur de la secte. Les premiers chrétiens se seraient -
donc désignés comme des Jésusistes, et non pas comme des «christianoi».

On s’accorde a dire que la conception mythique est conforme a l'esprit
grec bien plus qu’au judaisme authentique. Si le christianisme était de
provenance mythique, il faudrait placer son berceau dans la société hellé-
nistique, dans un milieu judéo-hellénique. L’esprit hellénistique étant trés
familiarisé avec la notion d’un Dieu sauveur (swthp), c’est encore le nom
de Jésus (Iechouah), qui aurait formé le pivot de la religion nouvelle, L’ap-
peilation « christianoi » est bien le signe du caractére meSblamque juif et d’une
origine non mythique du christianisme.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L'HISTORICITE DE Jsisus 177

Naasséniens (1), & mettre a contribution les sources lointaines et
les documents douteux. Il en résulte que les publications que
nous avons essayé d’analyser, présentent souvent un amal-
game bizarre, une bigarrure curieuse des phénomeénes les plus
insolites de 'histoire des religions (2).

Théologie centrifuge, argumentation périphérique, tel me
semble &tre le bilan de la nouvelle école. Sa science est plus appa-
rente que probante. Elle va plus en largeur qu’en profondeur.

Serait-ce I'influence du milieu professionnel ? On a remarqué
justement que les novateurs n’appartiennent pas a la confrérie
des théologiens. Ils sont un syndicat de philosophes, de mathé-
maticiens, d’orientalistes, de publicistes. Ne pas étre théologien
ne constitue certes aucune infériorité, tout comme il n’y a aucune
honte a I’étre. Mais ne serait-ce que l'effet du pur hasard que
la concordance de ce caractére d’outsiders des extrémistes avec
le genre périphérique, j’allais dire I’exotisme de leur théologie ?

6.

Sans plus nous arréter 4 I’examen des théses mythiques, voyons
maintenant quelle est aujourd’hui la position de la théologie
scientifique par rapport au probléme de T'historicité de Jésus.
Les théologiens ont poursuivi leur ceuvre sans se lasser, sans se
troubler. Pareils & ce président qui, aprés 'éclatement d’une
bombe dans I’assemblée, déclara tranquillement: « La séance
continue », eux aussi, laissant passer I'orage causé par I’amon-
cellement des nuées mythiques, reprirent avec zéle et sans pas-
sion I'étude des documents canoniques, en particulier celle des
sources de la vie de Jésus. Car c’est uniquement par une saine
critique de ces sources que les choses seront vraiment remises
en place et que I’hypothése d’une éclosion spontanée du chris-

(1) L’hymne des Naasséniens est particuliérement coté dans les milieux
dont nous parlons.

(2) Ce n’est pas a dire que la théologie scientifique ne s’occupe pas, elle
aussi, dans ses recherches, de tous les points traités par les mythologues.
Elle I'a méme fait avant eux, mais elle y a mis d’ordinaire plus de mesure.
Elle n’a pas jugé que quelques notices extracanoniques devaient, dans la ba-
lance de la critique, se révéler plus lourdes que les données essentiellss du
canon. C’est le dosage qui différe.

REV. DE THEOL. BT DR PHIL, — N. 8., t. X11 (N°® 52, 1924). 12



178 GUILLAUME BALDENSPERGER

tianisme, sans la personne du Christ, sera définitivement rayée
du programme de la recherche historique.

Quel est donc ce travail accompl par la derniére génération
théologique ? A premiére vue ce n’est pas une ceuvre de sauve-
tage. La critique destructive ou négative, comme on dit, est encore
au travail. Elle s’est méme accentuée. I1 est désormais impos-
sible (c’est P’avis des critiques compétents) d’écrire une vie de
Jésus. Et ce n’est pas seulement 1’ére des grandes «Vies de
Jésus » qui est close, mais on ne saurait méme plus aujourd’hui
composer un précis d’histoire évangélique offrant des garanties
certaines d’historicité. Tandis qu’au siecle dernier les Renan, les
Keim, les Réville, les B. Weiss n’hésitaient pas & narrer toute
la trame de la vie publique de Jésus depuis le baptéme jusqu’a
la croix, les travaux similaires modernes se bornent & une carac-
téristique générale de sa personne, de son ceuvre et de son ensei-
gnement. Aux « Vies de Jésus » ont succédé les « Problémes de la
vie de Jésus» et dans ce changement de titres se dépeint toute
Porientation nouvelle du travail théologique (1).

Quelles sont les raisons de cette attitude réservée, de ce scepti-
cisme de la science théologique ? L’une des principales, sinon la
principale, c’est que le cadre topographique et chronologique de
la vie de Jésus est irrémédiablement perdu. Il ne peut étre re-
constitué avec les matériaux dont nous disposons actuellement (2).

{1) Les titres des études modernes sont instructifs. Par exemple : Fr. Bartn,
Die Hauptprobleme des Lebens Jesu, (4¢ édit., 1921) ; O. ScEMIEDEL, méme
titre ; Friedrich Seirra, Streitfragen der Geschichte Jesu (1907), et beaucoup
d’autres. On s’en tient & des portraits, a des apercus. Voir aussi Alfred Loisy,
Jésus et la tradition évangélique (1910). L’histoire proprement dite de Jésus est
condensée en un chapitre d’une cinquantaine de pages. L’élément biographi-
que se réduit & quelques généralités : prédication en Galilée, séjour a Jérusa-
lem.

(2) Nous n’entendons parler ici que de la succession historique exacte des
événements qui, d’aprés les synoptiques, se rapportent & la vie de Jésus. Nous
ne traitons pas de la chronologie absolue, a savoir a quelles dates de 1'histoire
universelle 1l faut assigner la naissance, le ministére public et la mort de Jésus.
Les savants ne se sont pas lassés d’étudier ces problémes, sans qu’ils soient
parvenus a des solutions satisfaisantes, p. ex. 4 mettre d’accord les données
de Matthieu II et de Luc III. On a essayé tout récemment encore de faire
disparaitre le désaccord par une numérotation nouvelle des années o régné-
rent certains empereurs. Cf. Conrad Cicmorius, Chronologisches zum Leben
Jesu, dans la Zeitschrift f. d. neutest. Wiss., 1923. Il est un peu risqué de



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L' HISTORICITE DE JEsus 179

Ces assertions dépassent de beaucoup ce qui faisait jusqu’a nos
jours I'objectif de la critique théologique. On s’était attaché a ré-
soudre des questions comme celles-c1: combien d’années a duré le
ministére public de Jésus ? sur quelles scénes (Galilée, Judée) s’est-il
déroulé ? combien Jésus a-t-1l fait de voyages a Jérusalem ?
quelle est la date de sa mort ? Ce sont la les problémes anciens.
Sans doute les incertitudes qui pesaient sur tous ces points sont
loin d’avoir disparu complétement, mais 1ils sont relégués a I’ar-
riere-plan pour l'instant et remplacés par des questions d’un
autre ordre et d’une portée plus large.

Que faut-11 penser de la succession des événements rapportés
par les évangélistes dans leur cadre littéraire ? La suite des
péricopes repose-t-elle sur des souvenirs historiques ou sur un autre
principe ? Les auteurs sacrés ont-ils songé a donner une géogra-
phie et une chronologie de la vie de Jésus ? S’en sont-ils préoccu-
pés sérieusement ? En d’autres termes: quel est leur mode de narra-
tion ? Le probléme historique se réduit & un probléme littéraire.

Voic1 quelques constatations sur lesquelles les critiques sem-
blent s’accorder généralement. La chaine de I'histoire évangé-
lique se compose d’anneaux primitivement isolés. Ce sont de
petites unités littéraires rattachées les unes aux autres par les
rédacteurs. Sans doute de petits groupements partiels de périco-
pes s’étaient déja formés dans la tradition chrétienne avant
la composition de nos évangiles, mais ’agencement général des
matériaux est I'ceuvre de leurs auteurs. Ils ont introduit a cet
effet des formules de transition, des indications de temps et de
lieu qui, pour la plupart, sont dépourvues de valeur historique.

Etant donné la gravité de ces assertions, 1l convient de nous
départir de la régle ordinaire de notre exposé qui s’en tient aux
grandes lignes et d’indiquer sur quel genre d’observations par-
ticuliéres elles se fondent. Nous empruntons nos exemples de préfé-
rence & Marc, puisqu’il est le plus ancien des trois évangélistes

faire & Luc la renommée d’un historien exact en se basant sur le tableau syn-
chronique de Luc ITI, comme a entrepris de le faire Eduard Mever dans son
grand ouvrage Ursprung und Anfdinge des Christentums, I, 46 ff. On ne s’ex-
plique guére comment Luc aurait eu des renseignements exacts sur un point,
alors qu’il ne sait rien de précis sur le mois et le jour de la naissance de Jésus
et que pour fixer le commencement de son ministére a trente ans il doit se
contenter d’une indication aussi vague que celle de « environ » : waet (IIT 23).



180 GUILLAUME BALDENSPERGER

et que son cas est décisif pour toute la littérature synoptique.

Tout lecteur attentif de nos évangiles sait que leurs auteurs
relient d’ordinaire les différents récits par la conjonction «et»
(xot) ou par «et il arriva » (vai eyévero). Ce sont les formules usitées
aussi dans les récits simplistes de ’Ancien Testament. Ce rac-
cordement est de nature littéraire et n’implique aucunement
qu’il s’agit de deux faits successifs dans la réalité historique (1).

Les péricopes sont introduites couramment par les phrases
suivantes : «Jésus vint, Jésus passa, Jésus entra, Jésus sortit »
en grec nifev, mapoywy, ciailfuwy, cismopsletar, E5aMey, dveytonosy, ete,
L’activité de Jésus ayant été, selon la tradition, celle d’un pré-
dicateur itinérant, les déplacements indiqués par ces verbes
répondent & I'idée qu’on avait de son existence bien plus qu’ils
ne se rapportent 4 des faits précis de I'histoire. Ce sont des sem-
blants de mouvement. Ils laissent au lecteur une impression
de vague. C’est imprécis comme des images sur un écran.

Un moyen particuliérement ingénieux dont Marc se sert pour
créer I'apparence d’un récit continu, c’est le rattachement des
morceaux par la conjonction nalw (« encore » ou « de nouveau »):

Jésus fit el telle ou telle chose,

Jésus alla ) & tel endroit.

On ne compte pas moins d'une trentaine de walw dans le bref
récit marcien. Evidemment, c’est une fagon d’ordonner, d’his-
toriser la tradition. Bien entendu, personne ne songe a prétendre
que le Jésus historique n’ait jamais répété un geste, ou refait
un itinéraire, et qu’il faille retrancher tout ndiw de sa vie réelle.
Mais ces malv de Marce, qui se rapportent toujours & une péricope
antérieure du livre, ont un caractére littéraire indéniable. Ils
portent une marque d’origine, c’est & dire la marque de la
fabrication par le rédacteur de I'évangile (2).

(1) Le caractére purement rédactionnel de xai est surtout wvisible dans
Marc 1 16, car, — ainsi que le fait remarquer M. Rud. Burtmann, Die Geschichte
der synoptischen Tradition (1921), — ce verset introduit le premier récit se rap-
portant au ministére de public de Jésus et n’est lié a4 ce qui précéde par
aucune circonstance de temps.

(2) Pour plus de détails voir K. L. Scemipr, Der Rahmen der Geschichle
Jesu (1919). Cet ouvrage donne une analyse littéraire trés fouillée des trois
textes synoptiques. Il laisse a désirer au point de vue de la composition.
Une autre disposition des matiéres en eiit sans doute facilité l'étude et
rehaussé l'intérét.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L’HISTORICITE DE Jfsus 181

Les indications locales sont asstmilables, par leur caractére vague
et fuyant, 4 celles dont il vient d’étre question. Elles sont déduites
pour la plupart du cadre général dans lequel Jésus se meut.
Quand les auteurs mentionnent «la montagne », ou «la maison »
ou «la mer » (eig 70 Gpog, cig TV oiriay, cls ™Y Gadasoay), ils ne disent
en définitive rien de plus précis que quand ils rattachent une
péricope a une autre par ces tournures stéréotypées: «alors»
(zore), «en ces jours la», «en ce moment la» (&v énebvous tais
NuEpats, v TN ruipa Erelvn, v éxelve TR xapw).

Pour donner une haute 1dée de 'action exercée par Jésus, les
textes font volontiers mention de toutes les villes et de tous les
villages alentour qu’il traversa. Mais ces endroits restent presque
toujours anonymes (v. Marc vi 6 mepiiyey tag rwpas »iniw, Matth.
1X 35 tag modew molsas xal tag wwpas: of. x1 1). Quand par exception
on donne des noms particuliers, comme Chorazin, Bethsaida (v.
Matth. xx1 21), 1ls figurent dans un discours de Jésus. Leur conser-
vation n’est donc pas due a la science historique de Marc. C’est
un logion de Jésus qui leur a servi de véhicule. Les paroles du
Maitre, ayant fait dés 'abord 'objet d’un soin particulier, furent
collectionnées aussitdot 4 'usage des communautés. Les évangé-
listes n’eurent qu’a puiser & cette source. Il est d’ailleurs trés
probable que dans beaucoup d’autres cas encore (comme celui
que nous venons d’indiquer de «tous» les endroits évangélisés
par Jésus) la tradition chrétienne avait déja forgé la formule
que lul empruntérent les évangélistes.

Autre exemple de la simplicité du procédé narratif de Marec.
Quand 1l éerit (vr 12) a propos du départ des apdtres pour la
mission «1ls sortirent et préchérent» (822)5ovres ewnpviav), un lecteur
non prévenu pourrait demander : d’ou sortaient-ils ? ou allérent-
ils ? Questions oiseuses! C’est 1a le langage technique de la mission
chrétienne et I'évangéliste s’exprime comme 1’Eglise mission-
naire (1).

Il nous faut arréter la 'analyse de Marc sous 'angle spécial de
I'encadrement littéraire des péricopes. Un examen poussé plus
loin confirmerait toujours & nouveau que son récit est trés imprécis
sous le rapport des circonstances de temps et de lieu et que sa

(1) Voir le sens technique d’z&sifeiv Act. xvi 3, 40; en outre x1v 20,
xv 40, xx 1.



182 GUILLAUME BALDENSPERGER

technique narrative cache mal le déntiment de sa science histo-
rique. N1 lui, m1 ses successeurs ne disposaient plus de véritables
documents biographiques. De plus, ils étaient dépourvus de 'en-
tendement et de I'intérét historique au sens que nous attachons
a ce terme aujourd’hui.

7.

Comment et jusqu’a quel point P'historicité de Jésus est-elle
affectée par les théses exposées ci-dessus ? D’une part et de
prime abord on pensera qu’elle n’en est pas ébranlée, pas méme
touchée. Les circonstances de temps et de lieu ne sont pas toute
I'histoire de Jésus. Nier 'exactitude du cadre historique n’équivaut
nullement a la négation de ce qui est contenu dans ce cadre. Alors
méme que les évangiles ne seraient qu'un amas chaotique de
traditions, ne savons-nous pas que le chaos primitif recéla dans
son sein tous les éléments qui ont formé 'univers ? Dans la coquille
sans valeur se cache une perle, dans un tas de sable des paillettes
d’or. Dans les controverses des derniéres années on a souvent
exprimé cet avis que la personne historique de Jésus elle-méme
ne pourrait jamais sombrer dans les vagues de la critique, & quelque
hauteur qu’elles atteignissent, puisque une série de points essen-
tiels restaient en dehors et au-dessus de toute discussion. On
entendait parler surtout des idées de Jésus sur le royaume de Dieu,
la charité, la justice, la paternité divine, i1dées indépendantes de
I’heure et de I'endroit ou elles furent divulguées. Ne sont-ce point
fadesraisons suflisantes pour prouver que Jésus fut une figure histo-
rique ?

D’autre part la non-valeur de I'encadrement parait avoir des
conséquences graves. Ne risque-t-elle pas d’entamer, de di-
minuer d’'une fagon générale la solidité historique des synop-
tiques ? Le doute pourrait s’étendre aisément du cadre au
contenu, aux matériaux qu’il renferme. L imperfection d’une par-
tie porte préjudice aux autres parties d'une ceuvre. 5’1l est vrai
que les vértés préchées par Jésus ont leur existence propre, leur
indépendance par rapport a I'histoire n’est toutefols que relative.
Sans la connaissance des circonstances particuliéres ou elles sont
nées on ne peut saisir la portée exacte, la nuance vraie des pen-
sées d'un fondateur de religion. Supprimer le milieu dans lequel
une parole fut prononcée, peut en altérer gravement le sens.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L'HISTORICITE DE JEsus 183

Et voict qui mérite le plus d’attention. Si notre science de Jésus
se réduisait aux doctrines susdites, 'tmage que I’historien aurait de
lui ne laisserait pas d’étre fort pale. Sans doute son historicité, si
I'on prend ce terme dans le sens abstrait, serait garantie. Mais il
est des degrés divers d’historicité. L’existence pure et simple,
sans plus, n’est qu’une forme vide, sans valeur au point de vue
de 'histoire et de la religion en particulier. Sil’historicité de Jésus
a une signification plus sérieuse, si elle ne se réduit pas &4 une
notion creuse ou & une lmage nuageuse, elle implique un apercgu
de sa vie et de son activité, et se fonde sur un noyau de ma-
tériaux historiques au sens spécial du mot. En face d’une science
résoliiment négative, qui relégue le christianisme dans le domaine
des chimeéres, I’historien de Jésus doit tendre plus que jamais &
une historicité concréte et étoffée.

En conséquence, la théologie actuelle prend a tache de s’éclairer
avec soin sur le genre et la provenance des divers matériaux
synoptiques : étude qui peut &tre entreprise indépendamment
de leur ordre chronologique ou de leur succession dans le ca-
non. (’est la, dans cette mise en relief du caractére propre
de chaque péricope, que git peut-&tre la partie la plus originale de
la critique moderne. On ne saurait atteindre ce but en restant
dans ’ancienne orniére du travail, c’est & dire dans I’étude du
probléme synoptique. Quelque utile qu’ait été la critique synop-
tique, ce genre de recherches qui se confine & la comparaison litté-
raire des textes canoniques et qui tend & établir leurs relations
réciproques, ne saurait dire le dernier mot sur ’histoire évangéli-
que, m résoudre, & lul seul, I'énigme de Jésus.

(’est pourquoi une méthode nouvelle a prévalu de nos jours.
Elle consiste & regarder derriére les textes, & mettre & nu la pré-
histoire de nos évangiles. C’est en effet bien avant la composition
des livres du Nouveau Testament que furent congues la plupart
des 1dées qui ont influencé le développement futur de la chrétienté
et qui se sont infiltrées rapidement dans la tradition ecclésiastique.

Y a-t-il quelque apparence qu’on puisse déméler ce qui se
passa dans les premiéres années de I'Eglise chrétienne? Cette
époque «souterraine », comme 'appelait déja Renan, est plongée
dans la nuit. Mais cette nuit fut féconde entre toutes. Il faut done
essayer colite que cofite de soulever quelques coins du voile. Les
ouvrages sur ’histoire de I’dge apostolique, quinous ont été légués



184 GUILLAUME BALDENSPERGER

en grand nombre par nos devanciers, se bornent 4 mettre en ceuvre
les données canoniques et patristiques. Celui qui irait plus loin et
qui saurait nous donner la préhistoire de I'histoire évangélique
ferait faire & la théologie le progrés le plus considérable qu’elle
ait réalisé depuis longtemps (1). A défaut de mieux et en attendant
un tableau d’ensemble, essayons d’en tracer quelques lignes.

Pour parvenir & une conception adéquate du contenu et de la
formation de nos synoptiques, la condition premiére est de se
pénétrer de cette vérité que I'esprit des premiers adeptes du chris-
tianisme fut «ahistorique». Autant ils étaient pleins d’enthousiasme
religieux, autant ils étaient peu portés aux recherches historiques.
Attendant le retour instantané du Messie, ils avaient les yeux
tournés vers I'avenir, non pas vers le passé. Pourquoi auralent-ils
fixé par écrit les gestes du maitre, eux qui connaissalent bien,
plus encore, qui avaient vécu «ces choses» ? Quor de plus
éloquent que I'apostrophe des disciples d’Emmaiis & leur
compagnon : « Tu es bien seul et bien étranger a Jérusalem,
si tu ne sais pas ce qui est arrivé ces jours-ci ? (2). Maisne devait-
on pas noter les faits pour les générations futures, pour ceux qui
écriraient plus tard les évangiles ? Pensée toute moderne, qui n’a
pu hanter aucun cerveau a4 une époque ou l'on n’avait pas le
moindre soupcon qu'une Eglise chrétienne s’établirait sur cette
terre pour des siécles.

Done, au début, point de recherche historique. Par contre une
activité intense dans beaucoup d’autres domaines. Enumérons-en
les principaux : Padoration du Kyrios, la priére, le chant, le culte
liturgique, les repas en commun, les réunions d’édification, la

{1) On peut comparer la formation de nos évangiles synoptiques a la
formation de 1’Eglise catholique en ce sens que tous deux furent précédés
d’une époque de gestation, longue de trois siécles pour 1'Eglise, beauncoup
plus courte pour les évangiles, puisqu’elle ne dura que de quatre a cing
décades. Mais ainsi qu'il faut connaitre les siécles antérieurs pour comprendre
la constitution de 1'Eglise catholique, de méme il faut chercher a savoir
quelle fut la foi et la vie religieuse des fidéles de I'dge apostolique pour se
faire unc idée juste de la genése et de la nature de nos évangiles. C’est dans
les époques préparatoires, ou personne ne se doute encore de ce qui sortira
des préoccupations et de l'agitation du présent, que s’élaborent les grandes
lignes des constructions futures. C’est pourquoi la science historique fera
de ces époques-la 1'objet principal de ses recherches.

(2) V. Luc xxi1v 18.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L HISTORICITE DE JEsus 185

lecture et l'interprétation messianique de I’Ancien Testament,
Penseignement, 'apologie (surtout contre les attaques des doc-
teurs de la Synagogue) et la prédication missionnaire.

Toutes ces manifestations de vie chrétienne ont influencé deés
les premiers jours et 4 des degrés divers la tradition évangélique.
C’est tout cela qu’il faut envisager, si I'on veut saisir Iaspect
véritable sous lequel se présente I'histoire de Jésus dans nos
sources écrites. Cette histoire fut destinée d’abord a satisfaire les
besoins religieux. Les missionnaires durent la faire connaitre aux
nouveaux convertis, mais ils ne la racontalent point pour enrichir
leur savoir. Elle devait étre une nourriture des Ames, non des
intelligences. Elle fut mise toujours et partout au service de
Pactivité pratique des Eglises. Ce point est capital. Il domine et
résume toute la préhistoire de nos évangiles. Cette préhistoire nous
apprend que la vie de Jésus ne parut point d’abord sous 'angle
historique, mais qu’on 'appréta pour les besoins du culte, de I’en-
seignement, de l'apologie et des autres fonctions susdites des
communautés chrétiennes. Accommoder 'histoire & des fins ecclé-
siastiques sises en dehors d’elle comporte toujours un grand dan-
ger: celur de lw faire subir des altérations. Semblable & un canal la-
téral qui vient alimenter un grand fleuve, 'histoire de Jésus fut
entrainée dans le courant puissant de I’Eglise et ses eaux furent
nécessairement colorées, contaminées par celles du grand fleuve,

Cependant ce n’est 14 qu’un c6té de la question. L’étude de la
préhistoire est aussi d’une utilité tout & fait positive. Discerner
Paction de la vie ecclésiastique et en déterminer la mesure exacte,
c’est se mettre & méme de dégager les éléments vraiment histo-
riques de la tradition et de lui rendre sa pureté native, tout comme
il suffit au chimiste qui analyse un composé, de fixer les élé-
ments constitutifs de 'un des corps pour savoir la nature vraie
de 'autre. La préhistoire des évangiles recele, de I'historicité du
Christ, des preuves péremptoires qu’elle fait connaitre a ceux
qui prennent la peine de s’en informer.

8.

I ne sera pas superflu de citer des exemples a I'appui des
propositions que nous venons d’émettre. Les matériaux histo-
riques de la tradition ayant été ajustés a des fins multiples,



186 GUILLAUME BALDENSPERGER

il faut faire un choix. Nous laisserons de coté les changements que
les facteurs mentionnés plus haut, tels que la dévotion des fide-
les (1), le culte, 'apologétique (2) etc. amenérent pour I'histoire
évangélique, et nous examinerons uniquement les empreintes qu’y
ont laissées la prédication et I’enseignement. Cet examen confir-
mera pleinement nos théses générales : d’'une part il nous fera voir
une altération trés sensible des faits, de ’autre 1l nous fournira
des arguments certains en faveur du caractére historique du Christ.

L’évangile de Marc, qui passe pour étre la source commune des
autres syneptiques, se distingue par cela, qu’il contient moins de
discours que Matthieu et Luc, et qu’il se compose principalement
de péricopes narratives. C'est de celles-la qu’il va é&tre question.
Afin de ne pas trop étendre le champ de I'observation, nous ex-
cluons I'histoire de la Passion.

Les récits de Marc n’ont pas un type uniforme. L’analyse litté-
raire permet de faire des distinctions entre eux. Le Baptéme et la
Tentation par lesquels -Marce débute, se font remarquer par des
éléments mythologiques. 1l en est de ces récits comme de celut qui
ouvre la narration des deux autres synoptiques, c’est-a-dire de la
naissance miraculeuse dont le caractére mythique est indéniable.

(1) L’influence de 1'adoration du Christ sur I'histoire de la passion a
été étudiée dans ces derniéres années par G. Bertram, Die Leidensgeschichte
Jesu und der Christuskult (1922), et auparavant par Deissmann, Bousset,
Loisy et d’autres.

Les théologiens modernes en Allemagne font un usage fréquent de la
notion du « Christuskult ». Mais ils ne s’entendent guére sur la définition
du terme. Il est pris généralement dans le sens large de « dévotion au Christ »,
Ce n’est pas I'adoration du Christ dans le «culte » de 1'Eglise. M. Bertram
essaie d’analyser la notion dans I'Introduction de son livre (p. 4), mais il
est loin de 'avoir élucidée avec la clarté désirable. Notamment la ligne de
démarcation entre le sentiment pieux de la dévotion et la foi reste indécise.

Voir encore Rud. Burtymaxn, Die Geschichte der synoptischen Tradition
(1921), p. 185. Sa conception différe de celle de Bertram. — Il est aisé de
voir que le motif de I'adoration est plus apparent dans I'évangile johannique
que dans les autres.

(2) Sur l'importance du facteur apologétique dans la formation de I’his-
toire évangélique, voir mon exposé : L’apologétique de la primitive Eglise.
Son influence sur la tradition des origines et du ministére galiléen de Jésus,
1920 (extrait de la Revue de théologie et de philosophie, n° 34). En outre :
G. BaLpeNsrERGER, Urchristliche Apologie, (1909). Cf. dans Paul We~NDLAND,
Die hellen. rém. Kultur (1912), chap. XV, Christlicke Apologetik.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L,HISTORICITI:I DE JESUS 187

A la méme catégorie appartient aussi I’histoire de la Transfigu-
ration, dont les critiques ont souvent prétendu qu’elle n’était
qu’une version plus ancienne ou une édition remaniée du récit du
Baptéme. Signaler le coloris mythique des récits susdits n’est pas
porter préjudice au contenu des évangiles en général (1). Car notre
analyse a précisément pour but de séparer ces récits de tous les
autres. D’ailleurs le mythe peut se grefler sur un personnage ou
sur un fait appartenant a la vie réelle. La présence dans un récit de
quelques éléments mythiques n’est pas une raison suffisante pour
le déclarer complétement dénué de valeur. C’est le cas tout spé-
cialement, croyons-nous, pour I'histoire du Baptéme (2).

(1) Il serait en tous cas contraire a la vérité d’admettre que les auteurs cano-
niques soient les inventeurs des fables qu’ils rapportent ou qu’ils aient cher-
ché de propos délibéré a les faire passer pour des faits réels. Cette conception
surannée, qui fut a la base de la fameuse Vie de Jésus de Strauss, a fait place
aujourd’hui a une vue plus rationnelle du développement religieux. Les
inventions fabuleuses, dont il se trouve des traces dans le Nouveau Testa-
ment, remontent a une haute antiquité et furent léguées a la chrétienté par
le judaisme qui s’en était pénétré deés I'exil lors de son contact avec les civi-
lisations du vieil Orient. Ces croyances étaient donc consacrées par une
longue tradition. Elles passérent plus tard dans la littérature chrétienne:
Dés lors ce ne sont plus que des mythes a ’état latent. La critique scienti”
fique, faisant fonction de réactif, nous aide a les découvrir.

Cet état de choses s’accorde bien avec une observation faite par un re-
présentant éminent de la science des religions, Paul Wendland. Traitant
des rapports littéraires du christianisme et de [’hellénisme, il déclare que
I'intrusion des éléments grecs dans le Canon se réduit en somme a peu de
chose. Cela tient au fait que les idées hellénistiques ne furent connues par
le judaisme qu’a une époque plus récente et qu’il s’y ferma comme a des
nouveautés dangereuses. On doit en inférer que les mythes de ’Orient trouveé-
rent acceés dans la socié¢té juive bien antérieurement et qu'aux abords de I'ére
chrétienne ils ne faisaient plus I'impression de choses étranges et controuveées-

Il est donc loisible, sous les réserves indiquées, de parler de récits mythiqueS
dans nos évangiles. Pour les évangélistes eux-mémes les mythes qu'’ils
racontent ne sont pas seulement des mythes amoindris et décolorés, mais
encore ils ont perdu le caractére mythique. A cet égard l'alternative qu’on
a posée « mythe ou histoire » 4 propos de la vie de Jésus (v. J. Wriss, Jesus
von Nazareth, Mythus oder Geschichie /) parait trop exclusive. Cette formule>
au point de vue des écrivains bibliques, ne répond pas a l'exacte vérité
historique. '

(2) Reconnaitre que le baptéme contient des éléments mythiques n’équi-
vaut pas a l'assertion que le récit tout entier ne soit qu'une fiction. On a
de bonnes raisons pour admettre l'authenticité du fait élémentaire que Jésus



188 GUILLAUME BALDENSPERGER

La majeure partie de Marc se compose d’histoires de guérisons.
L’intérét capital que cet auteur attache a I'activité thérapeutique
de Jésus provient de ce qu’elle est selon lui la preuve patente
qu’il fut vraiment le Fils de Dieu. C’est la en effet le titre que
Marc revendique pour son héros dés la premiére ligne de son
ouvrage. Il ne lui suffit pas de relater des cas particuliers, ot ce
Fils de Dieu rendit la santé a des sourds-muets, des aveugles, des
paralytiques, mais encore il aime & grossir, & amplifier la tradition
dans des petits tableaux d’ensemble, ot 1l se plait a résumer toules
les guérisons accomplies par Jésus et & dépeindre 'attroupement
extraordinaire des malades qui se pressaient autour de sa per-
sonne (1).

Si la rédaction de ces passages doit étre attribuée a I'évangéliste,
il n’en est pas de méme des récits circonstanciés relatifs aux cas
particuliers. Ceux-la reposent presque toujours sur des traditions
plus anciennes. La critique du si¢cle dernier, il est vrai, voyait
dans I'élément miraculeux des histoires évangéliques un signe de
leur origine tardive. Notamment les grands miracles contre
nature, tels que I'histoire de la Tempéte, celle de la Multiplication
des pains ou celle de la Marche sur les eaux, devaient étre de créa-
tion plus récente. Mais 1l n’y a pas lieu de souscrire & ce jugement
dicté a ceux qui I’énoncailent par des considérations dogmatiques
ou philosophiques.

Les évangélistes n’ont point inventé leurs histoires, celles qui
sont du domaine purement surnaturel tout aussi peu que les cas

vint se faire baptiser par Jean. I} est vrai que 'on cherche en vain dans la
suite de I'histoire évangélique la trace d'un souvenir que la journée passée aux
bords du Jourdain auprés de Jean aurait laissée dans I'dme de Jésus. En outre
le fait que Jésus, a notre connaissance, n’a administré le baptéme a personne,
constitue également un probléme. Mais il n'est pas impossible de concilier
ces points avec le fait qu’il vint au début de sa carriére s’associer a 'ceuvre de
son prédécesseur. Voir les développements suggestifs de C. Albr. BEr~vouLLl,
Johannes der Tdufer und die Urgemeinde (1918), p. 112.

(1) Voir Marc132-34, 111 7-12, v1 53-56, cf. 1 39. Ce sont la des généralisations
que les écrivains et les prédicateurs chrétiens se croyaient autorisés de faire
sur la foi des cas de guérisons particuliers conservés par la tradition. Le pro-
cédé de Marc est bien apparent: vi 56. Dans I'histoire de I'hémoroisse la tradi-
tion avait parlé d’une guérison par l'attouchement (Mare vi). L’évangéliste
conclut en généralisant que « fous ceuw qui touchaient seulement le bord de
son manteau étaient guéris ».



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR C HISTORICITE pe Jésus 189

de guérisons. Bien avant qu’on songedt & composer des relations
écrites de la vie de Jésus, la prédication chrétienne plaga toute
I’existence terrestre du Christ dans une lumiére merveilleuse. La
mission de son ¢6té, dans 'intérét de la propagande, ne pouvait se
passer d’en faire autant. L'intensité de la fo1 des prédicateurs, I’ar-
deur des missionnaires pour la cause du Christ leur firent enjoli-
ver les faits et agrémenter les récits de détails pittoresques. Ces
histoires, se transmettant sans cesse de I'un a l'autre, eurent le
sort des anecdotes cent fois répétées. Les conteurs y apportent des
variations plus ou moins perceptibles. A cdté des péricopes mytho-
logiques mentionnées plus haut, nos évangiles contiennent donc une
seconde classe de récits trés nombreux du type anecdotique, ol la
légende s’est mélée, parfois dans des proportions assez fortes, aux
souvenirs authentiques (1).

Outre celles que nous venons d’indiquer, d’autres altérations se
produisirent encore par suite de la transmission de ’histoire
évangélique par voie orale. Il y eut des confusions de chiffres et
de personnes, des manques de mémoire et des interprétations
fondées sur des malentendus (2).

9.

Les remarques qui précédent ne sont pas de nature a enlever
sa valeur & la tradition évangélique. Si les conducteurs des Eglises

(1) Un théologien allemand de la nouvelle génération, qui a analysé les
textes synoptiques avec beaucoup de finesse, a donné a cette série de péri-
copes le nom de Novellen (des nouvelles). Voir Martin DiBeL1us, Die Form-
geschichte des Evangeliums. La critique littéraire allemande affectionne beau-
coup ce terme de Novellen. Elle en a fait usage d’abord dans le domaine de
I’Ancien Testament. Il doit marquer sans doute le genre pittoresque des récits
et la part qui revient dans leur élaboration a I'imagination des conteurs. Nous
ne le jugeons point approprié aux péricopes évangéliques, entre autres pour
ce motif qu’il ne cadre pas avec leur caractére traditionnel. Nous substituons
a l'appellation des théologiens d’outre-Rhin celle de « récits anecdotiques ».

(2) A titre d’exemple on se rappellera les 4000 ou les 5000 dans les histoires
de la multiplication des pains, le ou les deux démoniaques de Gadara. La confu-
sion de la femme pécheresse de Luc aveec Marie de Béthanie, qui se dessine
déja dans le Canon (v. Jean x11), se poursuivra dans la suite. Au sein de I'Eglise
les différentes Marie de I'évangile se confondent entiérement. Un autre exem-
ple frappant, c¢’est la confusion des deux Jean, 'apdtre et le presbytre. Sur la
régularit¢ des phénoménes d’'absorption dans la légende hagiographique,
voir Hippolyte DELEBAYE, Les légendes hagiographiques (1906).



190 GUILLAUME BALDENSPERGER

pour les motifs précités et principalement sous I'influence de leurs
croyances christologiques, ont modifié et élargi librement les
données de 'histoire, ils n’avalent cependant nulle conscience de
la dénaturer. Iis étaient convaincus que ces modifications étaient
conformes a la vérité historique. Ils n’ont point innové systéma-
tiquement, dans un esprit critique (1).

Pour juger impartialement I’ccuvre des évangélistes sous le
rapport de la fidéhté a la tradition, 1l faut la mesurer au manque
de retenue et de discipline dont firent preuve de 'autre coté de la
barriére les tératologues, les goétes et tous ces thaumaturges du
paganisme, qui vagualent par tout 'empire (2). Ceux auxquels

(1) Nous avons dit combien il importait 8 Marc de dépeindre Jésus comme
le grand guérisseur apportant les vrais remédes a tous les maux. Cependant il
n’a pas supprimé cette remarque: que Jésus dans une circonstance donnée fut
incapable d’opérer un miracle, vi 5. Que cette assertion de la tradition primi-
tive n’était pas du gout de I’évangéliste, 1l le montre par la phrase maladroite
qu’il y a jointe et qui doit lui faire contrepoids « excepté quelques guérisons
de malades par I'imposition des mains ». Mais rien ne prouve mieux que cette
tournure embarrassée combien il respecte le contenu authentique de sa source.

(2) Le genre excessif des romanciers paiens n’est nulle part aussi maniieste
que dans les contes de Lucien. Les miracles évangéliques ont un autre carac-
tére. On sait que le quatriéme évangéliste a renchéri sur les synoptiques, ses
devanciers, au point de vue du merveilleux et qu’il ne recule pas devant l'af-
firmation de faits fabuleux. Il termine par exemple 'histoire de la Tem-
péte par ce trait que la barque fut fransportée avec ceux qui l'occupaient
d’un coup, par enchantement, a la rive o ils voulaient aborder (Jean vi). Néan-
moins Jean fait preuve d’une certaine pondération, si on le met en regard
du conte de Lucien, ou la barque avec les bateliers est engloutie par un mons-
tre et ou 'auteur décrit en détail tout ce qui s’agite dans le ventre de la béte.
On peut comparer encore avee Jean cctte fable colportée par les charlatans
paiens et d’aprés laquelle un prétre d'Apollon, du nom d’Abaris, avait regu
de son dieu une fleche en or, qui lui permettait de traverser les airs avec une
rapidité foudroyante.

Les écrits apocryphes et gnostiques témoignent également, par leurs excen-
tricités, du niveau supérieur ou se tiennent les livres canoniques, Il faut relire
par execmple dans les Actes gnostiques de Jean (111) les réveries extravagantes
sur les aspects changeants que revétait le Christ aux yeux de ses disciples.
Quand on voulait le toucher, son corps était tantdt consistant et ferme, tantot
d’une substance immatérielle, incorporelle et « comme rien». « Souvent quand
je Vaccompagnais, dit 'auteur qui est censé étre identique avec Papdtre Jean,
je voulais voir si ses pieds laissaient une trace sur le sol, je n’en apercevais
jamais. Je le voyais planer au-dessus de la terre.» Ailleurs sa téte apparait
appuyée au ciel. L’écrit est plein de ces 1nepties.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L' HISTORICITE pE JEsus 191

fut confié le dépdt de I'histoire de Jésus, avant que les écrivains
canoniques l’eussent renfermée dans leurs livres, étaient d’une
grande simplicité de ceeur et d’esprit. Les premiers messagers
qui annoncaient la bonne nouvelle dans les Eglises de la Judée et
de la Galilée ne furent pas comme le grand apdtre des Gentils,
Paul de Tarse, teintés de culture théologique ou autre. Dans
une curieuse notice, le célebre adversaire des chrétiens Celse nous
dépeint le zéle missionnaire des tisserands, des corroyeurs, des
foulonniers, pénétrant dans les maisons particuliéres pour séduire,
comme 1l dit, les incultes et les rustiques (1). Les termes de mépris
dont 1l se sert sont & mettre au compte de la méchante humeur dn
polémiste paien. Mais le fait méme de l'intense propagande faite
par les petites gens n’est pas sujet & caution. Et s1 ce mode de
recrutement est attesté pour I'époque de Celse, 11 fut encore bien
plus a 'ordre du jour & I'dge apostolique, lors de la fondation de
Iéghise de Jérusalem.

Au reste I'observation de Celse est confirmée par toute I'histoire
du christianisme. Que de fois de simples ouvriers ont déployé un
grand zéle et beaucoup de talent pour convertir les autres! L’effort
convertisseur des travailleurs manuels & I'époque de la Réforme
en Allemagne, en France, et particuliérement dans 'histoire des
sectes, est connu. Il se trouve que parmi ceux qui avaient un don
spécial de conter les histoires bibliques, on nomme précisément les
tisserands et les tailleurs. Comme ils tissaient la toile, ils tissaient
aussi I'histoire évangélique et comme 1ls habillaient le chent, ils
savalent habiller aussi le Christ. Et puisque Celse mentionne les
corroyeurs, n’est-1l pas surprenant que le Nouveau Testament ait
conservé le nom de ce corroyeur de Joppé, Simon, chez lequel
Pierre séjourna (Actes 1x 43) et qui était certainement I’évangéliste
ou le didascale du groupe des fréres demeurant dans cette ville.

La séduction, comme s’exprime Celse, de ces orateurs improvi-
sés s’exercait, il n’y a pas de doute, par les tableaux qu’ils faisaient
de la puissance mystérieuse du Christ durant sa carriére terrestre.
Ils retracaient d’une facon vivante comment il avait apaisé les
flots en courroux, ou comment il avait nourri des milliers de per-

(1) Adv. Cels., 1 54. L’écrivain paien ajoute que ces gens trés silencieux
dans la vie ordinaire devenaient des orateurs étonnamment diserts, deés
qu’ils se sentaient dans un milieu familier de congénéres, et qu’ils excellaient

alors a convaincre ceux qui les écoutaient.



192 GUILLAUME BALDENSPERGER

sonnes au désert. Ils captivaient les assemblées par des anecdotes
comme celle de 'aveugle de Bethsaida, que Jésus conduit hors du
village, auquel il met de la salive sur les yeux et qui recouvre la
vue par degrés, percevant toujours plus distinctement les objets
du monde extérieur. On tenait les auditeurs en haleine par des
récits dramatiques comme celui de la fille de Jairus présentée tout
de suite comme étant & toute extrémité, mais dont la résurrection
est toujours retardée: par ’hémorroisse d’abord, par les serviteurs
de Jairus ensuite, enfin par Jésus lui-méme. C’est ainsi que les ora-
teurs savaient inteasifier et dramatiser I'action.(1) Il semble qu’on
percoive encore, i travers la lettre figée des textes canoniques, et
le plaisir qu’éprouvait le prédicateur a narrer la scéne et I’émotion
de ceux qui étaient sous le charme de sa parole.

51 Vorigine des anecdotes marciennes doit étre comprise comme
il vient d’étre dit, i1l s’ensuit qu’elles n’ont eu dés I'abord d’autre
but que d’instruire les membres de ’'Eglise. I1 faut donc les situer
dans la vie méme des communautés et 1l est complétement exclu
quon les ait inventées pour «historiser» quelque personnage
légendaire ou quelque dieu mythique.

Le livre de Marc présente une troisitme classe de péricopes
narratives. La narration y est secondaire en ce sens qu’elle n’est
pas faite pour elle-méme, mais qu’elle a pour but de mettre en
relief une sentence de Jésus. L’histoire culmine dans un logion.
Ces péricopes sont plutdt des legons que des récits. Elles se lisent
dans les premiers chapitres de Marc : ainsi celle du jetine, qui sert
de base au logion de I’étoffe neuve et du vin nouveau, celle des
épis arrachés qui introduit la maxime que le sabbat a été fait pour
Phomme, celle de la main séche, qui doit illustrer une parole, qui
sous forme interrogative («aux jours du sabbat est-il permis de faire
le bien ?») pose également un principe religieux nouveau. Le but
didactique de ces histoires est manifeste. C'étalent primitivement
avec des exemples topiques 4 'appui, des textes de prédication
pour P'édification des fideles, des matiéres d’enseignement pour I'in-

(1) Il n’est dans l'intérét ni de la théologie ni de I'Eglise de revendiquer
pour les anecdotes des évangiles une sorte d’intangibilité canonique. Les théo-
giens conservateurs eux-mémes concédent que les évangélistes ont mélé la
fiction a I’histoire. Voici comment s’exprime par exemple le professeur Adolf
Schlatter : « Aucun des évangéliste n’a craint de laisser libre cours a son imagi-
nation en tragant I'image de Jésus.» Neutest. Theol., 1I 532,



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L HISTORICITE DE JEsus 193

struction des nouveaux convertis, des thémes a discussion pour la
réfutation des adversaires. La briéveté de la forme les distingue
des récits anecdotiques. Le ton argumentatif y domine. Il 'em-
porte sur le genre descriptif des anecdotes. Dans ces lecons de
Marc c’est 'orateur sacré ou le didascale qui parle, ce n’est pas
I'historien qui raconte.

Comme ces legons répondaient aux besoins élémentaires et pres-
sants des communautés apostoliques, il est fort probable qu'on
les ait rédigées et groupées dans un recueil & 'usage des Eglises
bien avant la publication de nos évangiles. Marc ne fit sans doute
rien autre que les insérer dans son cadre chronologique en les
rattachant entre elles de la fagon simpliste décrite plus haut. Mais
primitivement ces péricopes étaient indépendantes 'une de ’autre.
Leur séquence dans le recueil ancien, dont nous supputons I’exis-
tence, ne repose pas plus sur un souvenir précis de la vie de Jésus
ou sur n’importe quelle tradition historique que leur enchainement
dans I’évangile canonique.

Cependant cesle¢ons conservées par Marc, pour étrecahistoriques»
n’en ont pas moins un solide fondement d’histoire. Et ¢’est ici que
nous entrons dans le vif de la question. Qualifier les tableaux de
I'évangéliste d’ahistoriques, ce n’est pas dire qu’ils ne sont pas
historiques, mais seulement qu’on ne les a pas tracés pour raconter
la vie de Jésus, dans un but historique, et que I'intérét de 'auteur
est ailleurs. Or c’est pour cela méme qu’ils ne prétent en aucune
facon au soupgon d’avoir été composés pour « historiser » ce Jésus.
Son historicité n’y est enseignée mi exprimée nulle part, mais elle
est partout sous-entendue, elle s’entend d’elle-méme. Elle est
pareille au fondement caché dans le sol et qui porte tout 'édifice.

SiI’hypothése que nous venons de développer est fondée en fait,
1l s’ensuit qu’il y eut dés la fondation de 'Eglise des prophétes et
des missionnaires qui préchaient la nouvelle doctrine au moyen
d’exemples tirés de la vie de Jésus, semblables & ceux que Marc
nous a conservés. (Ces évangélistes de la premiére heure sont non
seulement des témoins trés anciens du Jésus historique, puisqu’ils
sont bien antérieurs & nos évangélistes canoniques, mais encore
des témoins trés siirs et d’'une impartialité parfaite, car ils n’ont
qu’un seul objectif : non pas de faire connaitre que Jésus a existé,
mais d’annoncer ce qu’il a dit. Ce sont en quelque sorte des témoins
malgré eux, s’il s’agit de I'historicité de Jésus. Cest ainsi que la

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. s., t. X1r (N° 52, 1924%). 13



194 GUILLAUME BALDENSPERGER

préhistoire des évangiles, qui nous révéle leur caractére véritable
et en particulier I’ahistoricité des lecons de Marc nous apporte la
preuve concluante que les documents du Nouveau Testament et
les origines de la religion chrétienne ne s’expliquent pas par un

mythe du Christ.

10.

Nos résultats se confirment si ’on envisage la nature des sujets
traités dans les péricopes en question. Ils concernent le sabbat, le
jetine, le pardon des péchés, c’est-a-dire des matiéres passionné-
ment débattues dans les milieux juifs. C’est sur ces matiéres, il
n’'y a pas de doute, que roulait la prédication chrétienne au temps
des apdtres, alors que la secte nouvelle se recrutait encore exclusi-
vement parmi les pauvres d’Isragl, & Jérusalem et dans les autres
villes de la Judée et de la Galilée.

Cependant, & I'encontre de notre thése, on pourrait arguer du
fait que dans le texte actuel de Mare se trouvent mélées aux vieux
thémes juifs des aliusions aux doctrines nouvelles du messianisme
chrétien. Il y est fait mention du Fils de 'Homme et de la mort du
Christ (1). On hésitera peut-étre & attribuer de tellesidées aux didas-
cales judéo-chrétiens des premiers jours. L’objection tombe, s1 'on
réfléechit que mnotre texte canonique de Marc n’a vu le jour que
dans la derniére décade avant la ruine de Jérusalem, et qu’il doit
nécessairement porter la trace des modifications doctrinales et
autres que I'évolution de la vie des Lglises entraina apiés elle. 11
en fut des lecons de Marc comme de ses anecdotes, elles passérent
par le laminoir ecclésiastique toujours en activité. Les didascales
ne résisterent pas plus que les conteurs au désir d’éclaircir et de
commenter la tradition. Ainsi s’explique que les péricopes évangé-
liques fixées par écrit une premiére fois par un auditeur de ces
legons subirent dans la suite, aprés une deuxiéme ou troisiéme audi-
tion, des additions, des altérations. D’ailleurs les versets de Marc
sur le Fils de ’'Homme qui a le droit de pardonner, ou qui est mai-
tre du sabbat, se détachent aisément de I’ensemble et se dévoi-
lent comme des additions dues aux croyances christologiques des

(1) Voir Marc 11 20 : « Des jours viendront, ou ’époux leur sera enlevé. »



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L'HISTORICITE DE 3tsus 195

didascales. (1) Ainsidoncle genre archaique de ceslecons marciennes
est incontestable, malgré les retouches des générations suivantes,

Mais alors méme que le laminoir de la vie ecclésiastique et
laissé des traces plus profondes sur ces péricopes,leur haute anti-
quité et l'authenticité de leur contenu essentiel ne sauraient
échapper a I'e1l exercé du critique. Elles sont pareilles & ces dalles
anciennes encastrées dans la magonnerie d’un mur plus récent, et
qui malgré les détériorations dues & la vétusté ou a la main de
I’homme se font reconnaitre comme les témoins irrécusables d’un
autre age.

{1) Les études sur le Fils de ’'Homme ne se comptent plus. La derniére en
date est la thése de licence de M. G. Duponrt, Le Fils de ' Homme. Essat his-
torique et critique (1924). I1 y a pas a notre connaissance un livre francais sur
cette matiére qui expose avec autant de netteté toute la complexité du probléme
du Fils de ’'Homme. L’esprit de méthode qui préside aux recherches de 1'au-
teur mérite d’étre signalé. Au sujet des passages de Mare, dont il est question
en haut, M. Dupont conclut, avec la majorité des critiques, que le Fils de
I’Homme dans le sens messianique n’y est pas original et que le terme araméen
employé par Jésus a été mal compris et mal rendu en grec par le traducteur.
M. Dupont est d’avis que dans ces versets de Marc se cachent des paroles
authentiques de Jésus, qu’il s’agit de libérer de la poussiére que les épigones
ont jetée dessus. Nous souscrivons pleinement a ces phrases qui se lisent a la
page 48 : « Derriére ces efforts pénibles pour prouver que Jésus est le Messie,
n’entrevoit-on pas une idée beaucoup plus simple et plus haute ? Considérées
en elles-mémes et sans tenir compte du but de I’évangéliste, ces paroles res-
pirent un esprit de liberté vis-a-vis des observances légales, qui est bien confor-
me & celui de Jésus. Interprétées sans préoccupations messianiques, elles rendent
fidélement I'attitude du Maitre vis-a-vis de le Loi. »

Pour ce qui concerne spécialement le Fils de I’ Homme qui a le pouvoir de
pardonner (Mare 11 5-10), M. Dupont estime que I’histoire, telle qu’elle est relatée
dans le texte, n’en forme pas un ensemble primitif. L’analyse littéraire dé-
couvre des interpolations. Mais alors méme qu’on accepte cette maniére de
voir, il ne s’ensuit pas que le contenu essentiel de ces versets (c’est-a-dire le
pouvoir de pardonner accordé aux hommes) soit apocryphe. Comme dans
les péricopes voisines, Jésus fait encore preuve ici d’'une haute liberté reli-
gieuse. La question du pardon était de celles qui ont di se poser (et qui sans
doute se sont posées plus d’'une fois) entre «’ami des pécheurs et des péa-
gers » et les scribes et pharisiens, qui « fermaient la porte du Royaume au
visage des hommes » (Mat. xx11 13). Il est probable que dans ’ancienne tra-
dition on ait amalgamé une discussion entre Jésus et les docteurs sur le par-
don avec I'histoire de la guérison du paralytique. De la la difficulté qu’éprouve
]e critique a saisir le sens exact de cette histoire. — Sur le livre de M. Dupont,
voir encore p. 247. (Réd.)



196 GUILLAUME BALDENSPERGER

Considérons de plus prés ce qui est inscrit sur ces vieilles dalles
enfermées par Marc dans la construction de son évangile. Elles
attestent non seulement que Jésus fut un personnage en chair et
en os et qu’il enseigna avec autorité et puissance, mais encore elles
nous mitient d’une fagon vivante a cet enseignement d’une grande
beauté et simplicité morales en nous donnant des précisions sur
plusieurs de ses pensées maitresses. Rien d’artificiel, rien d’apprété
dans cette facon dont Jésus fait ressortir 'importance secondaire
des rites extérieurs, qui ne doivent pas étre comme des jougs imposés
4 'homme. Conception a la fois hardie et belle que cette proclama-
tion de la nécessité d’'une réforme intégrale qui ne se contente pas
de demi-mesures, et qui répugne 4 coudre une étoffe neuve a un
vieux vétement et & verser du vin nouveau dans de vieilles outres !
Tout cela est spontané et d’un naturel accompli. Et alors qu'on
doit admirer la simplicité et la force élémentaire de ces 1idées,
n’est-1l pas bien significatif qu’il n’y ait trace dans ces pages
anciennes de Marc ni de la mort rédemptrice d’un Dieu descendu
sur la terre, ni d’aucune doctrine « mystérieuse » ? Comment se
Iexpliquer s1 vraiment la religion chrétienne était issue d’un
mythe ou d’une gnose préchrétienne ?

Rappelons que les péricopes de Marc qui nous occupent ont
fait I'objet d’une attention particuliére de la part des théologiens
qui se livrérent a I'étude comparative des textes synoptiques. Ils
les classaient parmi les matériaux les plus anciens dela tradition.
Frappés de leur accent de vérité, ils les considéraient comme
Pélément le plus sir de la prédication de Jésus. La critique nou-
velle qui examine plus spécialement les formes littéraires (1) vient
se fondre harmonieusement sur ce point avec l'ancienne criti-
que synoptique. Cette concordance de la recherche, s’effectuant

(1) La théologie allemande a donné a ces recherches récentes I'appellation
de formgeschichtliche Methode. 11 ne semble pas que l'entente surla maniére
dont il faut la comprendre soit compléte. Généralement on désigne par la
I’é¢tude des formes diverses par lesquelles ont passé les matériaux évangéliques
(sentences, récits), tant dans la phase orale qu’écrite. On se flatte de pouvoir
établir la loi de la formation de ces matériaux et I'on parle de leur cmorphologie».

Au reste, I'expression « formgeschichtlich» a été créée par la philologie
classique, a laquelle les théologiens modernes I'ont empruntée. Seulement les
philologues et beaucoup de théologiens anciens entendaient désigner par ce
terme les divers « genres littéraires ».



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L,HISTORICITI:: DE JESUS 197

par deux méthodes différentes, mérite, je pense, de retenir notre
attention. J'ose dire que la science théologique a atteint ici vrai-
ment la terre ferme de 'histoire de Jésus. Elle a touché au roc.
Le travail de sondage qu’elle a pratiqué sans relache, avec un
magnifique désintéressement, ne fut pas entiérement vain. Une
communication a été rétablie avec le grand Galiléen disparu depuis
vingt siécles : communication ténue, mais suffisante pour affirmer
son rdle historique. Et s’1l ne nous sera jamais donné, comme aux
premiers témoins, d’entendre le son de sa voix, du moins possé-
dons-nous dans les morceaux didactiques de Marc des «logia»
authentiques, sortis de sa bouche.

Quand les recherches des savants modernes aboutissent &
quelque résultat nouveau dans le domaine des sciences naturelles,
la presse ne manque pas de parler de la «belle découverte ». La
théologie n’est pas gitée. On ne chante pas ses découvertes. Que
d’hommes, d’ailleurs, avant de les chanter, devraient découvrir la
théologie elle-méme ? Espérons que ceux, du moins, qui savent ce
qu’il en cotite de faire un pas en avant dans le champ des recher-
ches historiques, reconnaitront que les efforts de la critique théolo-
gique des deux derniéres générations méritent mieux quela défiance
ou le blame dont ils furent trop souvent 'objet.

Les découvertes de la science moderne sont dues a4 'observation
patiente de la réalité. Le véritable savant se laisse instruire par la
vie. C’est cette régle que nous avons voulu appliquer a I’étude de
Ihistoire évangélique. Nos résultats ne relévent point d’une théorie
philosophique ou littéraire aprioristique, mais uniquement de
I’examen des textes. En cherchant I'origine et la formation de ces
textes dans les institutions de I’Eglise et dans leur fonctionnement,
nous n’avons fait que les replacer dans la vie réelle.

(’est un représentant de la science de I’Ancien Testament qui a
donné ce mot d’ordre & la recherche théologique qu’elle devait situer
les textes dans la vie (1). Cette méthode qui rend les textes vrai-
ment intelligibles, n’est pas moins valable pour le Nouveau Tes-
tament que pour ’Ancien. Peut-étre 'essai que nous venons d’en
faire nous-méme est-il une preuve qu’elle n’est pas sans donner
quelque fruit dans ce domaine aussi.

(1) M. Gunkel a su tirer de ce principe un parti merveilleux en en faisant
Iapplication a I'interprétation des Psaumes et de la Genése.



198 GUILLAUME BALDENSPERGER

i

Je me suis borné de propos délibéré, il faut le rappeler, 4 'examen
des péricopes narratives de Marc. Il est bien entendu que si le
probléme de 'existence historique de Jésus devait étre élucidé i
fond et sous toutes ses faces, 1l faudrait englober dans sa tractation
beaucoup d’autres matiéres de premiére importance, comme les
Paraboles, le Sermon sur la montagne, les déclarations messiani-
ques de Jésus, la Céne, la Passion, la Mort. Plus encore. S1 'unique
objectif du chercheur est d’établir 'historicité de Jésus, il y par-
viendra par un chemin plus direct que celui choisi par nous. Pour
savolr s1 Jésus a vraiment vécu et inauguré un ordre de choses
nouveau, il faut frapper a la porte de 'apotre Paul. Il fournit les
armes les plus stires pour exterminer le monstre de I’école mytho-
logique. Mais 1l est & peine besoin de remarquer que si nous nous
étions engagé résolument dans 'une ou 'autre de ces voies, 1l nous
aurait fallu un long temps pour la parcourir. Toujours, en toute
occurrence, un sujet aurait di étre traité au détriment de autre.
Dans I'impossibilité d’approfondir tous les problémes essentiels
de T'histoire de Jésus, je m’en suis tenu a 'exposé de la methode
dont on doit se servir pour fixer la provenance et la formation des
matériaux de cette histoire. C'est pour illustrer cette méthode par
une application que j’a1 fait choix des récits de Marc. Ils ne figurent
1cl qu’a titre d’exemples.

On peut discuter avec fruit, je pense, dans un simple rapport, la
méthode de la recherche, tandis qu’il serait bien difficile de répondre
par un oul ou un non catégorique aux mille questions concernant
les détails de la vie de Jésus. Autant on doit se garder de nier en
bloc la valeur historique des évangiles, autant il serait téméraire
d’aflirmer que tel ou tel passage soit d’une solidité a toute épreuve
ou méme qu’un seul verset soit 4 I’abri de toute suspicion présente
ou future. Dans I’état actuel de la critique il faut avoir le courage
d’'ignorer ou de prononcer un non liguet. Cela vaut mieux que
des solutions hatives, christologique, mythique ou autres.

Mettons les choses au pis. Que 'histoire de Jésus tout entiére,
que cet évangile dont nos péres avaient coutume de dire : manet
in aeternum mne soit plus aujourd’hui qu’une terre mouvante —
semblable en cela & notre globe terrestre, dont 1’écorce passait



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L'HISTORICITE DE JEsus 199

autrefois pour étre d’une rigidité absolue et dont les physiciens
actuels nous enseignent qu’elle est ébranlée sans cesse par des
secousses sismiques | — s’1l en était ainsi, s’1l nous fallait envisager
un ébranlement total de la base historique du christianisme, cela
ne serait pas encore pour nous confondre ou pour nous désespérer.
Rien ne nous empécherait d’y attacher un sens plus profond et
d’y voir comme un mystére de la création. Je m’exphque. Les
origines de toutes les grandes phases du développement universel
ne sont-elles pas plongées dans une nuit impénétrable ? Quoique
les sciences naturelles soient & I'ceuvre depuis des siécles, nous ne
connaissons véritablement ni les origines de la matiére, ni celles du
mouvement, ni celles de la vie, ni celles de la pensée. A chaque
échelon nouveau de la création, le mystére se dresse devant
nous.

Pourquoi en serait-il autrement, quand il s’agit de ce degré le
plus élevé de la vie morale qui s’appelle le christianisme ?

S1 I'ignorance ot nous sommes par rapport aux grandes origines,
répondait & une loi, alors la science historique ne saurait émettre
que des hypotheses sur la genése du christianisme, hypothéses qui
ne vaudront ni plus m1 moins que celles concernant la matiére ou
Porigine du genre humain. Nous en faut-il davantage ? Nous ne
savons rien de positif sur la formation du premier homme. On ne
voit pas que 'humanité en ait été empéchée de développer sans
cesse et dans un mouvement ascensionnel sa vie physique et
intellectuelle. Le développement de sa vie religieuse dépendrait-il
du fait qu’elle soit renseignée avec une rigoureuse exactitude sur
Ihistoire religieuse du passé ? Une connaissance exacte de la vie
de Jésus depuis le berceau jusqu’a la croix serait pour satisfaire
notre désir de savoir. Mais 1l est une chose supérieure a 'intelli-
gence et a ses besoins, ¢’est la vie de ’dme, la réalisation des aspi-
rations les plus hautes du cceur humain.

J’a1 lu quelque part cette observation, que le soleil n’a qu'un
cOté tourné vers nous. Nous ignorons ce qu’il est par ailleurs, du
coté qui échappe & notre vue. Ignorance regrettable peut-étre,
mais non mortelle, puisque c’est du cdté tourné vers nous que se
dégagent et la lumiére et la chaleur, ce qu’il nous faut 4 nous et &
Punivers pour vivre. Qu’importe que les contingences de la vie du
Christ restent douteuses ou ignorées a jamais par la science théo-
logique, Jésus n’en brille pas moins comme le soleil au firmament



200 GUILLAUME BALDENSPERGER

religieux de I’humanité, car il a fait luire dans ce monde des vérités
dont les hommes ont vécu et vivront encore (1).

12.

I1 est une pensée que I'on a souvent exprimée, c’est que la reli-
gion chrétienne est une gie, non une doctrine, une science, un rite
ou une morale. Ces choses-13, en effet, Jésus aurait pu les prendre
ailleurs, dans les systémes religieux ou philosophiques de son
temps. Et du reste les négateurs ne cessent de répéter qu’il en
fut ainsi. Mais si I’on demande le sens véritable de la religion chré-
tienne a cette religion elle-méme, & ’histoire de I’Eglise chrétienne,
alors tous les représentants authentiques de cette religion, depuis
saint Paul jusqu’a saint Augustin, saint Frangois, Luther et Calvin,
nous répondent en chceur: L’Evangile est une ¢ie, une vie per-
sonnelle. C’est le Christ vivant dans ses disciples. D’ou vient ce
caractére personnel de la foi chrétienne, s’il ne lui a été implanté,
en quelque sorte insufflé, par son fondateur ? C’est une marque
de naissance. Quand un homme se distingue par un don excep-
tionnel, on a coutume de dire : la bonne fée lui a mis cela dans le
berceau. Ce qui constitue le caractére original de la religion chré-

(1) Si le mouvement qui donna naissance a 1'Eglise chrétienne est parti
vraiment de Jésus, on comprend qu'on revendique aussi pour lui, comme le
firent nos évangélistes et en particulier Jean, toutes les vérités enseignées par
ges disciples, autant qu’elles étaient congnes dans son esprit. La solidarité
spirituelle des évangélistes avec le Maitre, dont ils relatent la carriére, confére
a toutes les traditions qu’ils enregistrent une sorte d’authenticité supra-
historique. Geethe dans ses Gesprdiche mit Eckermann se plait a dire que les
quatre évangiles sont absolument conformes a la réalité historique (durchaus
dacht). « Denn es ist in thnen der Abglanz einer Hoheit wirksam, die von der
Person Jesu Christi ausging und die so gottliche Art, wie nur je auf Erden das
Geettliche erschienen ist. »

Non sans raison on a prétendu que la légende peut étre plus vraie que 1'his-
toire. Il arrive qu’une légende marque plus dans I'histoire de 'humanité que
dix mille récits du passé. Que lui importerait qu'un Juif, contemporain de Jésus,
ait fait un jour de riches sacrifices au temple ou qu’il ait invité ses amis a un
brillant festin? Ces actes ne sont rien, comparés au sacrifice de la mort de Jésus
ou a la céne qu’il célébra avec ses disciples, puisque dans ces formes, il légua
aux hommes des biens inestimables. La légende compléte, éclaircit et symbolise
Phistoire.



UN DEMI-SIECLE DE RECHERCHES SUR L HISTORICITE DE JEsus 201

tienne doit se retrouver a ses origines. C’est dire que sur le seuil
du christianisme se dresse une personne vivanie, un Jésus en chair
et en os, non une théorie ou un mythe.

Quelle serait donc la religion qui demande a ses adeptes un effort
personnel, un don de I’étre tout entier, comme c’est le cas du chris-
tiamisme ? Comment n’y aurait-il pas eu, & 'aube de cette religion
une personne incarnant cet effort, cette vie, cette volonté du bien ?
C’est la vie qui engendre la vie, ¢’est la flamme qui allume la
flamme. Et c’est parce que le Christ fut vivant et qu’il a montré
par son exemple la valeur de la vie chrétienne, quil I'a emporté,
dans la concurrence des religions, sur Attis et Isis, sur Tammouz
et Mithra et tous les autres dieux mort-nés du paganisme,

G. BALDENSPERGER.



	Un demi-siècle de recherches sur l'historicité de Jésus

