
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

Jean Piaget. Le langage et la pensée chez l'enfant. (Collection d'actualités
pédagogiques.) Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1923. Un vol. de

xiv, 318 p. in-12.

Ce volume inaugure une série d'études que M. Piaget se propose
de faire sur le mécanisme de la pensée enfantine dans ses rapports avec
le langage, le jugement, le raisonnement, le sens du réel et les explications

causales.
La méthode employée pour ce genre de recherches est aussi simple

que délicate dans son application. Elle consiste essentiellement, soit à

écouler parler l'enfant sans qu'il s'en doute, soit à provoquer de sa

part des réponses absolument libres et spontanées. Les résultats que
M. Piaget a obtenus de cette manière sont vraiment remarquables. On

peut brièvement les caractériser comme suit :

Jusqu'à six ans, l'enfant utilise le langage pour monologuer. Alors
même qu'il s'adresse à un camarade, il n'attend pas en retour que celui-ci
lui réponde et il ne se soucie nuliement d'être compris. Il utilise la
parole avant tout pour accompagner et intensifier son action personnelle,

pour se préciser, par exemple, à lui-même le dessin qu'il exécute.
Il ne parle pas comme l'adulte dans le but de socialiser sa pensée, de la
rendre communicable à autrui. Le langage enfantin est donc essentiellement

égocentrique.
Entre six et huit ans l'égocentrisme fait place à des préoccupations plus

sociales ; il faut cependant distinguer dans l'échange des idées à cet âge

entre la conversation agie, c'est-à-dire aidée de gestes, et la conversation
uniquement parlée. Cette dernière reste encore très imparfaite au point
de vue de la communicabilité ; l'enfant qui explique parle pour lui-
même et ne se met guère à la place de l'enfant qui écoute ; celui-ci du
reste croit toujours avoir compris, même quand ce n'est pas le cas.

De plus le besoin d'explication causale ne se fait pas sentir sous la
forme qu"il revêt chez l'adulte. Dans la grande majorité des cas la liaison
causale est remplacée par la juxtaposition pure et simple. Ou démonte,

par exemple, devant un enfant le mécanisme d'un robinet et on lui
explique que la position horizontale de la manette correspond à la
fermeture de l'eau et on le prie de répéter l'explication. Il dira alors
indifféremment : « Le tuyau est couché et l'eau reste là », ou bien :

« l'eau reste là et le tuyau est couché ».



158 MISCELLANÉES

De neuf à onze ans, on voit apparaître un type d'explication intéressant

que M. Piaget propose d'appeler le syncrétisme du raisonnement par
analogie avec le syncrétisme de la perception. On sait en effet que si l'on
jette un coup d'œil rapide sur un objet familier, l'on n'en voit que quelques

détails ; mais ces derniers suffisent à déclencher une perception
globale de tout l'objet. Dans ses raisonnements l'enfant de neuf à onze ans
agit de même. Par exemple, il met en relation deux proverbes qui pour
l'adulte n'ont aucun rapport sensé. C'est que pour lui ces deux
proverbes ont éveillé une idée et une impression semblables qui se cristallisent

dans le même scheme. « Le syncrétisme de la compréhension
consiste précisément en ce fait que la compréhension du tout précède l'analyse

du détail et que la compréhension du détail ne s'opère, à tort ou à

raison, qu'en fonction du schéma du tout» (p. 199).
Un dernier chapitre examine enfin le sens des questions que pose un

enfant de six ans et aboutit à la conclusion suivante, déjà énoncée par
Claparède. Ce que nous appelons catégories logiques n'est du point de

vue psychologique qu'une prise de conscience en face du réel. La
catégorie de causalité, par exemple, revêtira des types divers (animiste,
finaliste, etc.) avant de signifier comme c'est le cas dans la science une
relation constante et nécessaire. Ces divers stades correspondent au
passage de l'égocentrisme à une attitude objective vis-à-vis du réel.

La pensée enfantine utilise donc clans son développement deux modes
successifs de penser ou mieux encore deux logiques différentes, dont
l'une ne saurait être interprétée au moyen de l'autre (p. 63).

La première de ces logiques que l'on peut appeler égocentrique est
intuitive ; elle use de croyances, de schémas analogiques qui ont un
caractère tout personnel et qui ne s'appuient sur aucune démonstration.

La deuxième logique dont use la pensée communicable à autrui est
plus objective ; elle emploie des expressions telles que «donc, si... alors»,
etc. ; elle élimine les jugements de valeur pour les remplacer par une
déduction raisonnée.

On le voit. Les conclusions auxquelles est conduit M. Piaget sont du
plus haut intérêt. Elles montrent que la formation du mécanisme de la
pensée est plus complexe qu'on ne le supposait. Cependant elles laissent
intacte, nous semble-t-il, l'originalité propre de la pensée.

Que la liaison causale puisse revêtir successivement ou simultanément
diverses formes dans l'expression de son contenu, ce fait n'empêche
pas que la catégorie de la causalité soit irréductible à tout autre et
qu'elle fasse partie intégrante de l'acte de penser comme tel.

De même, si opposées que puissent être les deux logiques dont M. Piaget

relève à juste titre l'existence, elles n'en obéissent pas moins aux
principes formels de contradiction, d'identité et du tiers exclu. Seulement

dans la pensée égocentrique la cohérence cherchée se fait sur le

plan des désirs, des émotions de l'enfant, sans que celui-ci tienne



MISCELLANEES 159

compte de ce que nous appelons les données objectives de la réalité.
C'est précisément le contraire qui a lieu dans la logique de la pensée
communicable.

M. Piaget du reste ne nous contredirait pas sur ce point, car il
remarque excellemment ceci: «Jusque vers sept et huit ans, les enfants ne

s'astreignent pas à avoir une opinion unique, sur un sujet donné.
Assurément ils ne pensent pas le contradictoire, mais ils adoptent succès"
sivement des croyances qui, si elles étaient comparées, seraient
contradictoires. En ce sens, ils restent insensibles à la contradiction, parce
que, lorsqu'ils passent d'un point de vue à un autre, ils oublient chaque
fois le point de vue précédent » (p. 99).

Pour terminer et pour montrer de quelle façon M. Piaget a su renouveler

le problème de la mentalité enfantine, nous citerons quelques
passages de la lumineuse préface dans laquelle M. Claparède caractérise

l'ouvrage de son jeune collaborateur à l'Institut J.-J. Rousseau.
« Alors que, jusqu'ici, nous restions désemparés devant la pensée de

l'enfant, comme devant un puzzle auquel il manquerait des pièces
essentielles, tandis que d'autres pièces, paraissant empruntées à un
autre jeu, ne savent où trouver place, M. Piaget nous tire d'embarras
en nous montrant que cette pensée enfantine ne constitue pas un seul

puzzle, mais au moins deux. En possession de cette clef, on ne s'escrimera

plus à vouloir ordonner sur un seul plan des morceaux qui, pour
s'agencer ent.-j eux, réclament un espace à trois dimensions.»

«Notre auteur nous montre en effet que l'esprit de l'enfant se tisse à

la fois sur deux métiers différents, en quelque sorte superposés l'un à

l'autre. Le travail opéré dans le plan inférieur est, dans les premières
années, de beaucoup le plus important. Il est l'œuvre de l'enfant lui-
même, qui attire à lui, pêle-mêle, et cristallise autour de ses besoins

tout ce qui est capable de les satisfaire. C'est le plan de la subjectivité
des désirs, du jeu, des caprices, du Lustprinzip, comme dirait Freud.
Le plan supérieur est au contraire édifié peu à peu par le milieu social
dont la pression s'impose de plus en plus à l'enfant. C'est le plan de

l'objectivité, du langage, des concepts logiques, en un mot, de la
réalité... On conçoit que l'observateur, dont le point de vue était tel qu'il
n'apercevait pas l'existence de cette dualité de plans et croyait que la
partie se jouait toute sur une même surface, ait eu l'impression d'une
confusion extrême. Car chacun de ses plans a sa logique propre, qui
hurle d'être accouplée à celle de l'autre. Et M. Piaget, en nous suggérant,

avec preuves à l'appui, que la pensée de l'enfant est intermédiaire

entre la pensée autistique et la pensée logique de l'adulte, nous
donne une perspective générale de la mentalité enfantine, qui va
singulièrement faciliter l'interprétation de son allure» (p. vm).

Arnold Reymond.



160 MISCELLANÉES

Marcellin Berthelot. Pages choisies. Paris, Crès. Un vol. de xxxvn,
201 p. in-12.

Dans ce volume on trouvera tout d'abord une notice biographique
due à la plume de M. René Berthelot et dans laquelle celui-ci raconte
en termes émus et sobres quelle a été la vie laborieuse et admirable de

son père et sa mort émouvante survenant sitôt après celle de sa femme.
Mme Berthelot « sourit une dernière fois à son mari, puis son cœur si

pur cessa de battre. Il la regardait avec une tristesse infinie, lui donna
le baiser suprême, appela près d'elle, avec ses enfants, la vieille bonne
qui les avait tous élevés, puis il passa dans la pièce voisine et s'étendit
sur un canapé comme il avait coutume de le faire quand il était fatigué.
Quelques instants plus tard, un de ses fils qui l'avait suivi, l'entendit
pousser un soupir profond et déchirant : il lui prit la main pour lui dire
quelques paroles de tendre consolation, mais le bras retomba inerte.
Sous le coup de la douleur, ce grand cœur s'était rompu» (p. xxxvn).

Quant aux pages choisies, elles renferment les vues de Marcellin
Berthelot sur la science et les religions positives, sur l'avenir des peuples
et de l'humanité. Tout en proclamant le pouvoir émancipateur de la
science, elles affirment le caractère irréductible du sentiment et de

l'idéal moral. « La douleur et la joie, le plaisir et la souffrance, le sentiment

même du bien et du mal n'ont d'autre support que la conscience
humaine. Leur caractère propre ne peut être réduit à aucune mesure
de vibration nerveuse ou de réaction chimique» (p. 26). L'ouvrage se

termine par quelques extraits de la correspondance échangée entre
Renan et Berthelot au cours de leur longue et étroite amitié. Après les

secousses de la grande guerre et les troubles que nous traversons, cette
correspondance est particulièrement instructive ; elle permet de

comparer la vision d'avenir que ces deux savants entrevoyaient avec la
réalité de l'heure présente ; plusieurs problèmes qui leur semblaient
définitivement résolus se posent avec acuité devant la pensée contemporaine.

Ar. R.


	Miscellanées

