
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Questions pratiques : la religion de l'enfant : images et expériences

Autor: Bovet, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS PRATIQUES

LA RELIGION DE L'ENFANT

IMAGES ET EXPÉRIENCES

« Tout enfant qui croit en Dieu est nécessairement idolâtre, ou
du moins anthropomorphite... Le grand mal des images difformes
de la divinité qu'on trace dans l'esprit des enfants est qu'elles y
restent toute leur vie... Gardons-nous d'annoncer la vérité à ceux
qui ne sont pas en état de l'entendre... Vous prétendez que les

enfants de sept ans sont capables des opérations nécessaires pour
reconnaître la Divinité ; [cette capacité] je ne la leur accorde pas
même à quinze. Que j'aie tort ou raison, il ne s'agit pas ici d'un
article de foi, mais d'une simple observation d'histoire naturelle.

» (1)

Reprenons la simple observation d'histoire naturelle à laquelle
Jean-Jacques nous invite.

La première chose qui retienne l'attention, dans les idées que
les enfants se font de Dieu, ce n'est pas leur étrangeté, leur
insuffisance, leur absurdité logique, leur caractère contradictoire
ou rudimentaire. Tout cela caractérise leur physique et leur
cosmogonie (2). Mais pour leur théologie, ce qui frappe, c'est ce

qu'elle a de grotesque et de caricatural. Pour nous servir d'une
expression qu'on entendra bien, les idées de l'enfant sur Dieu
ne sont pas enfantines, elles sont puériles.

(1) Rousseau. Emile, livre iv.
(2) Je fais ici allusion aux belles recherches, en majeure partie encore

inédites, poursuivies à l'Institut J. J. Rousseau par M. Jean Piaget, Le langage
et la pensée chez l'enfant, 1923. (Voir plus loin, page 157.)



138 PIERRE BOVET

C'est que, pour autant qu'elles se révèlent à nous, elles ne sont

pas le produit original de la réflexion spontanée. Elles sont la

reproduction imparfaite de propos d'adultes mal compris. L'activité

propre de l'enfant s'y manifeste non par une pensée aventureuse

mais par une aperception défectueuse.

Essayons de ramener à quelques rubriques principales les traits
qui nous frappent dans ces représentations puériles de Dieu.

Nous ne mentionnerons que par pretention certaines associations

visuelles et auditives fortuites dont la signification nous
échappe (1). Les représentations qui révèlent quelque chose du
caractère de Dieu tel que l'enfant l'imagine sont plus instructives ;

ce qui frappe ici c'est ce que nous demandons ia permission d'appeler

leur «pédomorphisme» : Dieu pour les enfants n'est pas
seulement un homme, c'est un grand enfant.

Mariette (4 ; 8) se promenant un jour avec sa tante, lui dit après un
moment de silence : « Tante Hélène, comme Dieu doit s'amuser dans
le ciel Il ne voit de moi que le dessus de mon chapeau : un grand rond
et deux petits pieds. »

Une autre, un jour de grand vent : « Comme Dieu doit s'amuser de

nous obliger comme ça à tenir nos chapeaux. »

Une autre encore (5 ans) par une violente bourrasque : « C'est la
fête du bon Dieu et il a reçu une trompette en cadeau. »

Une fillette à son papa : « Est-ce que tu aimerais être le bon Dieu

— Je ne sais pas, et toi — Oh oui, il a sa fête tous les dimanches »

Si l'enfant prête à Dieu des attributs qu'il considère comme
caractéristiques de l'adulte, le travail par exemple, les sentiments
sont aussi ceux d'un enfant.

« ...C'est un personnage voluptueusement assis toute la journée dans

un superbe fauteuil, et qui se dérange tout au plus le soir pour faire
sortir du ciel la lune et les étoiles. »

Pour un petit Genevois de huit ans, Dieu est dans le ciel un monsieur

qui travaille pour son patron.

Aussi l'idée de Dieu peut-elle, — chose curieuse et qu'on trouvera

peut-être contradictoire (2) — se présenter en dehors de

tout sentiment de respect :

(1) Pratt, The Psychology of Religious Belief, p. 202.

(2) Cité par Clavier, L'idée de Dieu chez l'enfant (Thèse de Montauban,
p. 19).



LA RELIGION DE l'eNFANT 139

Un petit garçon déclare à sa mère qu'il a fait une « philippine » avec
le bon Dieu et qu'il l'a gagnée. Après quoi, nouveau Salomon, if a
demandé au perdant de lui donner... la sagesse.

Le même déclare qu'il joue « à la couratte » avec le bon Dieu et qu'il
gagne toujours parce que son concurrent est très vieux.

Au point de départ de ces représentations on trouve presque
toujours un mot, une métaphore, d'adulte saisis de façon erronée,
ou combinés avec des données venues d'ailleurs par une imagination

extraordinairement concrète.
Ainsi cette déclaration d'un petit garçon :

« Quand on meurt, le squelette va au Musée, l'âme et la peau vont
au ciel. »

Ou cette description des imaginations d'une fillette :

« Avant sept ans, Dieu était pour moi un vieillard assis à une immense
table dans une très grande salle. Cette salle en forme de rectangle est
tapissée de velours rouge (le velours me causait au toucher une sensation

très désagréable) et éclairée par un lustre d'or. On ne voyait qu'une
fenêtre cachée par un rideau rouge. Il y avait une seule porte, derrière
la chaise de Dieu. Sur la table on voyait de grands livres reliés en velours
gris, dans lesquels Dieu prenait des notes. Parfois il se levait, allait à

l'autre bout de la salle où se trouvait la fenêtre et regardait la terre et
les hommes. Quand il avait trop de travail, comme à l'approche de

Noël, Jésus, Marie, saint Nicolas et trois anges venaient à son aide. Ils
entraient l'un après l'autre par la porte, allaient à la fenêtre,
regardaient le monde, retournaient vers Dieu pour lui faire part de leurs
observations. La salle où se passait tout cela m'apparaissait comme une
retraite silencieuse et pleine de mystère. » (2)

Les cantiques évoquent parfois des représentations inattendues

— Au ciel, on jouera à cache-cache avec Jésus. — Comment Qui
est-ce qui t'a dit ça — Mais nous le chantons : « Dans tes riches pâturages

apprends-nous à te chercher »

et l'imagerie religieuse aussi, cela va de soi. La représentation
peut être si fortement associée à l'idée que des quipropos extraordinaires

surgissent. Ceci paraît particulier aux plus petits.

(1) Les lecteurs de nos précédents articles (dans cette Revue. 1919 et
1920), comprendront que dans ce cas l'idée de Dieu, reçue du dehors, n'est
pas encore devenue objet de sentiment filial.

(2) Une description tout à fait analogue dans John Fiske, The Idea o

God est citée par Cutten, Psychological Phenomena of Christianity.



140 PIERRE BOVET

G. (4 ans). As-tu eu du plaisir à la promenade — Oh oui, maman,
et puis j'ai rencontré le bon Berger. Oui, c'était le bon Berger, seulement

c'était un petit veau qu'il portait. (Renseignements pris, c'était
le garçon boucher).

Dans un cas analogue un couvreur travaillant sur le toit d'une église
est pris pour le bon Dieu lui-même, dont il répare la maison.

Une définition abstraite s'associe à une représentation concrète :

G. (4 ans). « Maman, maman, aujourd'hui j'ai vu le bon Dieu
oui, maman le bon Dieu. » Le lendemain, à la promenade : « Regarde,

maman, voilà le bon Dieu qui passe. » Et la mère de voir une dame au
visage caché par un voile épais : « Pourquoi crois-tu que c'est le bon
Dieu — Mais c'est qu'elle peut nous voir et nous ne la voyons pas. »

On peut rapprocher de ces puérilités les prières où la puissance
de Dieu est ramenée au domaine étroit des intérêts de l'enfant :

— Fais que ma locomotive marche avec le wagon-restaurant.

Les récits bibliques sont en toute candeur transposés de même
façon :

(G. 8 ans). Zachée, dépêche-toi de descendre : tu vas déchirer ta
culotte. Et l'enfant trouve à redire à Jésus de ce qu'il a des disciples
préférés.

En rapportant ces « images difformes de la divinité » dans l'âme
enfantine, on échappe à grand'peine à une impression de

blasphème.

Remarquons néanmoins que des divers types de déformation

que nous venons de relever aucun n'est particulier à l'enfant.

Les missionnaires rencontrent chez les primitifs des traits tout pareils
à ceux que nous venons de rappeler. Un chef souto admirait plus que
toute autre chose dans Jésus le fait qu'il avait pu monter un ànon qui
n'avait jamais auparavant porté le bât.

Sainte-Beuve rapporte la bizarre confusion d'une religieuse qui avait
cessé de se laver parce qu'elle avait été mise en garde contre l'amour

propre, et l'embarras d'une autre qui distinguait mal l'humidité et
l'humilité.

...Tel un petit garçon, d'une génération antérieure à la nôtre, dans

l'esprit duquel les Juifs et le suif formaient un déconcertant assemblage.

Et ces aperceptions déformantes, qui ne sont pas particulières
à l'enfant, sont bien moins encore chez lui confinées au domaine



LA RELIGION DE l'eNFANT 141

religieux : le verbalisme et, sur la base des confusions de mots et
des métaphores verbales, les constructions fantaisistes foisonnent

partout. Il suffit pour s'en convaincre d'« une simple observation
d'histoire naturelle ». Les maîtres ne sauraient trop les multiplier.

Si les idées théologiques de l'enfant sont souvent étranges et
difformes, ses expériences religieuses sont parfois singulièrement
profondes et hautes.

La pensée de l'enfant et ses représentations contrastent violemment

avec celle de l'adulte, mais, dans leur religion vécue, je ne
vois rien qui les sépare l'un de l'autre. Aussi bien dans le domaine

mystique que sur le terrain moral, on peut citer des expériences
religieuses d'enfants (je prends ici le mot dans le sens que je lui
ai constamment donné au cours de cet article, comme embrassant

toute la période antérieure aux approches de la puberté, jusque
vers douze ans) qui ne le cèdent en rien aux plus hautes expériences
des saints. Sans doute on me dira que ces grandes expériences
religieuses sont exceptionnelles chez les enfants — et je n'en
disconviens pas — mais les grandes expériences religieuses ne
sont-elles pas rares aussi chez les adultes

On pensera en première ligne peut-être à des cas où le milieu
familial par ses instructions et ses exemples a fait fonction de serre
chaude et produit des fruits si hâtifs qu'ils en paraissent
monstrueux. Des exemples se rencontrent dans toutes les confessions.

Le biographe de Nellie Organ « la petite violette du Saint-Sacrement
morte en odeur de sainteté à l'âge de quatre ans, cinq mois» (1) signale
« ses intuitions inexplicables au sujet de la Présence réelle et de l'Exposition

du Saint-Sacrement, le rayonnement de son visage et la transformation

de ses traits au moment de ses communions, l'apparition, la
visite du Dieu saint, son don d'oraison, ses longues heures d'actions
de grâces, ses larmes d'amour et de contrition, de force surhumaine
dans la souffrance et son amour de la Croix. Il espère une béatification
et mentionne comme exemples de sainteté enfantine : la B. Françoise
d'Ambroise (quatre ans), S. Madeleine de Pazzi (cinq ans), la B.
Véronique Juliani (trois ans).

(1) F. Bernard des Ronces, Nellie, la petite violette du Saint-Sacrement.
15e mille. Paris, Maison du Bon-Pasteur, 1912.



142 PIERRE BOVET

Cutton (op. cit., p. 263) cite tout au long d'après Abbot le cas de la

petite Marion Lyle Hurd morte à l'âge de quatre ans. Quand elle avait
huit mois ses parents lui lisaient quelque chose des feuillets d'école du
dimanche. Quand elle mourut « dans tous les détails essentiels sa piété
était complète ».

Beaucoup plus près de nous, nous connaissons des parents d'un petit
garçon, mort à quatre ans d'une méningite, qui, ayant commencé aussi

tôt que M. et Mme Hurd l'instruction religieuse de leur enfant, racontent
avec une émotion touchante le plaisir avec lequel le petit chantait des

cantiques et la joie que lui causait manifestement la perspective des

félicités célestes et l'assurance de l'amour de son Sauveur.
Les témoignages des revivalistes (1) montrent l'enfant très accessible

au sentiment du péché.

Encore que des récits comme ceux-là puissent causer à ceux qui
les lisent une impression de malaise, nous n'avons pas plus le

droit de les ignorer que ceux qui se rattachent à l'enfance de

grands saints authentiques : sainte Térèse (6 ans), sainte Catherine
de Sienne (6 ans) ; le comte de Zinzendorf (3 ans), par exemple.

Car en dehors même de toute provocation volontaire de la part
d'adultes, l'ambiance peut favoriser non seulement des pratiques
religieuses mais des crises morales décisives :

A sept ans à peine, Emile Cook, « déjà sérieusement préoccupé de

son salut », forma avec son frère, sa sœur et un ami une petite
réunion de prière. Et c'est à neuf ans qu'il « arrive à la certitude du
salut » (2).

Des cas que nous connaissons de plus près, et dont nous avons

pu étudier toutes les circonstances montrent que l'expérience
mystique a ses différents degrés (sentiment de communion avec
la nature et sentiment de présence) et l'expérience morale (sentiment

de la faute, perception de l'idéal, sentiments d'impuissance
et de désespoir, sentiment du péché, conversion et joie du salut)
se produisent souvent dans des atmosphères qui n'ont rien de
surchauffé.

Les faits me paraissent nombreux et bien attestés. Quand il
s'agit de formes de piété que nous ne partageons, et n'approuvons
pas, nous sommes tentés de laisser le jugement de valeur que nous

portons influencer notre réponse à la question de fait : nous met-

Il) Cf. Hammond, cité par Cutton, Op. cit., p. 267.
(2) E. Farjat, Emile Cook, 1829-1874 (Paris 1877), p. 5 et 7.



LA RELIGION DE L ENFANT 143

tons en doute l'authenticité ou la réalité de manifestations que
nous déplorons. Nous avons tort. Si la possibilité des expériences
religieuses de l'enfant n'était pas suffisamment prouvée par les

faits eux-mêmes, nous pourrions l'établir a priori par l'analyse des

conditions psychologiques de ces expériences. Nous verrions que
les facteurs qui concourent à leur production sont incontestablement

présents de très bonne heure dans l'âme enfantine. Voyons
plutôt — et pour cela conservons la division commode en
expériences mystiques et expériences morales.

Les premières sont conditionnées, chez l'adulte, par ce que l'on
a appelé un « vide affectif » (1), les secondes supposent l'aptitude
à « recevoir une consigne » (2) ; les unes et les autres se produisent
avec éclat dans des individus dont la vie subconsciente très
développée se prête à des germinations lentes et à des efflorescences

subites. Toutes ces conditions psychologiques sont, manifestement,
remplies par l'enfant. Qui plus que lui a une vie secrète de rêveries

et d'aspirations échappant au contrôle de la conscience claire

Qui plus que lui aime, et plus que lui souffre de l'absence des êtres

qu'il chérit Qui plus que lui est mis en position d'obéir et de

désobéir Il y a là — à ne regarder que le côté humain des choses

— tout ce qu'il faut pour que soient possibles d'une part des

ravissements sublimes confinant à l'extase, d'autre part des

désespoirs impuissants et des conversions illuminatrices.
De ces expériences, celles de l'ordre affectif ¦— que nous avons

appelées mystiques — seraient, théoriquement, accessibles à l'enfant

à un âge encore plus tendre que celles de l'ordre moral. De

celles-ci on peut dire qu'elles supposent la raison, pourvu qu'on
donne à ce vieux mot son sens classique : la faculté de concevoir
l'universel. Il faut, en effet, que qui reçoit une consigne entende

qu'elle est impérative dans tous les cas où certaines conditions,

que le sujet doit être en état de reconnaître, sont remplies — mais

on avouera que l'âge de la raison ainsi entendue vient plus tôt que
ne disait Rousseau. Et le vieux cantique de nos Ecoles du dimanche
est plus près que lui de la vérité :

« Nul enfant n'est trop petit... »

(1) Cf. Flournoy, Une mystique moderne. Delacroix, Les grands mystiques

chrétiens. James, L'expérience religieuse. Segond, La prière, p. 93-103.
(2) âpaprt'a jraox^aatç rov vÔulov. — Nous rappelons notre article sur Le

mystère du devoir, cette Revue 1913 et les études qu'il résume.



144 PIERRE BOVET

C'est bien d'ailleurs ce que notre thèse fondamentale sur
l'identité du sentiment religieux et du sentiment filial (1) pouvait

faire prévoir.
Au total, l'enfant est très près de nous dans le domaine qui nous

occupe. Bien avant qu'il ait terminé son instruction religieuse, nous

pouvons le considérer comme « participant avec nous de la grâce
divine ». Et d'autre part, sur le terrain des idées, ne sommes-nous

pas aussi tout près de lui encore Entre ces images puériles
auxquelles nous nous arrêtions tout à l'heure, et les plus hauts concepts
de nos philosophies les plus abstraites, y a-t-il autre chose qu'une
distinction de degré Ne sont-elles pas les unes et les autres des

« idées difformes de la divinité » Si le « Monsieur » qui circule
là-haut dans un bureau tendu de rouge est fait à l'image de ce que
l'enfant connaît, n'en dirons-nous pas autant du Grand Etre, de la
Substance, de la Cause et de toutes les entités. Pouvons-nous

penser autrement qu'avec nos catégories, et nos conceptions ne
sont-elles pas, aussi nécessairement que celles de l'enfant, « idolâtres

et anthropomorphites »

Me hasarderai-je maintenant à formuler quelques remarques
d'ordre pédagogique sur les enseignements que les éducateurs

peuvent retirer de ces constatations (2)
Mais il faut d'abord rappeler que, dans le domaine de l'éducation

comme dans tout autre, les inferences pratiques dépendent
du but et de l'idéal que l'on se propose. Toute technique, tout art,
est inspiré par une fin qui est, en une certaine mesure, étrangère
aux matériaux que le technicien a à sa disposition. Le tailleur de

pierre, même après avoir reconnu les veines de son bloc, garde la

liberté de se demander :

Sera-t-il dieu, table ou cuvette

De même les éducateurs, même après avoir étudié l'enfant,

(1) Art. cités, cette Revue 1919 et 1920.

(2) Je tiens à rappeler ici la belle étude de Maurice Vuilleumier,
L'instruction religieuse des catéchumènes, cette Revue n° 2, 1913, qui pose très
heureusement des principes généraux, et l'étude plus ancienne mais encore
actuelle de O. Pfister, Religionspädagogisches Neuland. Eine Untersuchung
über das Erlebnis-und Arbeitsprinzip. Zurich 1909.



LA RELIGION DE I.'eNFANT 145

gardent chacun ses ambitions propres : ils peuvent tirer parti
des forces qu'ils ont devant eux pour les orienter à droite ou à

gauche vers les fins qu'ils jugent meilleures. Nous ne pensons pas
qu'un idéal religieux puisse être entièrement déterminé par des

faits comme ceux que nous avons passés en revue. Nous estimons

qu'il est indispensable de tenir compte de ces faits, mais nous
savons qu'on peut admettre les mêmes faits que nous et en induire
d'autres règles de conduite que celles que nous allons proposer,
parce que l'on aura choisi un autre but.

1. Et d'abord, de l'universalité et de la spontanéité du génie
religieux de l'enfant, nous ne conclurons pas que nous devions
laisser l'enfant à lui-même, et nous abstenir d'intervenir d'aucune
manière dans cette partie de son développement. Sans doute nous

aurons présent à l'esprit les dégâts que peut causer un zèle intempestif

et une bonne volonté maladroite.
Une maman trouva un jour dans son jardin un petit garçon

de cinq ans et demi en train de triturer des boutons de fuchsias.
« Qu'est-ce que tu fais ?» — « J'aide le bon Dieu à ouvrir les

fleurs. » Que de parents qui pour aider Dieu à épanouir les âmes

de leurs enfants s'y prennent, à bonne intention, avec la même
brutalité ignorante

Mais, de ce que le sentiment religieux se développe de lui-même
chez l'enfant, ne concluons pas qu'il ait avantage à se développer
sans aucune influence du dehors. Quand Etienne Pascal, «

épouvanté de la grandeur et de la puissance de ce génie », fut bien
convaincu de l'irrésistible inclination de son fils pour la géométrie,
il lui fit donner des leçons. Et tous les parents, s'ils le peuvent,
agissent de même en matière de dessin ou de musique. On estime

que l'enfant, à proportion même où son intérêt est vivant dans

un certain domaine, a tout à gagner à être mis au bénéfice des

expériences et des découvertes faites avant lui ; il a droit à sa part
du patrimoine que l'humanité a accumulé dans son long effort
de recherches ; rien n'aidera davantage son développement que
le contact avec les grands génies qui ont, avant lui, sondé les

mêmes problèmes.
A ne pas aider l'enfant dans son effort et ses aspirations, que

gagnerions-nous Au lieu des grandes influences au bénéfice
desquelles nous pourrions le mettre, il subirait des influences fortuites ;

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S. t. XII (n° 51, 1924). 10



146 PIERRE BOVET

parce que ses parents auront refusé de lui donner une instruction
religieuse, il recevra celle d'éducateurs qu'ils n'auront pas choisis
et que le hasard lui imposera. Prendrez-vous des précautions pour
qu'il croisse à l'abri de toute influence dans ce domaine Vous ne
ferez alors que retarder son développement.

Le P. Girard (1) raconte une expérience faite à la fin du
xvme siècle par un père qui prit mille peines pour que son fils
n'entendît jamais parler de Dieu. Le jeune garçon eut à réinventer
en quelque sorte la théologie et la religion : il en était au culte du
soleil quand son père se décida à lui parler.

2. Le caractère, pour ainsi dire instinctif, du sentiment
religieux ne me paraît donc pas exclure une éducation concertée dans

ce domaine. Mais il nous commande de donner cette éducation
dans un esprit tout particulier. Les enfants, nous l'avons vu, sont
aussi bien préparés que nous aux expériences d'âme profondes, si

l'on préfère un autre langage, ils sont aussi accessibles que nous à

l'action divine. Les plus grands éducateurs l'ont reconnu depuis
longtemps : « L'inconscience de l'enfant est le repos de Dieu »,

disait Frœbel. Faut-il rappeler les pages éloquentes de Péguy :

« ...c'est l'enfant qui est plein et c'est l'homme qui est vide »

Ne suffit-il pas de la parole du Christ : « Si vous ne devenez comme
ce petit enfant, vous n'entrerez pas dans le Royaume de Dieu. »

Dans le domaine de la vie religieuse, nous ne sommes pas
supérieurs aux enfants. Nous leur devons donc, on l'a dit souvent, du

respect et, puisque eux de leur côté nous en témoignent, nos
relations seront sur ce terrain empreintes d'une nuance de sentiment

très particulière. L'allemand a pour désigner des personnes
de même rang un adjectif dont notre langue démocratique n'a pas
l'équivalent exact : « ebenbürtig » ; les enfants sont nos égaux en

noblesse, ils ont droit aux mêmes égards que nous réclamons d'eux.

L'esprit dans lequel nous nous adressons à eux, l'atmosphère affective

que nous créerons autour d'eux ne sauraient être indifférents

aux fins que nous poursuivons.

Entre les deux composantes que nous avons reconnues (2) au
sentiment religieux comme à la piété filiale, nous avons marqué^

(1) De l'enseignement régulier de la langue maternelle. Ire P., ch. 1. Le récit
original de Sintenis, Pistevon, Leipzig 1800, vaut la peine d'être consulté.

(2) Voir articles cités, et, dans cette Revue (1917) notre étude sur Le respecU



LA RELIGION DE l'eNFANT 147

parce qu'elle s'imposait à nous, une différence de valeur. « La
crainte de Dieu est le commencement de la sagesse. L'amour parfait
bannit la crainte. Dieu est amour. » Ces affirmations juxtaposées
dirigeront notre effort éducatif. Si notre ambition est de conduire
l'enfant de la Loi à la Grâce, nous nous appliquerons à ne pas
associer dans l'enfant le sentiment religieux à l'idée de contrainte.
Ama et fac quod vis, disait saint Augustin. Un petit garçon de dix
ans énonçait la même pensée en disant à sa mère : « T'aimer c'est

tout faire, parce que si on t'aimait vraiment, on n'aurait pas de

défauts. » Et son frère, de deux ans plus âgé, transportant cette
expérience de sentiment filial sur le terrain de l'expérience
religieuse y ajoutait ce commentaire : « C'est une des grandes vérités
du monde. L'amour est tout. L'amour est la base de la religion
chrétienne... Le christianisme repose sur ces mots : Dieu est

amour. »

Si la définition que Salomon Reinach donne de la religion :

« un ensemble de scrupules qui fait obstacle au libre exercice de

nos facultés » est absolument inacceptable au chrétien parce
qu'inadéquate à son expérience et surtout à son idéal, inspirons-
nous résolument de cet idéal dans nos essais d'éducation et laissons

tomber, comme correspondant à des étapes abolies et accomplies,
l'idée de « devoirs religieux » à inculquer à l'enfant. Conduisons-le

plutôt dans « la voie royale de la liberté ».

Cela implique que l'éducateur ne cherchera pas à imposer ce

qu'il croit, à présenter comme obligatoires les opinions et les

doctrines qui le satisfont.
Mais peut-être vaut-il la peine d'insister sur le fait que, surtout,

il ne cherchera pas à présenter comme obligatoire ce qu'il ne croit
pas. On se trouve parfois en présence de parents qui, tout en ayant
eux-mêmes cessé de croire à telles ou telles affirmations traditionnelles

ou bibliques, continuent de tenir une telle foi pour désirable.
Dans leur désir d'assurer à leur enfant ce dont eux-mêmes sont
privés, ils s'appliquent à ne rien laisser voir de leur scepticisme ou
de leurs négations et transmettent, telle qu'ils l'avait eux-mêmes

reçue dans leur enfance, et avec le même caractère d'obligation
qui y était attaché pour eux, la doctrine qui reste pour eux l'opinion

juste, l'orthodoxie. Il y a là parfois une forme hypocrite de

lâcheté intellectuelle qui ne mérite aucune indulgence, le snobisme

religieux de gens qui « croient devoir », par manque de sincérité



148 PIERRE BOVET

autant que de réflexion (1). Mais parfois aussi ce cas est
profondément émouvant : l'adulte sent confusément la valeur d'une

croyance et il croit par son affirmation en assurer le bénéfice à

l'enfant. Est-il besoin de dire que, pour lui procurer cet avantage,
la méthode qu'il suit est absolument inefficace.

Il est vain, dans ce domaine comme dans d'autres, de prétendre
donner à autrui ce qu'on ne possède pas soi-même : l'éducation
religieuse ne peut être faite que par des âmes religieuses. Vous
aiderez bien plus votre enfant en lui laissant voir ce que votre soif
de vérité et de justice a d'inapaisé encore, qu'en feignant une paix
qui lui fera l'effet d'une contrainte.

Mais toute éducation religieuse, si libre qu'on la suppose, implique

une part d'instruction, portant sur des pratiques : prière,
lecture de la Bible, assistance au culte, etc., sur des faits: histoire
sainte, sur des doctrines : existence de Dieu, immortalité, etc.
Dans chacun de ces domaines, la parole de ses parents ou de ses

maîtres aura pour l'enfant un poids considérable. Si nous avons
le souci de ne pas donner à l'enfant le sentiment que l'instruction
religieuse le lie, il ne suffira pas que nous nous abstenions de lui
présenter comme obligatoires les pratiques ou les croyances dont
nous l'instruirons ; il faudra que nous nous appliquions à fournir
nous-même à l'enfant comme un contre-poids au prestige indu

que l'attachement qu'il a pour nous conférera très certainement
à nos opinions et à notre exemple. Sinon, sans que nous l'ayons
voulu, le jeu naturel du sentiment filial allié à l'instinct religieux
transformera en dogmes absolus, qui risqueront d'être l'occasion
de crises et de déchirements, nos récits et nos avis.

En matière de pratiques, il me semble que nous devons à l'enfant

de ne pas le laisser ignorer que les nôtres ne sont pas celles de

tout le monde ; chacun ne prie pas, et surtout pas de la même
manière : il y a des catholiques, des mahométans, des athées. Nous

ne présenterons pas — il faut l'ajouter — ceux qui ne partagent
pas notre manière d'adorer comme des réprouvés, ou comme des

malheureux. Disons à l'enfant nos raisons de croire ce que nous

croyons, et disons-lui les leurs. De même en matière de doctrines :

disons ce que nous ignorons en même temps que ce que nous

(1) We must never, never doubt
What nobody is sure about.

(C'est très mal de mettre en doute ce dont personne n'est sûr.)



LA RELIGION DE L ENFANT 149

croyons ; devant les grands mystères de l'Au-delà, si nous faisons
allusion aux solutions antiques ou orientales, nous accroîtrons
dans l'âme de l'enfant, non seulement le sens du mystère de la
vie et de la mort, mais le sentiment de la valeur des affirmations
chrétiennes : ce sont des problèmes devant lesquels depuis des

myriades d'années l'homme s'arrête, cherche, espère. Pourquoi
l'enfant serait-il tenu de croire que c'est tout simple

Pour l'histoire sainte aussi, on épargnera à l'enfant des chocs
souvent meurtriers, si l'on s'applique d'emblée à lui raconter d'autres
belles histoires qui se sont passées il y a bien longtemps et à propos
desquelles la poésie de la légende a pu se mêler à la relation des

faits (1) : Tell et le Grütli, Clovis, les rois de Rome, la guerre de

Troie. Et l'atmosphère des Fioretti peut aider à raconter certains
miracles de la Bible, sans que le merveilleux en devienne oppressant

pour l'âme enfantine.
Trouvera-t-on à ces suggestions une teinte de scepticisme

J'en serais fâché. Il me paraît incontestable que plusieurs des

grandes expériences chrétiennes aboutissent à des affirmations
universelles au contour nettement arrêté, dont on n'estomperait
pas le dessin sans en atténuer l'image ; la doctrine du péché
originel, celle de la divinité du Christ, celle de la valeur universelle
du christianisme, celle de la suffisance des Ecritures et de la valeur
unique de la Bible sont de ce nombre. Il ne s'agit pas ici de les

discuter, ni même de les formuler ; je me suis borné à donner à

chacune son nom traditionnel. Mais, même en admettant le caractère

universel et absolu de chacune d'elles, il resterait loisible de

nous demander comment il faut les présenter à l'enfant : les

maîtres de mathématiques et de physique se posent la même question

en ce qui concerne des propositions dont l'universalité et la
nécessité ne sont pas contestées.

Dans l'intérêt d'une religion où l'amour doit bannir la crainte,
il nous paraît que la méthode inductive et empirique, celle qui part
des faits concrets et des valeurs individuelles, est beaucoup préférable

à un enseignement d'autorité qui présenterait d'emblée sous
leur forme absolue les dogmes dans lesquels s'est cristallisée
l'expérience chrétienne à travers les siècles. Nous pouvons dire
d'avance à nos enfants, comme on le disait à nos pères : « Vous

(1) « Maman, l'histoire sainte ça n'a pas l'air si vrai que l'histoire de
France. »



150 PIERRE BOVET

serez toujours incapables par vous-mêmes d'aucun bien. » Nous

pouvons aussi leur laisser découvrir petit à petit, et par eux-
mêmes, leur faiblesse, leur impuissance. Nous pouvons leur dire
d'avance la place unique que nous attribuons au Christ parmi les

humains ou à la Bible parmi les livres. Nous pouvons aussi leur
présenter, en même temps que Jésus de Nazareth, Socrate,
Mahomet, le Bouddha, — ou quelques-uns des plus grands disciples,
saint François, Zwingli, Penn, Oberlin, et leur laisser découvrir
la distance immense qui les sépare tous du Maître.

La méthode que j'appelais tout à l'heure inductive me paraît
décidément supérieure. Elle évitera que les négations antichrétiennes,

en méritant le nom de libre-pensée, ne se revêtent de

l'attrait et de la majesté de la pensée libre. Elle parviendra à

fonder sur le témoignage irréfutable de la lumière intérieure les

affirmations essentielles à la vie de l'âme. Elle seule, en un mot,
nous paraît s'inspirer vraiment de ce respect de l'enfant que l'étude
des faits recommande au psychologue et dont le solennel avertissement

du Maître (Mat. xvm 6, 10) fait un devoir au chrétien.
Mais, ne l'oublions pas, ce ne sont encore là que problèmes

d'enseignement, d'instruction ; or l'essentiel est éducation. L'éducation

religieuse est une culture du sentiment d'amour filial ; elle

ne peut être que l'œuvre de l'amour. 'N/omûipsvot dyoir.uip.iv.

Pierre Bovet.


	Questions pratiques : la religion de l'enfant : images et expériences

