Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Questions pratiques : la religion de I'enfant : images et expériences
Autor: Bovet, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380078

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUESTIONS PRATIQUES

LA RELIGION DE L’ENFANT

IMAGES ET EXPERIENCES

« Tout enfant qui croit en Dieu est nécessairement i1dolatre, ou
du moins anthropomorphite... Le grand mal des images difformes
de la divinité qu’on trace dans I'esprit des enfants est qu’elles y
restent toute leur vie... Gardons-nous d’annoncer la vérité a ceux
qui ne sont pas en état de 'entendre... Vous prétendez que les
enfants de sept ans sont capables des opérations nécessaires pour
reconnaitre la Divinité ; [cette capacité] je ne la leur accorde pas
méme & quinze. Que j’aie tort ou raison, il ne s’agit pas ici d’un
article de foi, mais d’une simple observation d’histoire natu-
relle. » (1)

Reprenons la simple observation d’histoire naturelle & laquelle
Jean-Jacques nous invite.

La premiére chose qui retienne l'attention, dans les idées que
les enfants se font de Dieu, ce n’est pas leur étrangeté, leur
insuflisance, leur absurdité logique, leur caractére contradictoire
ou rudimentaire. Tout cela caractérise leur physique et leur
cosmogonie (2). Mais pour leur théologie, ce qui frappe, c’est ce
qu’elle a de grotesque et de caricatural. Pour nous servir d’une
expression qu'on entendra bien, les 1dées de l'enfant sur Dieu
ne sont pas enfantines, elles sont puériles.

(1) Rousseau, Emile, livre 1v.

(2) Je fais ici allusion aux belles recherches, en majeure partie encore iné-
dites, poursuivies 4 I'Institut J. J. Rousseau par M. Jean Piaget, Le langage
et la pensée chez Uenfant, 1923. (Voir plus loin, page 157.)



138 PIERRE BOVET

(C’est que, pour autant qu’elles se révelent & nous, elles ne sont
pas le produit original de la réflexion spontanée. Elles sont la
reproduction imparfaite de propos d’adultes mal compris. L’acti-
vité propre de 'enfant s’y manifeste non par une pensée aventu-
reuse mais par une aperception défectueuse.

Essayons de ramener & quelques rubriques principales les traits
qui nous frappent dans ces représentations puériles de Dieu.

Nous ne mentionnerons que par prétérition certaines associa-
tions visuelles et auditives fortuites dont la signification nous
échappe (1). Les représentations qui réveélent quelque chose du
caractére de Dieu tel que I’enfant 'imagine sont plus instructives ;
ce qui frappe 1c1 c’est ce que nous demandons la permission d’ap-
peler leur « pédomorphisme »: Dieu pour les enfants n’est pas seu-
lement un homme, ¢’est un grand enfant.

Mariette (4 ; 8) se promenant un jour avec sa tante, lul dit apres un
moment de silence : « Tante Héléne, comme Dieu doit s’amuser dans
le ciel ! 1l ne voit de moi que le dessus de mon chapeau : un grand rond
et deux petits pieds. »

Une autre, un jour de grand vent : « Comme Dieu doit s’amuser de
nous obliger comime ¢a & tenir nos chapeaux.»

Une autre encore (D ans) par une violente bourrasque: « C’est la
féte du bon Dieu et il a re¢u une trompette en cadeau. »

Une fillette 4 son papa : « Est-ce que tu aimerais étre le bon Dieu ?

— Je ne sais pas, et tol ? — Oh ! ouy, 1l a sa féte tous les dimanches ! »

Si 'enfant préte & Dieu des attributs qu’il considére comme
caractéristiques de ’adulte, le travail par exemple, les sentiments
sont aussi ceux d’un enfant.

« ...C’est un personnage voluptueusement assis toute la journée dans
un superbe fauteuil, et qui se dérange tout au plus le soir pour faire

sortir du ciel la lune et les étoiles. »
Pour un petit Genevois de huit ans, Dieu est dans le ciel un monsieur

qui travaille pour son patron.

Aussi I'idée de Dieu peut-elle, — chose curieuse et qu’on trou-
vera peut-étre contradictoire (2) — se présenter en dehors de
tout sentiment de respect :

(1) PratT, The Psychology of Religious Belief, p. 202.
(2) Cité par Cravier, L'idée de Dieu chez Uenfant (Thése de Montauban,

p: 19].



LA RELIGION DE L ENFANT 139

Un petit gargon déclare a sa mére qu’il a fait une « philippine » avec
le bon Dieu et qu’il I'a gagnée. Aprés quoi, nouveau Salomon, il a
demandé au perdant de lui donner... la sagesse.

Le méme déclare qu’il joue « a la couratte » avec le bon Dieu et qu'’il
gagne toujours parce que son concurrent est trés vieux.

Au point de départ de ces représentations on trouve presque
toujours un mot, une métaphore, d’adulte saisis de fagon erronée,
ou combinés avec des données venues d’ailleurs par une 1magina-
tion extraordinairement concreéte.

Ainsi cette déclaration d’un petit gargon :

« Quand on meurt, le squelette va au Musée, I’dme et la peau vont
au ciel. »

Ou cette description des 1maginations d’une fillette :

« Avant sept ans, Dieu était pour mo1 un vieillard assis 4 une immense
table dans une trés grande salle. Cette salle en forme de rectangle est
tapissée de velours rouge (le velours me causait au toucher une sensa-
tion trés désagréable) et éclairée par un lustre d’or. On ne voyait qu’une
fenétre cachée par un rideau rouge. Il y avait une seule porte, derriére
la chaise de Dieu. Sur la table on voyait de grands livres reliés en velours
gris, dans lesquels Dieu prenait des notes. Parfois 1l se levait, allait a
l'autre bout de la salle ou se trouvait la fenétre et regardait la terre et
les hommes. Quand 1l avait trop de travail, comme a I'approche de
Noél, Jésus, Marie, saint Nicolas et trois anges venaient a son aide. Ils
entraient 'un aprés l'autre par la porte, allaient a la fenétre, regar-
daient le monde, retournaient vers Dieu pour lui faire part de leurs
observations. La salle ol se passait tout cela m’apparaissait comme une
retraite silencieuse et pleine de mystére.» (2)

Les cantiques évoquent parfois des représentations inattendues

— Au ciel, on jouera a cache-cache avec Jésus. — Comment ? Qui
est-ce qui t’a dit ca ? — Mais nous le chantons : « Dans tes riches patu-
rages apprends-nous a te chercher»

et I'imagerie religieuse aussi, cela va de soi. La représentation
peut étre s1 fortement associée & I'idée que des quipropos extraor-
dinaires surgissent. Ceci parait particulier aux plus petits.

(1) Les lecteurs de nos précédents articles (dans cette Revue, 1919 et
1920), comprendront que dans ce cas I'idée de Dieu, regue du dehors, n'est
pas encore devenue objet de sentiment filial.

(2) Une description tout a fait analogue dans John Fiske, The Idea o
God est citée par Curren, Psychological Phenomena of Christianity.



140 PIERRE BOVET

G. (4 ans). As-tu eu du plaisir & la promenade ? — Oh oui, maman,
et puis j’ai rencontré le bon Berger. Oui, c¢’était le bon Berger, seule-
ment c’était un petit veau qu’il portait. (Renseignements pris, ¢’était
le gargon boucher).

Dans un cas analogue un couvreur travaillant sur le toit d’une église
est pris pour le bon Dieu lui-méme, dont il répare la maison.

Une définition abstraite s’associe 4 une représentation concréte :
G. (4 ans). « Maman, maman, aujourd’hui j’ai vu le bon Dieu l...
oul, maman le bon Dieu.» Le lendemain, & la promenade : « Regarde,
maman, voila le bon Dieu qui passe.» Et la mére de voir une dame au
visage caché par un voile épais: « Pourquoi crois-tu que c’est le bon
Dieu ? — Mais c’est qu’elle peut nous voir et nous ne la voyons pas.»

On peut rapprocher de ces puénlités les priéres ou la puissance
de Dieu est ramenée au domaine étroit des intéréts de I'enfant :

— Fais que ma locomotive marche avec le wagon-restaurant.

Les récits bibliques sont en toute candeur transposés de méme
fagon :

(G. 8 ans). Zachée, dépéche-toi de descendre: tu vas déchirer ta
culotte. Et I’enfant trouve & redire & Jésus de ce qu’il a des disciples
préférés.

En rapportant ces « images difformes de la divinité » dans I’ame
enfantine, on échappe & grand’peine 4 une impression de blas-
phéme.

Remarquons néanmoins que des divers types de déformation
que nous venons de relever aucun n’est particulier a I'enfant.

Les missionnaires rencontrent chez les primitifs des traits tout pareils
a ceux que nous venons de rappeler. Un chef souto admirait plus que
toute autre chose dans Jésus le fait qu’il avait pu monter un dnon qui
n’avait jamais auparavant porté le bat.

Sainte-Beuve rapporte la bizarre confusion d’une religieuse qu1 avait
cessé de se laver parce qu’elle avait été mise en garde contre I'amour
propre, et I'embarras d’une autre qu distinguait mal I'Aumidité et
I humalité.

...Tel un petit gargon, d’'une génération antérieure a la nétre, dans
Pesprit duquel les Juifs et le suif formaient un déconcertant assem-
blage.

Et ces aperceptions déformantes, qui ne sont pas particuliéres
a I’enfant, sont bien moins encore chez lui confinées au domaine



LA RELIGION DE L ENFANT 141

religieux : le verbalisme et, sur la base des confusions de mots et
des métaphores verbales, les constructions fantaisistes foisonnent
partout. Il suffit pour s’en convaincre d’« une simple observation
d’histoire naturelle ». Les maitres ne sauraient trop les multi-
plier.

S1 les 1dées théologiques de I’enfant sont souvent étranges et
difformes, ses expériences religieuses sont parfois singuliérement
profondes et hautes.

La pensée de 'enfant et ses représentations contrastent violem-
ment avec celle de ’adulte, mais, dans leur religion vécue, je ne
vois rien qul les sépare I'un de l'autre. Aussi bien dans le domaine
mystique que sur le terrain moral, on peut citer des expériences
religieuses d’enfants (je prends ic1 le mot dans le sens que je lui
al constamment donné au cours de cet article, comme embrassant
toute la période antérieure aux approches de la puberté, jusque
vers douze ans) qui ne le cédent en rien aux plus hautes expériences
des saints. Sans doute on me dira que ces grandes expériences
religieuses sont exceptionnelles chez les enfants — et je n’en
disconviens pas — mais les grandes expériences religieuses ne
sont-elles pas rares aussi chez les adultes ?

On pensera en premiére ligne peut-étre a des cas ou le milieu
familial par ses instructions et ses exemples a fait fonction de serre
chaude et produit des fruits s1 hatifs qu’ils en paraissent mons-
trueux. Des exemples se rencontrent dans toutes les confessions.

Le biographe de Nellie Organ « la petite violette du Saint-Sacrement
morte en odeur de sainteté a I'dge de quatre ans, cinq mois» (1) signale
« ses intuitions inexplicables au sujet de la Présence réelle et de I’'Exposi-
tion du Saint-Sacrement, le rayonnement de son visage et la transfor-
mation de ses traits au moment de ses communions, 'apparition, la
visite du Dieu saint, son don d’oraison, ses longues heures d’actions
de grices, ses larmes d’amour et de contrition, de force surhumaine
dans la souffrance et son amour de la Croix. Il espére une béatification
et mentionne comme exemples de sainteté enfantine : la B. Frangoise
d’Ambroise (quatre ans), S. Madeleine de Pazzi (cinq ans), la B. Véro-
nique Juliani (trois ans).

(1) F. Bernard pes Ronces, Nellie, la petite violelite du Saint-Sacrement.
15¢ mille. Paris, Maison du Bon-Pasteur, 1912.



142 PIERRE BOVET

Cutton (op. cit., p. 263) cite tout au long d’aprés Abbot le cas de la
petite Marion Lyle Hurd morte a I'dge de quatre ans. Quand elle avait
huit mois ses parents lui lisaient quelque chose des feuillets d’école du
dimanche. Quand elle mourut « dans tous les détails essentiels sa piété
était compleéte ».

Beaucoup plus prés de nous, nous connaissons des parents d’'un petit
gar¢on, mort & quatre ans d’une méningite, qui, ayant commencé aussi
tot que M. et M™me Hurd I'instruction religieuse de leur enfant, racontent
avec une émotion touchante le plaisir avec lequel le petit chantait des
cantiques et la joie que lui causait manifestement la perspective des
félicités célestes et I'assurance de 'amour de son Sauveur.

Les témoignages des revivalistes (1) montrent I'enfant trés accessible
au sentiment du péché.

Encore que des récits comme ceux-la puissent causer & ceux quil
les lisent une impression de malaise, nous n’avons pas plus le
droit de les ignorer que ceux qui se rattachent & 'enfance de
grands saints authentiques : sainte Térése (6 ans), sainte Catherine
de Sienne (6 ans) ; le comte de Zinzendorf (3 ans), par exemple.

Car en dehors méme de toute provocation volontaire de la part
d’adultes, 'ambiance peut favoriser non seulement des pratiques
religieuses mais des crises morales décisives :

A sept ans & peine, Emile Cook, «déja sérieusement préoccupé de
son salut », forma avec son frére, sa sceur et un ami une petite
réunion de priére. Et ¢’est & neuf ans qu’il « arrive a la certitude du
salut » (2).

Des cas que nous connaissons de plus prés, et dont nous avons
pu étudier toutes les circonstances montrent que l'expérience
mystique a ses différents degrés (sentiment de communion avec
la nature et sentiment de présence) et ’expérience morale (senti-
ment de la faute, perception de I'idéal, sentiments d’impuissance
et de désespoir, sentiment du péché, conversion et joie du salut)
se produlsent souvent dans des atmosphéres qui n’ont rien de sur-
chauffé.

Les faits me paraissent nombreux et bien attestés. Quand 1l
s’agit de formes de piété que nous ne partageons, et n’approuvons
pas, nous sommes tentés de laisser le jugement de valeur que nous
portons influencer notre réponse a la question de fait : nous met-

(1) Ci. Hammonb, cité par Curron, Op. cit., p. 267.
(2) E. Farsar, Emile Cook, 1829-1874 (Paris 1877), p. 5 et 7,



LA RELIGION DE L'ENFANT 143

tons en doute l'authenticité ou la réalité de manifestations que
nous déplorons. Nous avons tort. Si la possibilité des expériences
religieuses de I’enfant n’était pas suflisamment prouvée par les
faits eux-mémes, nous pourrions I’établir a priori par 'analyse des
conditions psychologiques de ces expériences. Nous verrions que
les facteurs qui concourent a leur production sont incontestable-
ment présents de trés bonne heure dans I’Ame enfantine. Voyons
plutdt — et pour cela conservons la division commode en expe-
riences mystiques et expériences morales.

Les premiéres sont conditionnées, chez 1’adulte, par ce que 'on
a appelé un « vide affectif » (1), les secondes supposent I'aptitude
4 «recevoir une counsigne » (2) ; les unes et les autres se produisent
avec éclat dans des individus dont la vie subconsciente trés déve-
loppée se préte 4 des germinations lentes et 4 des efllorescences
subites. Toutes ces conditions psychologiques sont, manifestement,
remplies par 'enfant. Qui plus que lui a une vie secréte de réve-
ries et d’aspirations échappant au contrdle de la conscience claire ?
Qui plus que lu1 aime, et plus que lui souffre de I'absence des &tres
qu’il chérit ? Qui plus que lui est mis en position d’obéir et de
désobéir ? Il y a la — & ne regarder que le c6té humain des choses
— tout ce qu’il faut pour que soient possibles d’une part des
ravissements sublimes confinant & ['extase, d’autre part des
désespoirs impuissants et des conversions illuminatrices.

De ces expériences, celles de I'ordre affectif — que nous avons
appelées mystiques — seraient, théoriquement, accessibles a I’en-
fant a un 4ge encore plus tendre que celles de 'ordre moral. De
celles-c1 on peut dire qu’elles supposent la raison, pourvu qu’on
donne a ce vieux mot son sens classique : la faculté de concevorr
Puniversel. 11 faut, en effet, que qui regoit une consigne entende
qu’elle est impérative dans tous les cas ou certaines conditions,
que le sujet doit étre en état de reconnaitre, sont remplies — mais
on avouera que 1’dge de la raison ainsi entendue vient plus tot que
ne disait Rousseau. Et le vieux cantique de nos Ecoles du dimanche
est plus prés que lu1 de la vérité :

« Nul enfant n’est trop petit... »

(1) Cf. Frournovy, Une mystique moderne. DeLacroix, Les grands mysti-
ques chrétiens. James, L’expérience religieuse. Seconp, La priére, p. 93-103.

(2) dpuprin mapsfBuces ol vouou. — Nous rappelons notre article sur Le
mystére du devoir, cette Revue 1913 et les études qu’il résume,.



144 PIERRE BOVET

C’est bien d’ailleurs ce que notre thése fondamentale sur
I"dentité du sentiment religieux et du sentiment fihal (1) pou-
vait faire prévorr.

Au total, 'enfant est trés prés de nous dans le domaine qui nous
occupe. Bien avant qu’il ait terminé son instruction religieuse, nous
pouvons le considérer comme « participant avec nous de la gréce
divine ». Et d’autre part, sur le terrain des 1dées, ne sommes-nous
pas aussi tout prés de lui encore ? Entre ces images puériles aux-
quelles nous nous arrétions tout a4 ’heure, et les plus hauts concepts
de nos philosophies les plus abstraites, y a-t-il autre chose qu’une
distinction de degré ? Ne sont-elles pas les unes et les autres des
«1dées difformes de la divinité » ? Si le « Monsieur » qui circule
la-haut dans un bureau tendu de rouge est fait & 'image de ce que
Ienfant connait, n’en dirons-nous pas autant du Grand Etre, de la
Substance, de la Cause et de toutes les entités. Pouvons-nous
penser autrement qu’avec nos catégories, et nos conceptions ne
sont-elles pas, aussi nécessairement que celles de 'enfant, «idola-
tres et anthropomorphites » ?

Me hasarderai-je maintenant 4 formuler quelques remarques
d’ordre pédagogique sur les enseignements que les éducateurs
peuvent retirer de ces constatations (2) ?

Mais 1l faut d’abord rappeler que, dans le domaine de I’éduca-
tion comme dans tout autre, les inférences pratiques dépendent
du but et de I'idéal que 'on se propose. Toute technique, tout art,
est inspiré par une fin qui est, en une certaine mesure, étrangeére
aux matériaux que le technicien a & sa disposition. Le tailleur de
pierre, méme aprés avoir reconnu les veines de son bloc, garde la
niberté de se demander :

Sera-t-1l dieu, table ou cuvette ?

De méme les éducateurs, méme aprés avoir étudié l'enfant,

(1) Art. cités, cette Revue 1919 et 1920.

(2) Je tiens a rappeler ici la belle étude de Maurice VuiLLEuMIER, L'ins-
truction religieuse des catéchuménes, cette Revue n° 2, 1913, qui pose trés
heureusement des principes généraux, et ’étude plus ancienne mais encore
actuelle de O. Prister, Religionspddagogisches Neuland. Eine Untersuchung
iiber das Erlebnis-und Arbeitsprinzip. Zurich 1909.



LA RELIGION DE L'ENFANT 145

gardent chacun ses ambitions propres: ils peuvent tirer parti
des forces qu’ils ont devant eux pour les orienter & droite ou &
gauche vers les fins qu’ils jugent meilleures. Nous ne pensons pas
qu’un 1déal religieux puisse &tre entiérement déterminé par des
faits comme ceux que nous avons passés en revue. Nous estimons
qu’ll est indispensable de tenir compte de ces faits, mais nous
savons qu’on peut admettre les mémes faits que nous et en induire
d’autres régles de conduite que celles que nous allons proposer,
parce que 'on aura choisi un autre but.

1. Et d’abord, de 'universalité et de la spontanéité du génie
religieux de ’enfant, nous ne conclurons pas que nous devions
laisser ’enfant & lui~méme, et nous abstenir d'intervenir d’aucune
maniére dans cette partie de son développement. Sans doute nous
aurons présent & 'esprit les déglts que peut causer un zéle intem-
pestif et une bonne volonté maladroite.

Une maman trouva un jour dans son jardin un petit gargon
de cing ans et demi en train de triturer des boutons de fuchsias.
« Qu’est-ce que tu fais? » — «J’aide le bon Dieu a ouvrir les
fleurs. » Que de parents qui pour aider Dieu & épanouir les dmes
de leurs enfants s’y prennent, & bonne intention, avec la méme
brutalité ignorante !

Mais, de ce que le sentiment religieux se développe de lui-méme
chez I’enfant, ne concluons pas qu’il ait avantage & se développer
sans aucune 1nfluence du dehors. Quand Etienne Pascal, « épou-
vanté de la grandeur et de la puissance de ce génie», fut bien con-
vaincu de Uirrésistible inclination de son fils pour la géométrie,
il lu fit donner des legons. Et tous les parents, s’ils le peuvent,
agissent de méme en matiére de dessin ou de musique. On estime
que I’enfant, & proportion méme ou son intérét est vivant dans
un certain domaine, a tout 4 gagner & étre mis au bénéfice des
expériences et des découvertes faites avant lui; 1l a droit & sa part
du patrimoine que I'’humanité a accumulé dans son long effort
de recherches ; rien n’aidera davantage son développement que
le contact avec les grands génies qui ont, avant lui, sondé les
mémes problémes.

A ne pas aider 'enfant dans son effort et ses aspirations, que
gagnerions-nous ? Au lieu des grandes influences au bénéfice des-
quelles nous pourrions le mettre, il subirait des influences fortuites ;

REV. DE THEOL., ET DE PHIL. — N, s. t. x11 (N° 51, 1924). 10



146 PIERRE BOVET

parce que ses parents auront refusé de lui donner une instruction
religieuse, 1l recevra celle d’éducateurs qu’ils n’auront pas choisis
et que le hasard lul imposera. Prendrez-vous des précautions pour
qu’ll croisse 4 'abri de toute influence dans ce domaine ? Vous ne
ferez alors que retarder son développement.

Le P. Girard (1) raconte une expérience faite & la fin du
xvi® siécle par un pére qui prit mille peines pour que son fils
n’entendit jamais parler de Dieu. Le jeune gargon eut & réinventer
en quelque sorte la théologie et la religion : il en était au culte du
solell quand son pére se décida & lui parler.

2. Le caractére, pour ainsi dire instinctif, du sentiment reli-
gieux ne me parait donc pas exclure une éducation concertée dans
ce domaine. Mais 1l nous commande de donner cette éducation
dans un esprit tout particulier. Les enfants, nous I’avons vu, sont
aussl bien préparés que nous aux expériences d’dme profondes, st
I'on préfére un autre langage, ils sont aussi accessibles que nous a
Paction divine. Les plus grands éducateurs I'ont reconnu depuis
longtemps : « L’inconscience de I'enfant est le repos de Dieuy,
disait Freebel. Faut-il rappeler les pages éloquentes de Péguy :
«...c’est 'enfant qui est plein et c¢’est Yhomme qui est vide» ?
Ne suffit-il pas de la parole du Christ : « S1 vous ne devenez comme
ce petit enfant, vous n’entrerez pas dans le Royaume de Dieu. »

Dans le domaine de la vie religieuse, nous ne sommes pas supé-
rieurs aux enfants. Nous leur devons done, on I’a dit souvent, du
respect et, puisque eux de leur cOté nous en témoignent, nos
relations seront sur ce terrain empreintes d’une nuance de senti-
ment trés particuliére. L’allemand a pour désigner des personnes.
de méme rang un adjectif dont notre langue démocratique n’a pas
Péquivalent exact : « ebenbiirtig » ; les enfants sont nos égaux en
noblesse,ils ont droit aux mémes égards que nous réclamons d’eux.
L’esprit dans lequel nous nous adressons a eux, I’atmospheére affec-
tive que nous créerons autour d’eux ne sauralent étre indiffé-
rents aux fins que nous poursuivons.

Entre les deux composantes que nous avons reconnues (2) au
sentiment religieux comme a la piété filiale, nous avons marqué,

(1) De Venseignement régulier de la langue maternelle. 17 P., ch. 1. Le récit.
original de SinTENIs, Pistevon, Leipzig 1800, vaut la peine d’étre consulté.
(2) Voir articles cités, et, dans cette Revue (1917) notre étude sur Le respect..



LA RELIGION DE L’ENFANT 147

parce qu’elle s’imposait & nous, une différence de valeur. « La
crainte de Dieu est le commencement de la sagesse. L’amour parfait
bannit la crainte. Dieu est amour.» Ces affirmations juxtaposées
dirigeront notre effort éducatif. Si notre ambition est de conduire
I’enfant de la Lo1 & la Grace, nous nous appliquerons a ne pas
associer dans I’enfant le sentiment religieux & ''dée de contrainte.
Ama et fac quod vis, disait saint Augustin. Un petit gargon de dix
ans énongait la méme pensée en disant & sa mére : « T'aimer c’est
tout faire, parce que si on t’aimait vraiment, on n’aurait pas de
défauts. » Et son frére, de deux ans plus 4gé, transportant cette
expérience de sentiment filial sur le terrain de 'expérience reli-
gleuse y ajoutait ce commentaire : « C’est une des grandes vérités
du monde. L’amour est tout. L’amour est la base de la religion
chrétienne... Le christianisme repose sur ces mots: Dieu est
amour. »

Si la définition que Salomon Reinach donne de la religion:
« un ensemble de scrupules qui fait obstacle au libre exercice de
nos facultés» est absolument inacceptable au chrétien parce
qu’inadéquate & son expérience et surtout & son idéal, inspirons-
nous résolument de cet 1déal dans nos essais d’éducation et laissons
tomber, comme correspondant & des étapes abolies et accomplies,
I'idée de « devoirs religieux » & inculquer a I’enfant. Conduisons-le
plutét dans « la voie royale de la liberté ».

Cela implique que I’éducateur ne cherchera pas & imposer ce
quil croit, & présenter comme obligatoires les opinions et les
doctrines qui le satisfont.

Mais peut-étre vaut-il la peine d’insister sur le fait que, surtout,
1l ne cherchera pas 4 présenter comme obligatoire ce qu’il ne croit
pas. On se trouve parfois en présence de parents qui, tout en ayant
eux-mémes cessé de croire a telles ou telles affirmations tradition-
nelles ou bibliques, continuent de tenir une telle foi pour désirable.
Dans leur désir d’assurer a leur enfant ce dont eux-mémes sont
privés, ils s’appliquent a ne rien laisser voir de leur scepticisme ou
de leurs négations et transmettent, telle qu’ils avait eux-mémes
regue dans leur enfance, et avec le méme caractére d’obligation
qui y était attaché pour eux, la doctrine qui reste pour eux I'opi-
nion juste, 'orthodoxie. Il y a la parfois une forme hypocrite de
lacheté intellectuelle qui ne mérite aucune indulgence, le snobisme
religieux de gens qui « crolient devoir », par manque de sincérité



148 PIERRE BOVET

autant que de réflexion (1). Mais parfois aussi ce cas est profon-
dément émouvant: 'adulte sent confusément la valeur d’une
croyance et il croit par son afirmation en assurer le bénéfice a
Penfant. Est-il besoin de dire que, pour lui procurer cet avantage,
la méthode qu’il suit est absolument ineflicace.

Il est vain, dans ce domaine comme dans d’autres, de prétendre
donner a autrui ce qu’'on ne posséde pas sor-méme : I'éducation
religieuse ne peut étre faite que par des dmes religieuses. Vous
aiderez bien plus votre enfant en lui laissant voir ce que votre soif
de vérité et de justice a d’inapaisé encore, qu’en feignant une paix
qui lui fera I'efflet d’une contrainte.

Mais toute éducation religieuse, s1 libre qu’on la suppose, 1mpli-
que une part d’instruction, portant sur des pratiques: priére,
lecture de la Bible, assistance au culte, etc., sur des faits : histoire
sainte, sur des doctrines : existence de Dieu, immortalité, ete.
Dans chacun de ces domaines, la parole de ses parents ou de ses
maitres aura pour ’enfant un poids considérable. Si nous avons
le souci de ne pas donner a I'enfant le sentiment que 'instruction
religieuse le lie, 1l ne suffira pas que nous nous abstenions de lui
présenter comme obligatoires les pratiques ou les croyances dont
nous 'instruirons ; 1l faudra que nous nous appliquions a fournir
nous-méme & l'enfant comme un contre-poids au prestige indd
que 'attachement qu’il a pour nous conférera trés certainement
a nos opinions et & notre exemple. Sinon, sans que nous I'ayons
voulu, le jeu naturel du sentiment fihal allié & I'instinct religieux
transformera en dogmes absolus, qui risqueront d’étre 1'occasion
de crises et de déchirements, nos récits et nos avis.

En matiére de pratiques, il me semble que nous devons & 'en-
fant de ne pas le laisser ignorer que les nétres ne sont pas celles de
tout le monde ; chacun ne prie pas, et surtout pas de la méme
maniére : 1l y a des catholiques, des mahométans, des athées. Nous
ne présenterons pas — 1l faut ’ajouter — ceux qui ne partagent
pas notre maniére d’adorer comme des réprouvés, ou comme des
malheureux. Disons & I’enfant nos raisons de croire ce que nous
croyons, et disons-lui les leurs. De méme en matiére de doctrines :
disons ce que nous ignorons en méme temps que ce que nous

(1) We must never, never doubt
What nobody is sure about.
(C’est trés mal de mettre en doute ce dont personne n’est sur.)



LA RELIGION DE L ENFANT 149

croyons ; devant les grands mystéres de I’Au-dela, si nous faisons
allusion aux solutions antiques ou orientales, nous accroitrons
dans I'ame de l'enfant, non seulement le sens du mystére de la
vie et de la mort, mais le sentiment de la valeur des aflirmations
chrétiennes : ce sont des probléemes devant lesquels depuis des
myriades d’années I’homme s’arréte, cherche, espére. Pourquoi
Uenfant serait-1l tenu de croire que c’est tout simple ?

Pour ’histoire sainte aussi, on épargnera a 'enfant des chocs sou-
vent meurtriers, si I'on s’applique d’emblée a lui raconter d’autres
belles histoires qui se sont passées 1l y a bien longtemps et & propos
desquelles la poésie de la légende a pu se méler a la relation des
faits (1) : Tell et le Griith, Clovis, les rois de Rome, la guerre de
Troie. Et Patmosphére des Fioreitt peut aider & raconter certains
miracles de la Bible, sans que le merveilleux en devienne oppres-
sant pour I’dme enfantine.

Trouvera-t<on a ces suggestions une teinte de scepticisme ?
J’en serais faché. Il me parait incontestable que plusieurs des
grandes expériences chrétiennes aboutissent & des aflirmations
universelles au contour nettement arrété, dont on n’estomperait
pas le dessin sans en atténuer l'image; la doctrine du péché
originel, celle de la divinité du Christ, celle de la valeur universelle
du christianisme, celle de la suffisance des Ecritures et de la valeur
unique de la Bible sont de ce nombre. Il ne s’agit pas ic1 de les
discuter, n1 méme de les formuler ; je me suis borné a donner a
chacune son nom traditionnel. Mais, méme en admettant le carac-
tére universel et absolu de chacune d’elles, 1l resterait loisible de
nous demander comment 1l faut les présenter a I'enfant: les
maitres de mathématiques et de physique se posent la méme ques-
tion en ce qui concerne des propositions dont 'universalité et la
nécessité ne sont pas contestées.

Dans I'intérét d’une religion ot 'amour doit bannir la crainte,
1l nous parait que la méthode inductive et empirique, celle qui part
des faits concrets et des valeurs individuelles, est beaucoup préfé-
rable & un enseignement d’autorité qui présenterait d’emblée sous
leur forme absolue les dogmes dans lesquels s’est cristallisée I'ex-
périence chrétienne & travers les siécles. Nous pouvons dire
d’avance & nos enfants, comme on le disait & nos péres: « Vous

(1) « Maman, 'histoire sainte ¢a n’a pas l'air si vrai que l'histoire de
France. »



150 PIERRE BOVET

serez toujours incapables par vous-mémes d’aucun bien.» Nous
pouvons aussi leur laisser découvrir petit 4 petit, et par eux-
mémes, leur faiblesse, leur impuissance. Nous pouvons leur dire
d’avance la place unique que nous attribuons au Christ parmi les
humains ou & la Bible parmi les livres. Nous pouvons aussi leur
présenter, en méme temps que Jésus de Nazareth, Socrate,
Mahomet, le Bouddha, — ou quelques-uns des plus grands disciples,
saint Frangois, Zwingli, Penn, Oberlin, et leur laisser découvrir
la distance immense qui les sépare tous du Maitre.

La méthode que j’appelais tout & I’heure inductive me parait
décidément supérieure. Elle évitera que les négations antichré-
tiennes, en méritant le nom de libre-pensée, ne se revétent de
Pattrait et de la majesté de la pensée libre. Elle parviendra a
fonder sur le témoignage irréfutable de la lumiére intérieure les
affirmations essentielles & la vie de I'’Ame. Elle seule, en un mot,
nous parait s’inspirer vraiment de ce respect de I’enfant que I’étude
des faits recommande au psychologue et dont le solennel avertis-
sement du Maitre (Mat. xviz 6, 10) fait un devoir au chrétien.

Mais, ne 'oublions pas, ce ne sont encore ld que probléemes
d’enseignement, d’instruction ; or 'essentiel est éducation. L’édu-
cation religieuse est une culture du sentiment d’amour filial ; elle
ne peut é&tre que 'ceuvre de I'amour. "Ayanwuevor dyamdpuey.

Pierre Bover.



	Questions pratiques : la religion de l'enfant : images et expériences

