
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1924)

Artikel: Gaston Frommel : d'après ses "Lettres intimes"

Autor: Monod, Wilfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GASTON FROMMEL

D'APRÈS SES «LETTRES INTIMES»

M. le professeur Wilfred Monod a bien voulu nous communiquer
le manuscrit d'un cours qu'il a professé il y a deux ans à la Faculté
de théologie de Paris, sous ce titre Théologie et vie spirituelle, et

dans lequel il étudiait la personnalité religieuse de Gaston Frommel
d'après ses Lettres intimes (1).

Obligés de faire un choix dans cette étude si riche et si captivante,
nous nous sommes arrêtés à deux chapitres très différents l'un de

l'autre. Le premier est consacré à la vie de prière telle que la pratiquait

Frommel, le second, qui paraîtra dans notre prochain fascicule,
caractérise avec beaucoup de justesse la vie pastorale du jeune
théologien.

Nous remercions M. Monod de nous avoir autorisés à publier ces

pages. (Réd.)

PRÉFACE

Professeur de théologie pratique, j'ai voulu guider les futurs
pasteurs à travers le massif singulièrement touffu des Lettres

intimes, y tailler des sentiers. J'ai eu l'ambition de commenter
avec respect, sympathie et gratitude, un document de haute
valeur dans le domaine de la psychologie religieuse. Je n'en avais

pas examiné de plus suggestif, depuis que j'étudiais les Lettres
d'Alexandre Vinet pour mettre en relief son évolution dogmatique,
le conflit entre ses croyances personnelles et les formules doctri-

(1) Lettres intimes. Deux vol. in-12. Neuchâtel, Attinger, 1921.



104 WILFRED MONOD

nales du Réveil méthodiste. Frommel offre, lui aussi, un « cas ». Sa

correspondance nous renseigne sur la manière dont il triompha du

\ ertige panthéiste sans parvenir, néanmoins, à s'adapter au
particularisme du ministère paroissial, tant son atmosphère demeura
celle des idées générales. D'autre part, son effort constant, rigoureux,

systématique, pour développer en soi l'individualité morale
et la dégager de la nature, l'opposer à l'impersonnel dans tous les

domaines, le rendit plus défiant que d'autres, malgré sa vision du
Royaume de Dieu, à l'égard du christianisme social.

N'ayant rencontré Frommel qu'une seule fois dans ma vie, il
m'est impossible d'en appeler à des souvenirs personnels pour
compléter l'image que ses Lettres intimes donnent de lui ; c'est un
désavantage à certains égards : telle appréciation formulée sur
sa personnalité manque, peut-être, de cette absolue justesse dans
le détail, dans la nuance, qui constitue l'art du pastelliste et sans

laquelle nul portrait n'est parfaitement ressemblant. D'autre part,
ne possédant que les Lettres elles-mêmes pour me former une
opinion sur Frommel, je suis à son égard dans la situation de tout
lecteur ignorant et sincère, qui, sans prévention mais sans impartialité,

discerne les traits dominants et caractéristiques d'une
physionomie sous l'éclairage un peu cru du grand jour, et non
dans la pénombre de l'intimité.

Au surplus, je m'excuse d'avance auprès de ses amis pour toute
appréciation inexacte ou qui ne rendrait pas justice au modèle.

Alexandre Vinet disait : « Je ne suis pas de ceux qui naissent
traduits. » 11 en est de même, à divers égards, pour son disciple
Gaston Frommel, nature profonde qui avait peine à s'extérioriser,
à s'exprimer aux autres par des mots. Son cas rappelle cette
observation d'Amiel : « Le plus précieux de nous-mêmes ne se

montre jamais, ne trouve pas une issue, même dans l'intimité,
n'arrive certainement qu'en partie à notre conscience, n'entre
guère en action que dans la prière, et n'est peut-être recueilli que
de Dieu. »

Les deux volumes Lettres intimes offrent un vif intérêt psychologique

au point de vue suivant : comment trouver la paix
intérieure, à la fois mentale et morale, cette santé ou cette intégrité
de l'âme qui sont l'un des signes les plus certains du salut et qui
pourraient presque s'identifier avec lui Je dis « presque » afin



GASTON FROMMEL 105

de réserver le droit des âmes tourmentées à se sentir sauvées ;

autrement, le salut semblerait l'apanage des âmes « une fois
nées », paisibles, placides, et qui tiennent l'eau comme un navire
bien lesté, tandis que les âmes « deux fois nées », repenties,
ambitieuses, tragiques, et qui voguant en pleine mer sont battues par
des lames plus larges, seraient moins sûres de leur salut. Le trouble
pascalien est quand même plus près de Dieu que le positivisme
béat de M. Homais : l'agonie de Gethsémané est moins loin du ciel

que le rire voltairien. « En toutes choses, il faut considérer la
fin... » le Eli EU lamma sabachtani prépare le : « Père, je remets
mon esprit entre tes mains ».

Frommel appartient au groupe des âmes qui ne se contentent
pas facilement, qui ont de la peine à s'accepter elles-mêmes, âmes

douloureuses, et qui, selon le mot de saint Augustin, cherchent

comme devant trouver, mais trouvent comme devant chercher

encore...

Nous sommes livrés à nous-mêmes pour trouver un fil conducteur.

Heureusement, il apparaît au regard attentif, dès la première
lettre, celle que Frommel écrivit le 11 novembre 1884, âgé de

vingt-deux ans, alors qu'il entrait dans sa dernière année d'études

théologiques à la Faculté libre de Neuchâtel. Trois idées se dégagent

dominantes :

1° « Deux ans déjà Depuis, les jours et les semaines sont venus
et sont partis, desquels il ne reste plus rien que le souvenir et des

responsabilités. Cela me fait un étrange effet, maintenant que je
repense à toutes ces choses dans ma chambre solitaire et dans le

grand silence de la nuit. » Notons ce trait : « Il ne reste plus rien

que le souvenir et des responsabilités... dans ma chambre solitaire
et le grand silence de la nuit. » C'est un tempéramment qui se

dévoile, une sensibilité qui s'exprime : ces mots révélateurs nous
incitent à rechercher, d'un bout à l'autre de l'ouvrage, tous les

passages de même ordre, c'est-à-dire tous les passages qui, fussent-
ils ou non de même tonalité, nous permettront de pénétrer la
psychologie fondamentale et le caractère intime de l'auteur.

2° « Je viens t'apporter tous mes vœux à l'occasion de cet
anniversaire qui marque ta vingt-deuxième année. Car s'il y a un
côté sombre à la vie pour le vieil homme qui se détruit, il y a un
côté lumineux pour le nouvel homme qui va de force en force dans



106 WILFRED MONOD

la sainte communion du Christ. » Ici éclate un nouvel aspect de la

personnalité de Frommel. Il n'est pas seulement celui qui ressent
avec acuité l'écoulement fatal des jours ; il est celui qui triomphe
de la Nature par la foi évangélique.

3° Et maintenant, après avoir écarté les tristesses qui s'élèvent
comme un brouillard au-dessus du fleuve du temps, le jeune
étudiant regarde vers l'avenir d'activité pratique et de service qui
l'attend. « Mes soirées, je les passe seul avec mes livres, mes
cahiers... Cependant, je ne me plains pas ; la solitude a ses joies et le

travail ses plaisirs, et sans doute, il est bon pour moi que je sois

retiré loin du bruit du monde avant que de me lancer dans la vie
pratique. » Donc, il ne perd pas de vue sa vocation, il se prépare
au double ministère, pastoral et professoral.

Ces trois idées, si nettement tranchées, nous fournissent notre
plan. Nous étudierons successivement en Gaston Frommel :

l'homme, le chrétien, le pasteur-professeur (1).

(1) Le lecteur sera heureux de trouver ici le plan général du cours de

M. Monod (Réd.) :

Première Partie: L'homme.
Chapitre I. Sa lenteur.
Chapitre II. Son vertige.

a) Les affections.
b) Les délassements.
c) La littérature.
d) La nature.

Deuxième Partie : Le chrétien.
Chapitre I. Son expérience morale (conscience-conversion).

f a) Le péché.
Chapitre II. Son expérience religieuse, s b) La prière.

c) Dieu.

„ TIT _ o) Le Sauveur.
Chapitre III. Son experience chrétienne. <

f bj l_.e sauve.
Troisième Partie : Le pasteur.

Chapitre I. Premier essai de ministère (Marsauceux).
Chapitre II. Second essai de ministère (Missy).

Quatrième Partie: Le professeur.
Section I. Le maître (Ses cours. Ses étudiants).
Section II. Le théologien (Sa pensée).

Chapitre I. Les principes.
(a) Dans le domaine dogmatique.

Chapitre II. Répercussion ' _,,<o) Dans le domaine ecclésiastique.
c) Dans le domaine social.

Section III. Le directeur d'âmes (Sa correspondance).

Chapitre III. Les contrepoids.



gaston frommel 107

LA PRIÈRE

Nous entrons ici dans le sanctuaire. Un vieux dicton déclare :

« Dis-moi qui tu hantes, et je te dirai qui tu es. » Celui qui se

tourne constamment vers Dieu est un homme de Dieu. Il apprend
à connaître le Père ; il apprend aussi à se connaître lui-même, car
si la prière sincère, fervente, obstinée, audacieuse, est l'expression
du désir suprême de notre âme elle révèle notre personnalité
profonde. Un conte populaire montre une fée qui promet d'exaucer
les trois vœux, quels qu'ils soient, formulés par un couple qu'elle
protège ; et l'absurdité de leur premier souhait, jailli spontanément,

trahit leur lamentable médiocrité morale. Quelle serait
notre unique requête à nous, s'il nous était révélé que nous
pouvons encore prier une fois, une seule fois, mais avec la certitude
absolue d'être exaucés Fallot écrivait, à propos du Saint-Esprit
promis : « Celui-là seul qui sait vouloir l'Esprit comme il n'a
jamais voulu autre chose, l'obtiendra. »

Frommel a beaucoup prié, s'il est permis d'employer une expression

aussi faible, aussi imprécise. Quand Adolphe Monod, l'humble
et célèbre prédicateur, passait en revue, sur son lit d'agonie, les

Regrets d'un mourant, il s'accusait en particulier d'avoir négligé
la prière ; et pourtant, il s'était agenouillé plus souvent que d'autres.

En déclarant que Frommel a beaucoup prié, prétendons-
nous mesurer chronologiquement l'ensemble de ses oraisons mises

bout à bout Beaucoup prier, est-ce prier fréquemment, ou prier
efficacement Dans un autre domaine, ce verdict porté sur un
homme : « Il a beaucoup agi, il a beaucoup aimé », vise non la

quantité de ses démarches en tel ou tel sens, mais l'intensité de

son influence en telle ou telle direction.
Quoiqu'il en soit, et dans toutes les acceptions possibles du

terme, Frommel a beaucoup prié ; il dégageait ce rayonnement
spécial propre à ceux qui, plus que d'autres, respirent dans la
communion avec Dieu.

Il écrit :

Je suis tombé hier sur ces simples mots, dans l'épître de Jacques
au commencement : Esclave de Jésus-Christ, et la lumière s'est faite
d'une terrible façon. Je me suis demandé ; pourrais-tu signer ainsi



108 WILFRED MONOD

agis-tu comme tel Et j'étais obligé de répondre non a toutes ces
questions. Et je suis resté là sur mes genoux, je ne sais combien de temps,
tandis que tout mon être se dévoilait à moi comme un tissu de

mensonge, d'hypocrisie, d'égoïsme (Dimanche soir 1886).

Dans une autre occasion, il remercie un ami d'avoir intercédé

pour lui, un dimanche :

J'en ai bien senti l'influence. J'étais moi-même en prière, à l'écart
dans le bois, et tout à coup, vers dix heures, une heure avant mon
sermon, est tombée sur moi une sorte de plénitude spirituelle avec le
sentiment d'une vive communion avec l'Eglise universelle (25 juin 1888).

Dans sa paroisse de Marsauceux, il forme

une petite ligue de prières pour obtenir un réveil religieux. Je compte
l'étendre à Nonancourt aussi,

explique-t-il (29 avril 1888). C'est dans le domaine de l'intercession,
en particulier, que la foi de Frommel s'affirme infatigablement.

Ne cessons pas de prier l'un pour l'autre. C'est une communion plus
vivante, plus utile et plus intime que celle des lettres (1) (4 déc. 1899).

Et voici une affirmation bien haute sur le but ultime de ses

prières en faveur d'un intime :

Tu as toute ma sympathie, et plus que cela : mes prières (ne t'offense

pas, c'est tout ce que j'ai de plus pur et de plus vrai) non pas justement
pour ton bonheur, mais pour toi-même. Car nous sommes plus grands que
notre bonheur, et nous valons mieux que notre félicité (21 sept. 1890).

A un autre correspondant :

Cher ami, j'ai besoin de tes prières. Donne-les moi.

Il signale alors

un sentiment extraordinaire que j'eus il y a quinze jours. Je sentais
mystérieusement que ma destinée se faisait quelque part. C'était comme
une quantité de fils qui partaient de ma personne et qu'une main
mystérieuse et lointaine nouait en un nœud solide. Ce sentiment dura tout
un jour. Je ne savais rien alors de ce qui devait arriver depuis.

(Il s'agissait d'un appel à quitter la paroisse de Marsauceux.) Il
ajoute, avec insistance :

Prie pour moi, prie pour moi comme je fais pour toi (11 mai 1891).

(1) Il écrit : s que les lettres ».



GASTON FROMMEL 109

A un autre encore, il écrit :

Laissez-moi vous donner un conseil dicté par mon expérience
personnelle. Que votre vie soit une vie de prière constante (8 nov. 1903).

Souvent, Frommel attribue à la prière une amélioration
physique de sa santé. N'ayant pas connu les lancinants soucis financiers,

dans le domaine matériel, ce n'est pas sur ce terrain-là qu'il
fait l'expérience de la délivrance.

Je me sens entouré de prières et suis comme porté par elles d'un jour
à l'autre. Il n'y a pas jusqu'à ma santé physique qui, par un vrai
miracle, ne se ressente avantageusement de ce concours d'intercessions.

Jamais, depuis longtemps, je n'ai été plus dispos, plus fort, moins
fatigué (19 juil. 1904).

Cela l'encourage à demander la santé pour son prochain.
Je t'ai remis à Dieu, toi et ton pauvre corps fatigué. Et tant d'autres

Lui demandant avec instances de te récupérer les forces que tu dépenses

pour lui Et tant d'autres prières de tant d'autres amis, lui demanderont

la même chose, qu'il les exaucera. N'est-ce pas très doux de se

sentir porté par tant d'intercessions J'en ai su quelque chose cet été,
et c'est à cela que j'attribue, en partie, l'espèce de renouveau de forces
physiques et spirituelles que je sens naître en moi (14 oct. 1904).

Objectera-t-on que l'idée d'agir sur Dieu par une addition de

prières convergentes, diffère peu de la notion superstitieuse en

vertu de laquelle on agit sur Dieu par la répétition des prières
qu'une seule personne égrène sur le chapelet Frommel ne soulève

pas la question. Il prie avec une candeur enfantine, qui est
probablement la suprême sagesse .11 écrit à l'un de ses maîtres :

Je demande à Dieu qu'il me permette de vous revoir, vous et
Mme Godet, cet automne (8 juillet 1891).

Et à sa mère, alors que l'activité paroissiale dévore les heures :

Je prie pour que Dieu m'enlève tous ces besoins d'écrire et d'étudier

(août 1888).

Evidemment, en formulant cette requête, il ne prétend pas se

cantonner sur le terrain scientifique de la psychologie religieuse.
Et c'est d'ailleurs avec la même insouciance de la théorie qu'il
prend des attitudes en apparence contradictoires au point de vue
de la logique abstraite, mais qui appartiennent à la synthèse



110 WILFRED MONOD

vitale de la piété. Par exemple, sa confiance en la prière, pour la
guérison corporelle, ne l'empêche pas d'écrire :

Je reviens de Schönbrunn où je me suis préparé à un hiver
exceptionnellement chargé par une petite cure qui semble avoir réussi (12 oct.
1904).

Evidemment, cela n'est pas conforme à l'orthodoxie du Scientisme

chrétien qui nie le mal et la maladie, mais c'est conforme
à l'hétérodoxie de saint Paul qui, bien que possesseur d'un
charisme de guérison, annonçait tranquillement : « J'ai laissé Trophime
malade à Milet. » Frommel se laisse même aller à écrire :

Mon pauvre cher ami, pour lequel je ne puis rien que prier, et pour
qui je voudrais tant pouvoir faire quelque chose (24 fév. 1904).

En ce qui regarde la mort, en particulier, la piété de Frommel,
quand il prie, ne diffère en rien de la piété du charbonnier ; c'est la
foi traditionnelle dans sa sublime incohérence et son mépris
magnifique du raisonnement. Premier exemple : il entrevoit la

mort prématurée pour lui-même :

Mes malheureuses insomnies sont revenues plus fortes que jamais.
J'ai comme le pressentiment que je ne durerai plus bien longtemps.
Comme Dieu voudra. Mais c'est dur un peu de renoncer à son œuvre et
à sa vie au moment même où les grands obstacles sont franchis et où

l'œuvre commence à devenir féconde (29 oct. 1899).

Dans ce passage, en prévision de sa fin précoce, Frommel
affirme qu'il se courbera sous la volonté de Dieu mais qu'il n'aurait

pas choisi pareille issue. Deuxième exemple : un homme a

commis le suicide. Frommel essaye de consoler une personne
directement touchée par ce drame :

Si vous ne pouvez pas dire : Ta volonté soit faite c'est en considérant

l'acte même par lequel X a mis fin à ses jours. Mais Dieu peut-il
demander compte de sa liberté à une créature qui ne la possède plus
C'est à l'amour de Dieu qu'il faut remettre nos bien-aimés qu'une
défaillance momentanée a jetés (mais non pas pour jamais) hors de la
bonne voie. Le suicide, surtout celui dont vous me parlez, n'est un
péché irrémédiable que du point de vue temporel ; du point de vue
éternel, qui est celui de Dieu, il n'est pas irrémissible. Courage donc et
confiance

Que signifie ce langage, sinon qu'un chrétien peut adorer, dans

un suicide, les desseins de la miséricorde éternelle Car Frommel



GASTON FROMMEL ill
veut amener son correspondant à dire : Fiat voluntas! Effectivement,

il termine sa lettre en ces mots :

Je prie pour vous bien fidèlement, demandant à Dieu qu'il panse la
plaie qu'il a faite (2 oct. 1899).

Troisième exemple : Frommel vient de perdre sa mère :

Aucun de nous n'aurait osé prolonger, une minute de plus, une vie
qui n'était qu'un supplice, aucun de nous n'aurait osé l'abréger. Dieu
seul pouvait intervenir.

Ainsi donc, dans cet excès d'agonie physique, la moribonde a

expiré pour ainsi dire à l'instant précis chronométré par le Tout-
Puissant, qui a refusé de mettre fin à la torture avant l'instant
fixé par lui. Et Frommel conclut :

Sans tout comprendre, nous en comprenons assez pour entrevoir sa

sagesse et pour adorer son amour (26 mai 1896).

Une pareille théodicée est peut-être la seule possible, au point
de vue de la piété pratique, mais on admettra qu'au point de vue
dogmatique, elle est peu révolutionnaire.

Est-ce à dire que les yeux de Frommel restent fermés aux
problèmes intellectuels que pose la prière Loin de là. Sans doute,
il affirme que le budget des Eglises fidèles sera toujours assuré par
la foi :

Si les Eglises riches des biens de ce monde nous abandonnent, Dieu
nous reste, et la demande de l'oraison dominicale : Donne-nous notre
pain quotidien. Celui qui nous l'a enseignée savait qu'elle serait
toujours exaucée pour ceux qui pensent avec lui que la vie est plus que
le vêtement (4 déc. 1904).

Mais d'autre part, Frommel avoue qu'il est des instants de

sécheresse où la prière tarit comme une source au désert. Nous
avons lu ses confessions pathétiques :

Dieu à qui je devrais m'adresser est si loin... Dieu ne m'exauce plus
(2 fév. 1901).

Cependant, il ne se décourage point. Dans une autre occasion,
il s'écrie :

Ah prions, soyons violents et fidèles dans la prière (20 juin 1905).



112 WILFRED MONOD

Et si, après tout, nous traversons des périodes où la requête
articulée semble expirer sur nos lèvres, tout n'est pas perdu :

Ce que vous déplorez comme votre incapacité de prière m'apparaît
sous le même angle. Je le comprends d'autant mieux que je passe parfois

par des phases analogues. Et je ne me sens pas moins béni, et dans
la main et dans la maison du Père pour cela. Agir avec Dieu, sous son
regard et dans sa force, sans Le prier autrement que par l'attente
constante de sa grâce, c'est certainement une des manières de réaliser le
« Priez sans cesse » dont parle l'apôtre (11 janv. 1905).

Pensée que le Père Quesnel, janséniste, exprimait en ces termes
simples et forts : «Beaucoup prier n'est pas beaucoup parler ni
beaucoup penser, mais plutôt beaucoup aimer et beaucoup désirer.
La prière n'est que l'interprète de l'amour et du désir du cœur et,
tous les désirs de notre cœur étant présents à Dieu et lui étant
offerts de temps en temps, on prie beaucoup et continuellement
quand on a dans le fond du cœur un grand désir de profiter aux
âmes que l'on sert pour l'amour de Dieu et pour sa gloire. »

C'est aussi l'expérience de la jeune infirme Adèle Kamm, la
«sainte» protestante, qui écrivait (1) : «Je souffre souvent de

n'avoir ni la volonté, ni les facultés physiques presque, dirais-je,
ou le temps de me livrer à la prière comme je devrais le faire... Je

ne puis pas même formuler une prière ni en moi-même, ni à haute
voix... Pour suppléer à cette incapacité de prière dans laquelle je
me trouve, Dieu m'a permis une communion à peu près constante
avec Lui. Ce n'est pas la prière, mais le Saint-Esprit qui agit
efficacement, de manière que toutes mes pensées, tous mes actes,
sont si mêlés de terrestre et de céleste que je ne peux plus très bien
me rendre compte de ce qui en est. Ce sont les résultats de cet état
qui me tranquillisent sur mon absence de prière car ces résultats
sont satisfaisants pour ma paix, ma joie et toute mon œuvre. Le

Saint-Esprit est le fil conducteur entre Dieu et moi directement.» (2)

(1) Paul Seippel, Adèle Kamm, p. 212.

(2) Dans un sermon sur la prière de Jésus à Gethsémané, cet homme de

Dieu, Robertson, disait sous forme paradoxale, mais avec un sérieux intense :

« La prière doit soumettre la volonté humaine à la volonté divine. La vie
la plus sainte est celle où la prière consiste à s'attendre à Dieu, non à lui
adresser des requêtes ; celle où la demande se transforme le plus souvent
en actions de grâces. La prière est une chose, la pétition en est une autre.
Priez comme Christ, jusqu'à ce que la prière vous amène à cesser de prier. »



GASTON FROMMEL 113

Il est évident qu'une expérience de ce genre, plus ou moins
achevée, plus ou moins consciente, est l'apanage de tout homme
qui vit dans la communion de Dieu, car il serait impossible de

formuler expressément celle-ci, sans interruption, par le langage
intérieur, concepts ou vocables. Je comprends que Frommel
refuse de s'émouvoir à l'idée qu'il traverse des périodes où la

prière articulée lui devient difficile.
De même, il ne se laisse point troubler par l'objection courante

que le prétendu exaucement de la prière serait un phénomène
d'auto-suggestion. D'après lui, voici comment se pose le
problème. Une correspondante lui avait adressé deux questions : Y
a-t-il de l'auto-suggestion dans la prière La foi crée-t-elle son
objet

Oui, en une certaine mesure, la foi crée son objet. Exemple : vous
êtes à la montagne, un passage difficile se présente. Vous hésitez :

« Aurai-je ou non la force, l'habileté de le franchir » Vous en doutez
ou du moins, vous n'en êtes pas sûre. Cependant, il faut passer ou mourir.

Finalement et tout pesé, vous vous résolvez à passer. Vous prenez
confiance (foi) en vous-même, une confiance fortement aidée par le

sentiment du péril, mais enfin une confiance. Et, en effet, vous passez.
Que recouvre ce phénomène au point de vue psychologique La création

de l'objet par la foi. L'objet ici, c'était votre capacité, votre force,
votre habileté. Elle aurait pu ne pas être si, en doutant complètement,
vous ne l'aviez pas mise à l'épreuve. Mais vous avez eu confiance, donc
foi. Et l'exercice confiant a créé ce qui pouvait être ou ce qui pouvait
ne pas être. Cet exemple couvre une multitude de cas analogues qui
se reproduisent journellement et dans toutes les sphères de l'existence.
Mais, il montre en même temps que s'il y a création de l'objet de la
foi par la foi, cette création n'est que relative. L'objet (ici votre force
ou votre habileté) existait en germe. La foi n'a fait que le développer,
le manifester, le prouver en l'augmentant. Il en va de même dans la
vie religieuse. En mettant en œuvre votre foi, vous l'exercez ; en l'exerçant,

vous la développez ; en la développant, vous la réalisez (1), elle
et son objet... Les raisons que nous nous donnons à nous-mêmes de prier
expriment la part d'auto-suggestion qu'il y a dans la prière. Et la
prière se développe par son propre exercice. Et cela encore est une
sorte d'auto-suggestion. Mais la part d'auto-suggestion est relative... S'il
n'y avait pas d'objet à la prière humaine, jamais l'homme n'aurait prié.

(1) Etant donné le sens que Frommel donne souvent à ce verbe, comment
faut-il entendre sa pensée? Prend-il ici «réaliser» dans l'acceptation française
(accomplir) ou anglaise (éprouver) du terme

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XII (n° 51, 1924). 8



114 WILFRED MONOD

La science enseigne qu'il n'y a pas d'effets sans causes. Or, le besoin
de prier, comme le besoin de croire, sont des effets psychologiques dont
la cause, et la seule cause adéquate est Dieu lui-même (déc. 1902).

Au surplus, si les croyants ne s'étonnent plus de voir l'exercice
de la pensée, ici-bas, dépendre d'un cerveau, pourquoi seraient-ils
scandalisés de constater que le mécanisme de l'exaucement, dans
la prière, est lié à la psychologie de l'auto-suggestion

Wilfred Monod.


	Gaston Frommel : d'après ses "Lettres intimes"

