Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 47

Artikel: Quelgues traits de la psychologie des conversions confessionnelles
Autor: Neeser, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380061

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES TRAITS DE LA PSYCHOLOGIE
DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES

Invité & présenter a des collegues (1) quelques pages d’'un
cours de psychologie des conversions confessionnelles, 'au-
teur des lignes qui suivent a hésité entre deux possibilités :

La plus séduisante était de s’en tenir aux conclusions
générales, 4 la synthese des observations faites en chemin :
essai de rattachement des conversions a4 des différences de
tempéraments, essai d’évaluation des types en présence, et
déduction de quelques directions pratiques.

Mais, détachées des analyses qui les fondent, ces conclu-
sions risquaient de paraitre manquer de cette base des faits
qui est la vraie force de la psychologie. On a donc préféré
recourir & I'exposé de quelques documents, et 'on a choisi
ceux qui touchent aux cas les plus centraux de la conver-
sion confessionnelle.

I. CONSIDERATIONS GENERALES.

Les cas les plus centraux. On peut en effet, dans la com-
paraison des conversions du protestantisme au catholicisme
et vice-versa, répartir ces drames de la vie religieuse en

(1) Séance de la Société vaudoise de théologie, sept. 1921 ; cours de vacan-
ces des pasteurs nationaux neuchételois, 1g22.



82 MAURICE NEESER

trois groupes, caractérisés par une progression croissante du
caractére confessionnel.

D’abord les conversions pseudo-confessionnelles, celles
d'un Adolphe Retté (1) ou d'un Eugéne Devéria (2) par
exemple. Point de départ : un protestantisme ou un catho-
licisme de registres d’état-civil. Retté est protestant de nais-
sance, Devéria catholique de naissance. Mais a cela se
bornent leurs relations avec leur premiere confession. Leur
passage de I'une a l'autre ne résulte pas d'une confrontation
des principes. La conversion d’Ad. Retté au catholicisme
équivaut psychologiquement a n’importe quel retour dun
catholique refroidi au catholicisme vécu. Celle d’Eug. Devéria
au protestantisme équivaut & n’importe quel retour d’'un pro-
testant détaché a une foi protestante digne de ce nom : I'une
et 'autre & n'importe quel passage de l'indifférence ou de
Pincrédulité a la foi.

Viennent ensuite des conversions secondairement con-
fessionnelles. Au point de départ, un attachement plus ou
moins formel soit au catholicisme soit au protestantisme ;
et une confrontation des Eglises en jeu, mais sur des points
secondaires. C’est ici qu’il faut ranger les conversions de
protestants détachés du protestantisme par sa sécheresse, et
attirés au catholicisme par sa luxuriance esthétique et rituelle,
par le « sourire » de ses prétres aussi. Et c’est ici que I'on
trouve en revanche les conversions de catholiques détachés
du catholicisme par certaines matérialisations dans l'appa-
reil cultuel de cette Eglise, par le scandale aussi, & 'occa-
sion, de certaines attitudes personnelles. Les exemples
abondent de part et d’autre. Ce sont de beaucoup les plus
nombreux. (3)

(1) Du Diable a Dieu, Paris 1914.

(2) Eugéne Devéria, d’aprés des documents originaux, Paris 1887.

(3) Typiques pour le passage au catholicisme: R. H. BensonN, Les con-
fessions d’un converti, Paris 1914, et Th. pg 1A Rive, De Genéce d Rome,
Paris 1914, oll la note esthétique et sentimentale n’est certes pas la seule,
mais domine. Pour le passage au protestantisme, le livre du P. CmiNiquy,



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 83

Enfin, les conversions essentiellement confessionnelles,
qui se jouent sur la confrontation des principes centraux
des deux Hglises. Quels principes, dans le cas particulier ?
Au centre des préoccupations d’'une Eglise se pose toujours
— parce que c’est aussi le centre des préoccupations du
sentiment religieux — le probléeme du salut, le probléeme de
I'équilibre de I'ame dans ses rapports avec Dieu. Et ce pro-
bleme offre deux aspects selon qu’il se présente surtout a
I'intelligence du croyant ou surtout a son affectivité.

Sous l'angle intellectuel, le probleme du salut devient
probleme de la révélation, ou de I'autorité doctrinale. (Infailli-
bilité papale, inspiration des livres bibliques.)

Sous l'angle affectif, il devient probleme de la commu-
nion, de la présence divine. (Eucharistie, salut par la foi.)

Deux aspects également centraux ? Non. A en croire
Pintérét que lui marquent les catéchismes et la polémique
interconfessionnelle, le probléme intellectuel de I'autorité
semblerait le plus important. La vie telle qu'elle est vécue
— d’apres les documents que nous avons pu consulter du
moins — parait vouer son supréme souci a la question de
la « présence ». Nous aurions aimé exposer aussi quelques cas
de conversions centrées sur la question de l'autorité (1).
Mais la place nous en ferait défaut. Et du reste ces con-
versions elles-mémes se dénouent dans la plupart des cas,
sinon toujours, au deld de la sphere des préoccupations
intellectuelles, dans une crise et dans un acte d’abandon
nettement affectifs.

En effet le probléeme de P'autorité, qui se pose surtout aux
facultés intellectuelles de I'ame, intéresse aussi les facultés
affectives. Pour lui déja il s’agit aussi, et peut-étre dirions-

Cinquante ans dans UEglise de Rome, toutes réserves étant faites quant a
Pextréme indigence psychologique de ce document; ou P. Bayssiirg, Lefire
d mes enfants, Toulouse 187g.

(1) Typiques : Miss BAkER, Vers la maison de lumiére, Paris 1917, du
protestantisme au catholicisme; et, vice-versa: M!"* pr Garponng, Une
conversion, Paris 187a.



84 MAURICE NEESER

nous plus justement au fond, d'un apaisement de l'ame
entiere, d'un repos du ceeur.

A la fin d’'une énumération des avantages esthétiques qu'’il
trouve dans le catholicisme auquel il a passé, M. Théodore
de la Rive s’écrie :

« Ce n’est rien encore auprés du sentiment de paix profonde
qu'on trouve dans l'existence d'une autorité doctrinale infailli-
ble et dans la soumission a cette autorité. Quand on a pris
I’habitude d’entendre tout discuter... Quand on a souvent passé
le méme jour, et quelquefois le méme soir, de doctrines en doc-
trines, de protestantismes en protestantismes différents... on
éprouve un indéfinissable soulagement a rencontrer quelque
chose de stable, de permanent et d’identique. C'est le soulage-
ment du voyageur qui s’est perdu sur le sol mouvant d’'un
marécage... et qui retrouve le grand chemin. Désormais il n’aura
plus qu'une chose a faire, & marcher droit pour arriver. »

Voila une exaltation de l'autorité romaine, mais ou se
marque moins la satisfaction de lintelligence que celle du
cceur. Soulignons-y les expressions « paix profonde, indé-
finissable soulagement & rencontrer quelque chose de sta-
ble... » ; paix, soulagement affectif autant qu’intellectuel a
coup sur.

Remarquons aussi la suite: « Désormais le voyageur
n’aura plus qu'une chose a faire, & marcher droit pour arri-
ver » ; sire indication quant aux limites de la préoccupation
de l'autorité chez le converti. Cette préoccupation a pu
I'absorber un temps, ou paraitre I’absorber. Vient le moment
ou affleure et 'emporte une autre tendance : celle de mar-
cher droit, dans la direction donnée par lautorité, afin
d’arriver.

Deux converties dont le témoignage est & retenir sur le
probléeme de 'autorité, Miss Baker et M!'* de Gardonne en
viennent a reconnaitre, elles aussi, que la question qui les
aura torturées est relativement préliminaire, I'autorité devant
servir a guider plus avant, vers le vrai but.



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 85

« De plus en plus, écrit Miss Baker, j'aspirais & connaitre la
vérité ; mes aspirations n’étaient plus simplement la soif de
savoir, mais le désir d'une étoile, pour m’orienter dans la voie

a4 sulvre... »

Et M!e de Gardonne :

« J'ai cherché la route qui m’a paru la plus stre pour aller a
toi [Jésus]. Je voulais reposer ma téte sur ton sein, ne faire
quun avec toi. »

Ainsi pour ceux-la, pour celles-la, autorité doctrinale
n’est pas le point d’arrivée, mais le chemin (vers son but),
le pilote (vers son port). Ils tendent plus haut. Calvin lui-
méme, I'un des péres du dogme protestant de la théopneus-
tie, ne disait-il pas : « Pour arriver & Dieu, il faut que I'Ecri-
ture nous soit guide et maitresse » ; pour arriver a Dieu...

S’il est entendu que la religion est en son principe de
nature surtout affective, il n’y aura pas la de quoi surprendre
personne. Préliminaire, le probléme de lautorité est du
domaine de linstruction religieuse, du catéchuménat (a
quelque degré de I'échelle intellectuelle qu’il soit entrepris)
plus que du domaine de la vie religieuse vécue. En Miss
Baker, en M!'* de Gardonne nous le constaterions envahis-
sant ; nous le trouverons ailleurs tres réduit au profit du
probléme affectif de I'union avec Dieu. Méme nous aurons
affaire, dans le nombre des conversions affectives, & des
cas purement affectifs, tout a fait dénués de la préoccupa-
tion intellectuelle de P'autorité.

II. DU PROTESTANTISME AU CATHOLICISME.

Avant d’en venir a une conversion purement affective,
relevons I'élément d’affectivité que recelent d’auires -cas,
pseudo ou secondairement confessionnels. Partout nous le
verrons entrer en scene et s’affirmer dans la participalion
a ’Eucharistie. Voici bien, en effet, semble-t-il, la manifesta-



86 MAURICE NEESER

tion caractéristique de l'affectivité des convertis au catholi-
cisme. Au bout de voyages souvent tres divers, tous ceux
dont nous avons pu étudier les confessions arrivent a ce
but ; et tous semblent y trouver le but. Relevons-en quelques
preuves, en soulignant la comparaison que font les convertis
avec ce qu’ils ont trouvé d’analogue, ou plutot avec ce qu’ils
n’ont pas trouvé d’analogue au sein du protestantisme.

1. — Adolphe Retté, ce protestant qui n’a jamais, de son
propre aveu, senti du protestantisme que la « bise glacée »,
n'établira pas de comparaison. A-t-il jamais fait sa premiére
communion protestante ? Nous l'ignorons. Son témoignage
n’en est pas moins a considérer.

Le lendemain de ma confession :

« Je me préparai & la communion par la lecture de I'Evan-
gile ou il est raconté comment Notre Seigneur institue la sainte
Céne. Puis je priai Dieu de m’octroyer la faveur de recevoir sa
chair et son sang avec I'humilité nécessaire... »

Car il s’agit de cela dans I'Eucharistie catholique : le
communiant pense recevoir, sous les apparences de I'hostie,
la chair et le sang méme de Dieu. Et cela ne peut pas ne
pas surprendre un protestant. Mais alors que, en tel protes-
tant trés strictement protestant 'absence de sympathie affec-
tive se marquera devant le miracle par quelque sommaire
exclamation, d’autres protestants, indifférents ou libre-pen-
seurs jusqu’alors, vont étre saisis d’'une transe sacrée. Cette
manducation physique de Dieu par le croyant n’est-elle pas
I’assimilation méme de la divinité par 'humanité, et du
méme coup la rédemption de cette derniére :

« J'éprouvais une joie paisible a l'idée que, dans quelques
minutes, 'ccuvre de ma rédemption serait tout a fait accom-
plie... A mesure que le moment de la communion approchait,
je me sentis soulevé par un de ces élans d’adoration qui enlévent
I'ame... jusqu’aux pieds du trone divin. Je balbutiais : « O mon



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 87

Dieu, je ne suis pas digne, mais venez & moi pour que je vous
posséde »...

Puis le sacrement recu, cette invocation ou le converti
exalte ce qui lui a été donné et ce dont il estime que I'équi-
valent ne se trouve point ailleurs :

« Sainte Eucharistie, qu’ils sont & plaindre les ignorants et les
égarés qui méconnaissent vos vertus! Pour moi, je sais que vous
étes la source de tout bien, la fontaine d’espoir et d’énergie ou,
aux jours de tristesse et de découragement, I'ame puise le récon-
fort et la joie. »

Mais voici des protestants plus dignes de ce nom, en ce
sens (ue, sans avoir jamais été peut-étre profondément
convaincus eux-mémes, ils ont subi Plinfluence positive
d’'un milieu protestant. Ils sont dés lors plus capables de
procéder a certaines comparaisons : M. Théodore de la
Rive et Miss Baker:

2. — M. Théodore de la Rive déclare avoir retiré un
bénéfice appréciable de sa premiére communion protes-
tante, faite avec ferveur :

« Je n'eus... que de la joie 4 étre recu dans I'Eglise nationale
de Genéve et a y faire ma premiére communion... Je dois bien
avouer qu’il me vint quelques scrupules... Au fond... je décou-
vre que je n’ai jamais su exactement ce que je faisais quand je
communiais dans une église protestante. Recevais-je réellement
ou ne recevais-je pas le corps et le sang du Seigneur ? Que
signifiait cette présence spirituelle dont on me parlait, qui,
suivant le pasteur qui préchait, tantét touchait a la présence
réelle, et tantot... se réduisait a4 n’étre plus qu'une sorte de
présence mystique, incompréhensible, et qui ne répondait a
rien. De la vinrent mes premiers malaises de conscience... Ces
scrupules d’ailleurs ne me vinrent que plus tard. Quand je fis
ma premiére communion, javais encore si peu réfléchi... que,
sans me demander comment il y était contenu, je crus recevoir



88 MAURICE NEESER

mon Dieu dans ma communion et que, pour prix de ma ferveur
et de ma sincérité, j’en retirai véritablement de certaines graces
et un réel bienfait. »

Insuffisamment renseigné sur la portée que le protestan-
tisme attribue a la sainte Céne, ce jeune protestant déja
imbu de sympathies catholiques a cru « recevoir son Dieu »
dans sa premiere communion. Plus tard, constatant que la
doctrine réformée admet une présence « mystique » qui
pour lui ne répond a rien, il se fera expliquer le dogme
romain, trouvera en lui « un mystéere incompréhensible a
coup siir, mais non plus que le dogme de I'Incarnation sur
lequel repose tout le christianisme » et, convaincu, il goiitera
a4 la communion catholique elle-méme une saveur sans
pareille :

« ...De la main de Léon XIII, je recus la sainte communion.
Iei, ma joie fut trop intense et trop intime pour que j’essaie de
la décrire. Ce que je tiens seulement a dire c’est que, ce jour-
la, le voile acheva pour moi de se déchirer ; c’est que cette pré-
sence réelle de Notre Seigneur, a laquelle je croyais, mais que
j'étais bien éloigné de comprendre et surtout de sentir, il me
fut donné de la saisir dans sa réalité vivante et de m’en péné.
trer. Dés qu'en effet jeus communié, je compris ce que conte-
naient ces tabernacles devant lesquels un secret instinct me
disait, déja qu’il fallait m’agenouiller... je compris pourquoi les
religions nouvelles qui ont aboli ce sacrifice et supprimé cette
réalité de la présence de Jésus-Christ perdent si vite la foi en
sa divinilé, pourquoi ce dogme qui est le dogme central a tou-
jours été le plus attaqué, pourquoi la croyance a la présence
réelle n’a jamais été conservée dans sa signification exacte par
ceux qui se sont détachés de I'Eglise... »

Et tout son sentiment sur ce point, M. de la Rive le
résume dans les termes suivants, d'une parfaite clarté :

« Je dis que le catholicisme réalise la personne de Jésus-
Christ... Sans doute le protestant pieux, qui lit et médite sans
cesse I’Evangile, peut s'unir & Jésus-Christ, se sentir en commu-



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 89

nion avec lui — j’empﬂrunte ici son langage — se dire sauvé
par lui.., Mais cette union intime, directe, personnelle, quoti-
dienne, que nous éprouvons a la messe ; cette relation intime et
perpétuelle que les sacrements établissent entre Iui et nous...
toute cette atmophére... que pénétre et anime la présence réelle
de Jésus-Christ, le protestant ne peut la connaitre; il ne peut
pas se la figurer. Lorsque je devins catholique, j’éprouvai un
sentiment analogue a celui qu'on doit éprouver lorsque, aprés
avoir souvent lu la vie de quelqu'un, on fait la connaissance de
ce quelqu'un, et qu'on se trouve en rapports directs avec
lui... »

Adolphe Retté plaignait les égarés qui meéconnaissent les
vertus de I'Eucharistie. Il n’avait pas les éléments de com-
paraison que Th. de la Rive croit avoir et en vertu desquels
ce dernier se permet un jugement si catégorique. Ce juge-
ment, nous ne faisons que 'enregistrer & titre de document :
le protestantisme n’offrirait au croyant qu'une connaissance
superficielle et lointaine, par oui-dire. Il faut, pour intro-
duire a des rapports directs avec le Christ, la présence réelle
de I'’Eucharistie, le réalisme de la transsubstantiation, la
conviction que Dieu est la, corps et ame, sous les especes
du pain consacré.

3. — Quant a Miss Baker, le philosophe de cetle famille
spirituelle dont nous ne citons que quelques membres, elle
fait la métaphysique du sacrement, ou elle la répete a la suite
de guides autorisés :

« Je voyais que... comme la créature, finie et éphémeére, est
incapable de jeter un pont sur I'abime qui la sépare de Dieu,
il faut bien que ce soit du coté de I'Eternel, de I'Infini, que lui
vienne le secours ; bien plus, je percevais clairement que méme
a un constructeur infini nuls matériaux finis ne peuvent suffire
pour un pareil pont par-dessus I'abime, mais que le pont lui-
méme doit étre infini — vraiment « la Voie divine » ; enfin, que
le seul médiateur possible entre le fini et I'infini, entre le temps
et I'éternité, doit appartenir aux deux extrémes qu’il s’agissait



Qo MAURICE NEESER

de joindre. N'est-ce pas la d’ailleurs le point sur lequel s’oppo-
sent essentiellement protestantisme et catholicisme ? Dieu, sui-
vant l'un, est venu sur la terre pour enseigner aux hommes la
vérité ; puis il a disparu, laissant 4 sa place un symbole, un
systéeme, un livre ; suivant I'autre, au contraire, il est lui-méme
la Voie, le pont vivant qui continue d'unir le ciel et la terre...
non pas un Christ laissant le monde aprés I'avoir sauvé, mais
un Christ qui réside substantiellement au sein de son Eglise.
...Les autres religions entendaient simplement nous parler de
Dieu ; le catholicisme affirmait donner & 'homme le moyen de
s'unir & Lui pour le temps et I'éternité; car non seulement il
enseignait le culte qu’il faut rendre & Dieu, mais il prétendait,
par I'Eucharistie, unir la créatuare au Créateur, et répondre
ainsi au supréme besoin de 'humanité. »

Selon le protestantisme tel que Miss Baker l'a connu:
Dieu venu sur la terre pour enseigner aux hommes la vérité,
puis disparu, laissant a sa place un livre ; tandis que, grace
a I'Eucharistie, le catholicisme lui offrirait « un Christ qui
réside substantiellement dans son Eglise ». La difficulté du
dogme pour lintelligence ne 'embarrasse pas longtemps,
moins que M. de la Rive, qu’elle embarrassait peu :

« Je savais ce que représentent les termes de substance et
d’accident et tout s’éclaira pour moi deés que jeus compris que
la présence réelle du Christ dans I’Eucharistie est selon la
substance, non selon le phénoméne ; car je savais bien que la
pure substance étant une simple entité, n'a pas les dimensions
qui tiennent aux accidents, n'occupe aucun espace et demeure
tout entiére sous n'importe quelle modification. Que le Saint-
Sacrement fiit non pas sous ses propres espéces mais sous des
espéces étrangeres, la chose ne présentait pas plus de difficultés
pour moi. Je m’étais beaucoup occupée de philosophie... »

En sorte que, une fois résolue la question de l'autorité,
elle trouvera dans la fréquentation du Saint-Sacrement le
plein épanouissement de sa foi :

« Le Dieu personnel, j’entrais en relation intime avec lui par
la vie et par les sacrements de I'Eglise catholique... Le lende-



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 91

main du grand jour [de I'abjuration] je faisais ma premiére
communion... J’avais cru jusque la ; maintenant je savais. Mais
a quoi bon parler de I'immense bonheur que donne le catholi-
cisme? Ceux qui sont du bercail n'ont pas besoin qu’on le leur
explique, et quelles paroles pourraient 'expliquer aux autres...
L’Eglise catholique est le vivant séjour d'une Personne divine
qui régénére, absout, sanctifie ses enfants ; par elle je fus unie
a Celui qui écoute et comprend. Par elle je trouvai la paix. »

4. — Dans les conversions que nous venons de rappeler,
la question de 1’Eucharistie, si importante soit-elle, n’est
point I'unique. Et elle ne laisse pas d’étre traitée (1a ou elle
I'est vraiment, c¢’est-a-dire dans les livres de M. de la Rive
et de Miss Baker) du point de vue intellectuel aussi. Mais
méme chez ces derniers convertis on voit bien que l'intérét
en est surtout affectif : il s’agit de réaliser dans I'Eucharistie
une présence du Christ, une présence de Dieu; et plus
quune présence : une absorption réelle, physique autant
que spirituelle, une assimilation du corps et de I'ame de
Dieu, assimilation qui garantit & ’homme son union intime
avec Dieu. Ce méme intérét de possession intégrale, ce
méme désir affectif d'union avec la divinité va apparaitre,
et paraitra avec une ingénuité parfaite dans le cas suivant,
ou nul intellectualisme n’entre en jeu : Une conversion de
protestants par la Sainte-Eucharistie (1). Le pére Abt y
donne de larges extraits des autobiographies de son pere
et de sa meére, les convertis en (uestion.

Les héros, Jean Abt et sa femme Elisabeth née Klein,
appartiennent aux cercles piétistes alsaciens et balois de la
premiére moitié du xixe siecle ; ils manifestent I'un et 'autre
dés leur enfance cette tendance ascético-mystique excessive
qui est souvent le fait des natures passionnées.

Jean Abt, détaché de I'Eglise protestante de Colmar par

(1) Editée dans la collection « Apologétique vivante » (Beauchesne,
Paris), par le R. P. Emmanuel Apr, a4 l'intention des « protestants de
bonne foi » qui souffriraient du « grand vide laissé au sein du protestan-
tisme par absence de 'Eucharistie ».



92 MAURICE NEESER

un évangéliste anglais se convertit, dit-il, et préche avec
succes, 4 'age de seize ans déja. Il entre a I'Institut mission-
naire de Bale. Mais bientot, captivé par la vie des saints,
sainte Thérese et saint Laurent en particulier, par les ouvra-
ges mystiques de Beehme, de Gichtel, de M™ Guyon, qui
circulaient de main en main dans les groupes piétistes, il
renonce aux assemblées de ces derniers, a ses cours de la
Maison des Missions pour se vouer, sous la direction du
pasteur Ganz qui venait de quitter 'Eglise pour de sembla-
bles motifs, a la pratique de la vie intérieure, selon les
régles des exercices spirituels mystiques. Il a fort a lutter
contre « certaines sollicitations violentes au péché », sur
lesquelles il revient a plus d’une reprise (1). 11 réve de la vie
des ermites et vit quelque temps en solitaire dans une hutte
de planches, sur les bords du Rhin, se nourrissant de pain
et d’eau de gruau.

Elisabeth Klein, de son coté, manifeste des I'age de huit
ans un profond désir de sainteté, dit-elle, s’essayant bientot
d des mortifications diverses. A quinze ans, sa piété s’ex-
prime en hymnes improvisés :

« O bonté merveilleuse de mon Dieu, enflammez, je vous prie,
enflammez mon dme, qui ne soupire qu'apres vous, de cet amour
que ma raison ne saurait comprendre, mais dont mon ceeur
peut sentir les merveilles. »

A dix-neuf ans elle se fait & elle-méme un veeu de virgi-
nité qui, plus tard, sera pour elle la source de graves
embarras.

Nous ne dirons pas ensuite de quelles circonstances ces
jeunes prédestinés font connaissance, ni comment ils arri-
vent a faire partie ensemble d’'une sorte de couvent protes-
tant mixte fondé & Arlesheim par une vieille demoiselle, et

(1) Il ne reste que peu de temps & « Loglen » (sic), canton de Neuchaitel,
— ou il y avait une fondation protestante pour enfants pauvres, — a cause
de « certains dangers menacant son innocence ». Les archives de V'asile des
Billodes auraient-elles gardé son souvenir ?



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 93

qui dura six mois; ni comment leur groupe piétiste se
divise sous l'influence de prédications aventureuses touchant
la liberté de meeurs que le croyant pourrait se permettre ;
erreurs mystiques telles, remarque I’abbé Abt, qu’il ne s’ex-
plique la préservation des futurs convertis que par une
protection spéciale de Dieu. Nous passerons sous silence le
mariage d’Elisabeth et de Jean : mariage troublé bientot par
une crise douloureuse, Elisabeth s’étant crue « inspirée de
Dieu a devenir directrice et mére spirituelle » & l'instar de
Mme Guyon, et provoquant par la en son mari une jalousie
qui le fit songer au suicide... Nous en savons assez pour
que nous ayons pu reconnaitre en tous deux ce mysticisme
des tempéraments sensuels souvent balancés entre I'épa-
nouissement naturel de l'instinet et sa sublimation. Chez les
époux Abt une sublimation relative s’opérera en méme
temps que leur conversion a I'Eglise romaine, grice a 'Eu-
charistie, et cela dans les circonstances suivantes.

Ecclésiastiquement tout & fait isolés depuis leur rupture
avec la communauté piétiste, les Abt saisissent dans une
maladie de leur mere, M™¢ Klein, I'occasion de reprendre
contact avec 'Eglise protestante officielle. Ils participent &
un service de sainte Cene désiré par la malade. En dépit
de I'étonnement ol les plonge l'indifférence du pasteur a
I'égard de quelques hosties tombées a terre au cours de la
cérémonie, ils vont deés lors au culte, et prennent la commu-
nion publique toutes les fois qu’elle est offerte. Et ainsi
débute une sorte de faim, plus exactement une fringale
mystique dont les exigences s’accumulent en Elisabeth sur-
tout, et qui va s’exhaler en termes divers et répétés :

« Par suite de ces communions plus fréquentes, ou sa faim
malheureusement ne trouvait rien pour se satisfaire, ma femme
sentit naitre dans son cceur un désir ardent de communier sou-
vent... [Elle écrivit au pasteur]| lui demandant la permission de
communier plus fréquemment que ne le voulait l'usage. Elle
exposait dans sa lettre les raisons de sa démarche : ce besoin
intérieur, ce désir ardent qui la consumait, cette faim dévorante



94 MAURICE NEESER

de Uobjet de son amour, objet précieux qu’elle pensait trouver
dans la communion. Elle protestait vers la fin de sa lettre ne
pouvoir supporter plus longtemps 1'état de souffrance auquel sa
faim non satisfaite la réduisait... En envoyant cette lettre a
son adresse elle me dit, surexcitée par la douleur et sans com-
prendre toute la portée de ses paroles : Si ma priére n’est pas
exaucée, je suis réduite & mourir, ou bien nous devenons catho-
liques. »

Ainsi (voyez les passages que nous avons soulignés), cette
protestante demande 4 la communion ce que nous venons
de voir que lui demandaient M. Théodore de la Rive et
Miss Baker, Adolphe Retté aussi : une communication
matérielle et quasi physique de Dieu.

Le pasteur refuse d’organiser des communions plus fré-
quentes. Et Jean Abt, se remémorant le « supplice » qu’en-
dura sa femme, d’écrire : « Cette faim merveilleuse du corps
de Notre Seigneur fut le moyen dont il se servira pour nous
ramener au sacré bercail de I'Eglise catholique. Elisabeth
sait en effet que I'Eglise catholique offre la possibilité de
communier trés fréquemment. Elle parcourt un parois-
sien et passe une nuit d’extase a méditer les litanies du
Saint-Sacrement :

« ...Pain des anges, pain vivant, pain qui renfermez toutes les
douceurs ! fruit de I'arbre de vie, source de grice, nourriture
des élus, trésor des croyants... Pendant qu’elle lisait ces paroles
le rayon de la grace traversa son &me : Comment, dit-elle,
pleine de joie et d’étonnement, y aurait-il donc dans la religion
catholique ce que je cherche depuis si longtemps, le pain de
vie aprés lequel je soupire! Serait-il la, le bien-aimé que je
désire et dont je brile de me nourrir. »

Les Abt entrent en relations avec I'abbé Meyblum, qui
leur donne les instructions indispensables a la conversion.
Elisabeth s'impatiente bientét, sa faim du pain eucharistique
ne faisant que croitre. Elle importune I'abbé de ses ins-
tances :



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 95

« Je vous en conjure... recevez-mol comme je puis me don-
ner... Je souffre mille morts... Oui, sans doute, je le dis en
vérité, sans cette union que je désire avec Jésus-Christ au sacre-
ment, je ne trouve en moi que faiblesse, défaillance et trouble
d’esprit... Mes forces sont entiérement épuisées et je vais suc-
comber. Est-il juste de vouloir exprimer quelque goutte encore
la ou il n’y a plus rien ? »

Quand au bout de neuf mois d’épreuve, I'abjuration faite,
se présente I'heure du banquet céleste,

« des larmes de joie prouvérent de quelles consolations Dieu
daignait nous inonder. Ah ! que ne savent-ils, nos fréres errants
dans le protestantisme... ils se hateraient d'accourir et de
nous suivre pour posséder aussi ce bien céleste. Ce bien, qui
nous restera pour I'éternité, Luther et d’autres ont essayé de
I'enlever a I’Eglise ; mais ils n’ont fait que tomber eux-mémes
dans la plus cruelle pauvreté ! Nous 'avons expérimenté. »

A sa mort, treize ans apres, Elisabeth Abt avait amené
une quarantaine de personnes au catholicisme, et trois de
ses enfants sur quatre sont entrés dans les ordres.

Ainsi, au point final du mouvement de la conversion
(chez Adolphe Retté, Miss Baker et Théodore de la Rive), pro-
voquant la conversion elle-méme et la consommant dans le
cas des époux Abt, une certitude, une « expérience » d’'union
avec Dieu, réalisée par I’Eucharistie : communication réelle,
substantielle, de Dieu, corps et ame ; quelque chose qui,
disent ces protestants passés au catholicisme, manque au
protestantisme et que rien dans le protestantisme ne donne ;
un protestantisme qu’ils considérent d’ailleurs comme résumé
dans la sainte Cene et dans les Ecritures.

Pas de présence de Dieu dans le protestantisme, dira Miss
Baker : le Christ est venu, et il est parti, laissant des for-
mules, un livre. Pas de présence continuée, pas cette pré-
sence réelle, active et continuée qu’offire le catholicisme
dans I’Eucharistie.



96 MAURICE NEESER

La présence de Dieu dans la sainte Céne réformée, aux
yeux de M. de la Rive : « une sorte de présence mystique,
incompréhensible, qui ne répond i rien », qui en tout cas
n’est pas nettement définie par la doctrine protestante.

Quant A Elisabeth Abt, « sa faim, dit son mari, ne trou-
vait dans la communion protestante rien pour se satis-
faire ».

Il faut donc & ces ames quelque chose d’autre, de plus
plein, de plus sensible, de plus matériellement accessible
que ce que leur offre le protestantisme en général, et la
Ceéne protestante en particulier; il faut a leur désir de
communion divine une communication substantielle du
divin.

Expérience de 'ordre affectif assurément, et ou il semble
qu’il s’agisse moins de 1'ordre des émotions que de celui des
sensations. Du moins, si en présence de I'Kucharistie cer-
tains (Miss Baker, Théodore de la Rive) restent dans le
domaine des émotions, d’autres (les Abt, Huysmans) entrent
dans celui des sensations, dans un domaine ou la psychologie
voisine de trés prés avec la physiologie.

Quel pourra étre, a cet égard, l'attitude des catholiques
convertis au protestantisme ?

III. DU CATHOLICISME AU PROTESTANTISME.

Les protestants de tout & l'heure, une fois passés au
catholicisme, y trouvent une présence divine, un Dieu
sensiblement présent sous un autre aspect: présence de
Dieu dans l'autorité doctrinale infaillible du pape (cela,
nous n’avons fait que l'entrevoir en passant); présence de
Dieu surtout, et centralement, dans 1'Eucharistie, sang,
chair, ame de Dieu offerts au fidele. Ils quittaient leur pro-
testantisme parce que leur protestantisme leur avait présenté
Dieu d’une part dans des Eecritures dépouillées d’autorité,
documents du passé soumis & la critique des hommes, de



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 97

I'autre dans une sainte Céne mal définie : c¢’est-a-dire parce
que leur protestantisme ne leur proposait pas un Dieu pré-
sent et sir, le Dieu matériellement accessible dont ils avaient
besoin.

Ceux d’entre les catholiques qui passent au protestantisme
pour des raisons centrales y trouveront une présence aussi,
mais une présence spirituelle. La trouveront-ils dans la
sainte Ceéne, ou dans la Bible, en ce sens que Bible et
sainte Céne deviendraient a leurs yeux résidences de Dieu
lui-méme, ainsi que les précédents s’imaginaient que ce
doit étre le cas ? Non. Le protestantisme vivant ne sera pas
pour eux ce que certaines dogmatiques ont d’ailleurs long-
temps enseigné : Parole et sacrements. Leur expérience
leur permettrait d’en donner une définition toute voisine
des définitions primitives de la Réforme : gloire de Dieu
directement manifestée en une ame (témoignage calvinien
du Saint-Esprit) ; ou salut par la foi (selon Luther), si I'on
entend par la non pas telle ou telle théorie relative au
salut, mais lappropriation effective, la réalisation expéri-
mentale de cette présence spirituelle qu’est le salut évangé-
lique ; la Bible n’étant pas Dieu ni parole de Dieu au sens
propre des mots, mais moyen spirituel de parvenir a la pré-
sence spirituelle ; et la sainte Céne se bornant a présenter
une illustration symbolique du message biblique central.

Il ne sera pas malaisé d’entrevoir dés I'abord pourquoi
PEucharistie, dont nous avons constaté le puissant attrait
sur certains protestants, n’offre rien de satisfaisant aux catho-
liques ébranlés dont il va étre question.

N’est-elle donc pas une grice ? Certes oui. Ces sacre-
ments, dit le catéchisme catholique, sont le moyen le plus
ordinaire de la grice. Et I'Eucharistie passe sinon pour le
plus indispensable (réle réservé au baptéme) du moins pour
le plus auguste et le plus doux. « Cette grace, la plus grande
de toutes les graces qu'un Dieu ait pu imaginer d’accorder v,
écrit M. de la Rive.



98 MAURICE NEESER "

Une grice ; et qui est, elle aussi, un salut. Les termes de
sauver, de régénérer se trouvent fréquemment sous la plume
des convertis au catholicisme quand ils parlent des bienfaits
de I’Eucharistie. Mais ce salut est caractérisé par une union
d’'un genre particulier qu’il importe de déterminer avec plus
de précision. Communion «intime » et « directe », « person-
nelle » nous dit-on ; ces qualificatifs ne la qualifient qu'impro-
prement ; le qualificatif « réelle » lui-méme (dans Présence
réelle) ne la définit pas avec une suffisante fidélité.

« ...Quand je communiais dans une église protestante, rece-
vais-je réellement ou ne recevais-je pas le corps et le sang de
Notre Seigneur ? Que signifiait cette présence spirituelle... qui
ne répondait a rien... ? Lorsque je devins catholique, j’éprouvai
un sentiment analogue & celui qu'on doit éprouver lorsque,
aprés avoir souvent lu la vie de quelqu’un, on fait la connais-
sance de ce quelqu'un et qu'on se trouve en rapports directs
avec lui. »

Il y a eu, avant qu’intervint la présence réelle de I'Eucha-
ristie, le sentiment d’une distance ; mais, remarquons-le,
¢’était la le sentiment d'un vide sentimental, physique aussi
autant et plus que spirituel, et non celui d’'une aliénation
morale. Le sentiment du péché n’est pas totalement absent
des mémoires de M. de la Rive; mais il est absent de cette
expérience décisive et finale, celle de la communion eucha-
ristique, comme en est absent le sentiment de la grice morale
du pardon.

En Miss Baker, méme absence générale du sentiment
d’éloignement moral par le péché, et du sentiment de
rapprochement, de communion morale, grice au pardon.
Rappelons-nous sa métaphysique de I'ceuvre de Christ dans
I’Eucharistie. L’homme une créature finie, éphémere : deux
notions empruntées au monde de l'espace et du temps ; un
Dieu infini, éternel. Entre deux un abime qu’il s’agirait de
combler. Seul un Christ qui est a la fois créature et Créa-
teur, fini et infini, éphémere et éternel, peut combler ’abime ;



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 99

et il le comble, I’abime réel dans le monde sensible, par sa
présence réelle et sensible. La présence spirituelle revendi-
(quée par le protestantisme, présence (ui ne serait que
spirituelle, pure vanité, privée d’efficace. Le protestantisme,
c’est le Christ venu il y a deux mille ans, puis parti, laissant
4 sa place un livre. Entre ce livre, qui est bien a la vérité
une présence réelle mais qui n’est présence que d'un livre,
et la présence du Christ dans I’Eucharistie, Miss Baker ne
concoit aucune possibilité. Elle ne tient aucun compte, en
tout cas, de la possibilit¢ d’une présence morale, parce
gqu'elle n’a point (ou qu’'elle n’a que treés peu) le sentiment
d’une distance morale entre elle et son Dieu.

Présence réelle physique, et psychique aussi assurément,
dans les cas précédents (le corps, le sang, I'ame de Notre
Seigneur), mais d’'un psychisme ou ’élément moral ne se
trouve qu’a larriere-plan. Dans le cas d’Elisabeth Abt il
disparait. Les expressions dontl elle se sert ne sont pas a
prendre a la lettre certes, mais le symbolisme qu’une juste
interprétation doit leur préter n’enlévera rien a la constata-
tion du fait : cette ex-protestante ne trouve pour exprimer
le sentiment de I'absence ou de la présence de son Dieu
que des images empruntées aux fonctions physiologiques
¢lémentaires : la nutrition et 'union amoureuse. Et nul ne
songera a nier qu'un profond sentiment religieux ne puisse
emprunter ce langage, fréquent chez les mystiques. Mais
nul ne contestera non plus que ce mysticisme-la soit de la
tendance la moins préoccupée de réalisations morales.

La présence réelle. Une grace; et qui sauve, si nous en
croyons le témoignage des protestants passés au catholi-
cisme ; elle sauve en comblant un vide psycho-physique,
esthétique, sentimental, sans rapport avec le sentiment
d’éloignement moral dans lequel se réflete la conviction du
péché ; vide, faim, désir dont le plus juste symbole serait
dans le désir d’'union de I’amitié ou de I'amour.

La présence réelle qui satisfait ce désir n’existe pas dans
le protestantisme réformé ; elle n’est admise qu’avec timi-



100 MAURICE NEESER

dité par le luthéranisme et 'anglicanisme. D’olt en certains
protestants l'impression d’inassouvissement. D’autre part
cette méme présence réelle n'offre rien d’assimilable aux
ames troublées par la constatation de la distance qui les
separe de I'idéal de la sainteté morale. C’est un rapproche-
ment moral qu’il leur faut, et aucune transsubstantiation ne
saurait le leur faciliter. La sainte Céne leur sera précieuse,
envisagée comme mémorial et symbole du sacrifice du
Christ, mais elle ne leur sera pas nécessairement plus pré-
cieuse que la Parole qui leur décrit le méme sacrifice ; pas
plus surtout que l'amour spirituel éternellement actif en
Dieu dont ce sacrifice demeure & leurs veux la plus haute
expression dans l'histoire. Le pardon qui opére le rappro-
chement, ils le trouveront annoncé dans la Bible, qui le
proclame ; la sainte Céne le leur symbolisera. L’essentiel
sera pour eux, de toute facon dans l'acceptation, dans
Pappropriation personnelle du don de Dieu, appropriation
qui ne se confondra ni avec la simple admission de la
Parole, ni avec la participation & la sainte Céne.

Appuyons ces affirmations de quelques-uns des textes qui
nous ont servi a les dégager :

1. — Eugéne Devéria, le peintre romantique, catholique
de naissance, dont la conversion peut servir de réplique
psychologique a celle d’Ad. Retté. 11 ne nous contie nulle
part 'impression qu’exercerent sur lui ses communions pro-
testantes. Mais, au cours d'un échange de vues avec sa fille
Marie, catholique dévote, qui lui a vanté I’'Eucharistie, il tran-
che le probleme en quelques mots rapides et significatifs :

« Pour ce qui est de la présence réelle, c’est une matérialisa-
tion d’'une religion de I'esprit dont je ne vois pas la nécessité.
1l doit nous suffire de recevoir [le sacrement] spirituellement,
puisque c’est 'esprit qu’il doit nourrir. Je crois que la commu-
nion du pain et du vin, fréquente, est excellente, mais c’est de
la communion de la parole de Jésus que je pourrais dire ce que
tu dis du sacrement eucharistique. »



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 101

Pour Eugéne Devéria la communion spirituelle représente
donc une réalité. Dans l'esprit, o d’autres ne trouvent que
vide inconsistant, il découvre une présence, réelle elle aussi;
grice & la Céne symbolique, grace a la Parole d’abord, il
entre en rapport spirituel avec un Ktre qui lui est présent
puisqu’il le prie. Et il le prie pour toutes choses, mais il le
prie surtout parce qu’il éprouve «le besoin dun pardon
toujours renouvelé pour des fautes sans cesse renaissantes ».
Il cite les vers de Victor Hugo :

La mer, partout la mer ! Des flots, des flots encor.
L’oiseau fatigue en vain son inégal essor,...

et s'écrie : « Péché, c’est ainsi que tu remplis 'homme,
comme les flots le fond de la mer ». Au total, sa foi est
caractérisée non par lopposition du vide a la satiété
mystico-sentimentale, mais par I'opposition péché-pardon.

2. — La Lettre a mes enfants de P. Bayssiére aura pro-
bablement subi, dans la forme, l'influence indiscrete de ses
éditeurs, mais la substance psychologique en est trés nor-
male.

P. Bayssi¢re, ¢loigné du catholicisme surtout par les
négligences et l'apreté de son curé, passe par une phase
de scepticisme. L’influence du Nouveau Testament, lu dans
Iintention d’y trouver des armes contre I'Eglise romaine, le
ramene a la conviction que Dieu existe. Dans quelle rela-
tion va-t-il se reconnaitre a 'égard de ce Dieu ? Sera-ce en
lui le sentiment d'une disproportion physique et intellec-
tuelle (Miss Baker), d'un vide sentimental (Théodore de la
Rive) ou physique (Elisabeth Abt) ?

« Je ne fus pas plus tot persuadé dans mon cceur de l'exis-
tence d'un Dieu que je tremblai a la pensée de ses attributs et
de mes rapports avec lui. Le sentiment de mes fautes me péné-
tra profondément... Je pensai que je devais étre a ses yeux la
plus ingrate et la plus méchante des créatures... »



102 MAURICE NEESER

Eloignement moral auquel une présence substantielle du
corps et du sang du Christ ne remédierait pas aux yeux du
sujet. Il lui faut une preuve d’amour spirituel, de pardon.
Et c’est dans la passion de Golgotha qu'’il la trouve.

« Jésus-Christ... ses souffrances, sa mort, attirérent et fixérent
toute mon attention. Au récit de sa passion, que j'avais tou-
jours lue sans intérét jusqu’alors, mon cceur fut comme fondu et
mes yeux répandirent d’abondantes larmes... Je crus que Jésus-
Christ s’était immolé pour moi... »

Dés ce moment, c¢’est la paix intérieure. Ainsi, rétablisse-
ment de I'équilibre intérieur par accueil du pardon tel que
le Nouveau Testament 'annonce. C’est a4 peine si, & propos
de sa réception dans une communauté protestante, Bayssiére
mentionnera les « symboles » de la Céne. Le «récit», la
Parole lue ont suffi pour dénouer la crise qui améne a la
présence spirituelle, tres réelle, du Dieu « qui a commencé,
qui continue, et qui, j'en ai 'espérance, conclut Bayssiére,
perfectionnera I'ceuvre de mon salut ».

3. — Le bon petit livre de M!" de Gardonne, consacré
surtout & la discussion du probleme de 'autorité doctrinale,
apporterait ici son utile témoignage. Nous y verrions aussi,
et & la lumiére d'une analyse trés fouillée, comment la
Parole améne ou rameéne certains catholiques & la Présence
spirituelle, en touchant leur sens moral.

« Ce n'est plus ma raison seule qui est a 1'ceuvre, mais sur-
tout ma conscience...; la doctrine du salut gratuit me ménera
au protestantisme... Voila pour moi le coté le plus saisissant du
protestantisme ; par la il pénétre jusqu'aux profondeurs de
notre étre ; I'ame tressaille 4 ce contact et pousse un ecri de
délivrance et d’amour. »

4. — Voici un cas du type classique; si classique que la
présentation risque d’en paraitre inutile ; abordons-le toute-
fois, pour le parallélisme qu'il fait & celui d’Elisabeth Klein :



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 103

il s’agit de la petite brochure autobiographique : Conversion
d’une dame catholique (Lausanne, 1872).

Née en France de parents pieux, Anais Martin a respiré
dés sa tendre enfance 'atmosphére du meilleur catholicisme.
Elie se plaira a le redire. Au foyer, une tendre mere; pour
amis des religieuses..., et I’excellent abbé Vial. De sept a
douze ans 'externat des sceurs du Saint-Sacrement, ou elle
est témoin « d’actes admirables de dévouement ». Puis, de
douze i seize, pensionnaire au couvent des Visitandines,
duquel elle n’emportera que de bons souvenirs. Les lecons
y sont données avec conscience, savoir et piété. La maison
est cloitrée ; les pensionnaires ne voient leurs parents qu’a
travers la grille du parloir, en présence de sceur Ecoute.
Mais ces austérités nm’empéchent ni la franche gaité, ni le
développement de lindividualité. Pour épanouir la piété,
I’enchainement serré des offices, les exercices de dévotion,
les cérémonies telles que les prises de voile ou la visite de
I'évéque. Et nous sentons Anais Martin parfaitement & 1'aise
dans cette ambiance de mysticisme virginal, trés accessible
aux émotions sentimentales et esthétiques qu’elle y trouve
aisément. Bref, nous voici en présence d'une jeune fille
¢levée dans les traditions les plus respectables de la péda-
gogie catholique. Elle aura pratiqué le catholicisme de toute
son ame : il ne s’agira donc pas pour elle, si contre toute
attente elle se convertit, de conversion indirecte. Et rien
dans la cérémonie ni dans les personnes qu’elle a vues de
pres ne l'aura scandalisée, au contraire : si elle se convertit
jamais, sa conversion sera, selon toute probabilité, directe
et centrale, issue de I'examen des principes.

Qu’est-ce donc qui 'aménera & changer d’Eglise ? Un
épisode va nous en instruire. « J'étais, dit-elle, tourmentée
d'un réel besoin de sainteté » ; comme Elisabeth Klein,
mais de facon treés différente. Les détails qui suivent, dans
leur puérilité, pourraient servir de symboles & deux concep-
tions de la sainteté. Elisabeth recherche les mortifications.
En vue de se mortifier il lui arrive de rapporter trois fois



104 MAURICE NEESER

au garde-manger, malgré l'envie qu’elle a de la croquer,
une pomme que lui a donnée sa meére: quitte a la manger
ensuite en toute tranquillité, dira-t-elle. Plus tard, elle pro-
noncera un veeu de virginité ; par désir de se mortifier aussi,
et afin de « choisir Dieu seul pcur Epoux » ; ce qui ne
I'empéchera pas, au travers de dures luttes, il est vrai, de
choisir aussi Jean Abt. Chez elle, le besoin de sainteté
s’exprimera donc essentiellement par un certain nombre
d’abstinences physiques d'une part; de l'autre, dans la
pratique de 1’Eucharistie, par la communion & une présence
physique elle aussi.

Anais trouve l'occasion d'une premiere lutte sérieuse, a
quinze ans, dans une invitation de son peére qui 'emmeéene
a l'opéra. Saisie de scrupules en chemin, bientdt troublée,
billet pris, loge occupée, la jeune fille demande & son pere
la permission de rentrer. Elle n'ira plus jamais au théatre
parce que sa conscience ne lui en laisse pas la liberté. Et
plus tard elle rompra elle-méme des fiancailles heureuses ;
non (u’elle voie dans le célibat une mortification méritoire :
son pére vient de mourir, et elle croit discerner « le devoir
positif... le devoir le plus pres » auprés de sa mere et de
ses jeunes freres. Ainsi, la sainteté, Anais Martin la concoit
sous I'angle de l'obéissance au devoir. La loi morale y joue
le role dominant et en conséquence, tout a coté, le senti-
ment du péché.

Or elle nous apprend que I'Eglise catholique, d’assez
bonne heure, I'a laissée incertaine dans son besoin de pardon
et de paix intérieure.

L’Eucharistie ?

|

« Que de fois, a cette époque, n’ai-je pas souhaité mourir au
sortir de la communion, alors que je pouvais souhaiter étre en
état de grace, c’est-a-dire sans péché. »

Vraiment sans péché, réellement délivrée d’un vide de
nature morale par une présence substantielle de Dieu ? Non.
Et la délivrance ne sera pas plus réelle si, & la pratique du



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 105

Sacrement, le fidele ajoute celle des mérites. Parce que le
mérite est l'affaire non de Dieu mais de 'homme, Anais
Martin sentira qu’il est lui aussi absent de Dieu, absence
de Dieu qu’il lui faut. Le Christ catholique, dira-t-elle bientot
en substance (comme Luther, comme J.-B. Corneloup, comme
tant d’autres), ne m’est pas une force présente parce qu’il
ne m’est pas une force spirituellement présente. Nous omet-
tons les citations, et hésitons & donner les suivantes, tant
la substance en est banale pour des lecteurs protestants.

Cette absence spirituelle, cette exiguité de la place faite
a Dieu dans I'ceuvre du pardon, Anais Martin va en souffrir
de plus en plus durement, a sa sortie de couvent. La décou-
verte d'un Nouveau Testament la remplit d’'une intense
émotion ; le « Vous étes sauvés par la foi, sans les ceuvres
de la loi » I'émerveille.

« Pourquoi nos prétres ne nous donnent-ils point la connais-
sance dun si grand amour ? »

C’est dés lors en elle un « attrait irrésistible » pour les
pages sacrées ; une faim de la Bible comparable en son
intensité impatiente a4 la faim eucharistique d’Elisabeth ;
-une hardiesse qui brave les conseils et bientot les ordres
de son confesseur, ui meurtrit le cceur de sa mere. Seule,
et sans aucune sympathie humaine autour d’elle, avant de
connailre aucune communauté protestante, elle rompra
avec I’Eglise de sa naissance. Et c¢’est cette rupture, parce
qu'elle impliquait la confiance au Dieu du pardon, qui lui
vaudra la « félicité intérieure et supréme ». Elle enirera
plus tard dans I'Eglise réformée de France et épousera le
pasteur Henri Martin.

Tout 4 I'heure nous nous trouvions en présence de protes-
tants aux yeux de qui le protestantisme, pour avoir renoncé
a I'Eucharistie, n’est plus que vide, et qui s'en allaient
demander au catholicisme I’assurance d'une présence
« réelle », lisons sensible de Dieu.



106 MAURICE NEESER

En revanche les catholiques que nous venons d’entendre
souffraient d'un vide que ne comblent ni I’Eucharistie ni la
part laissée au mérite humain dans la conception catholique
de la rédemption. A la recherche d'une présence qui leur
soit vraiment réelle et qui pour leur étre réelle doit étre de
nature morale, ils découvrent en général dans la Bible
l'annonce du pardon par grice divine. Ils n'en restent point
a la Bible elle-méme comme le croit Miss Baker ; ils mon-
tent & Dieu par la priére, par 'abandon auquel les encou-
rage la foi. Elevés ainsi, grice a la Parole, a la communion
morale, &4 la présence spirituelle, vaine leur apparaitra
I’Eucharistie romaine, et relativement secondaire méme la
symbolique sainte Céne protestante.

IV. CONCLUSIONS.

Nous n’essayons pas d’entrer dans le détail des conclu-
sions psychologiques a tirer de documents de ce genre. Il
leur faudrait, pour valoir, une base plus large que celle
qu’offrent les seules conversions centrées sur le besoin de
présence. A quoi s’attacheraient-elles ?

Elles tenteraient de rattacher les conversions interconfes-
sionnelles aux deux tempéraments considérés comme fonda-
mentaux par la plupart des psychologues contemporains :
le tempérament de libre expansion dans I'étre, de jouissance
esthétique et optimiste, et le tempérament de réserve &
I'égard de l'étre, de lutte morale et pessimiste.

Ce rattachement établi, on pourrait songer, revenant en
arriere, en dehors du domaine de la conversion, a élucider
en les ramenant respectivement aux mémes poles les princi-
pales manifestations de la vie religieuse dans le catholicisme
et dans le protestantisme : intuitionisme et intellectualisme,
ritualisme et moralisme, sourire et austérité, besoin de direc-
tion et affirmation d’'individualisme, amour de lunité et
persévérance dans la fragmentation, ete.



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 107

Les tempéraments ne se présentant nullement (ou rare-
ment) parfailement tranchés, le fond méme de la vie reli-
gieuse comportant une certaine collaboration des deux ten-
dances, on en arriverait d’ailleurs aisément, sur les voies de
I'observation psychologique, & une assez large compréhen-
sion de ce qui est, & une sympathie compréhensive.

Cette sympathie n’exclurait pas une évaluation des types
en présence. De notre part, la balance pencherait naturelle-
ment en faveur du type qui est le ndotre, ou celui de notre
ambiance, ce type de réserve ou de lutte morale qui est
protestant sans doute, mais (ui, avant d'étre protestant, esi
chrétien et se retrouve dans toute 'histoire de 1'Eglise ; qui
est, disons, I'un des traits de la psychologie du christianisme.

Passons & autre chose. Nous avons de bonnes raisons de
penser que, si I'avenir devait jamais consacrer la victoire
exclusive de 'une des deux grandes Eglises chrétiennes, ce
ne serait pas le protestantisme qui disparaitrait. Comment se
fait-il que le catholicisme continue a exercer tant d’empire,
et que de nos jours son entrain ait un indéniable mordant?

Une part de sa force — c’est a cette remarque ¢ue nous
nous bornerons — lui vient de sa cohérence. Nous le savions.
La chose nous a été confirmée et précisée par l'étude psy-
chologique comparée des conversions confessionnelles.

Le catholicisme, manifestation dans I'ordre religieux et
chrétien du tempérament de libre expansion dans 1'étre, est
puissant dans son ordre parce qu’il est d’'une rigoureuse
conséquence. Sa raison d’étre parait bien de répondre au
besoin de présence matérielle de Dieu, au désir de trouver
Dieu dans I'étre sensible. Il apparait d’'une admirable logi-
que interne quand il matérialise Parole et sacrements, quand
il incarne la parole de Dieu dans la papauté doctrinalement
infaillible, et le corps et le sang de Dieu dans I'Eucharistie.
Parole, corps et ame de Dieu deés lors substantiellement
audibles, tangibles, sensibles. Et la fermeté de sa consé-
quence éclate jusque dans I'ordre qu’il attribue & ces deux
réalisations de son Dieu. C'est 'Hucharistie qu’il met au



108 MAURICE NEESER

vrai centre de son culte et de sa dogmatique, parce que
I’Eucharistie est d’'une matérialisation plus accentuée, et plus
accessible a tous, que la papauté-parole infaillible. Les
tempéraments avides de saisir le Dieu fait homme, de le
comprendre dans la matérialité intellectuelle d'un cerveau
infaillible, de sunir & lui dans la matérialité psychique et
physique de la chair et du sang sont certains, foi de conver-
tis, et nous les en croyons, de le trouver dans I'Eglise
catholique, présent actuellement, présent dans le vicaire
actuel de Jésus-Christ, plus présent encore dans la messe
en sa phase centrale, le saint sacrifice de I’Eucharistie.

Et il semble bien que ce soit la, ainsi que le reléve en
passant M. de la Rive, I'aboutissement normal de la théo-
logie de l'incarnation. Dépouillons-nous dune habitude
invétérée d’'interpréter les termes figurément ; prenons-les a
la lettre : si Dieu lui-méme est apparu dans une chair
humaine, Dieu lui-méme parlant par la bouche d’'un homme,
Dieu lui-méme vivant une vie d’homme dans le cerveau, la
chair et le sang d’'un homme, et §’il y avait avantage pour
la piété a ce u’il y apparit un jour, il y a sans nul doute
avantage a ce qu’il y revienne, a ce qu’il y demeure, a ce
que présentement encore il continue la 1évélation intellec-
tuelle de sa volonté en la parole d’'un homme-Dieu (le pape),
a ce que présentement il continue & communiquer aux siens
les vertus de sa chair et de son sang (communion eucha-
ristique).

Avantage pour la piété, pour la piété de cet ordre-la, et
simplification pour I'intelligence. Il vaut la peine de recueillir
ici sur ce dernier point I’avis, paradoxal assurément mais si
lumineusement sagace, de ce « protestant détaché » qui en
1910 écrivit « & un catholique anxieux », par l'organe de la
Revue hebdomadaire, une lettre remarquée.

« ...Toute religion prétend nous mettre en rapports avec une
puissance supérieure a4 ce que nous voyons... et 'on peut dire
qu'en gros protestantisme orthodoxe et catholicisme ont une
conception [intellectuelle] assez semblable des choses divines.



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES 109

Mais lequel des deux est le plus acceptable pour 1'homme
moderne ? En vérité, si j'en juge par moi-méme, c’est le catho-
licisme. Car tandis que l'essence du protestantisme est la foi en
quelques miracles qui ont eu lieu une fois pour toutes, le sur-
naturel de I'Eglise catholique constitue un ordre permanent, ou
tout est parfaitement suivi et régulier. Le protestant doit croire
qu’autrefois, dans un certain lieu, la chaine des événements a
été interrompue par quelques exceptions prodigieuses qui ne se
sont pas renouvelées ; le catholique croit qu'aujourd’hui méme
il trouve dans I'Eglise toujours présente tout ce qui lui est
nécessaire, en sorte qu'il n'y a pour lui ni exception ni prodige,
mais loi continue et indéfectible. Le surnaturel protestant n'est
quun désordre accidentel de la nature ; le surnaturel du catho-
licisme est un ordre de faits invisibles qui se répétent invaria-
blement et se superposent & la nature. Or, pour nous autres
modernes, nos habitudes et notre discipline d’esprit sont infini-
ment moins choquées par un ordre permanent de faits surnatu-
rels que par quelques miracles épars... Il y a dans le miracle,
tels qu’ils [les protestants orthodoxes] le comprennent, un carac-
tére d’anarchie qui me révolte. Et non seulement ces explosions
de divinité scandalisent mon intelligence, mais encore je ne
vois pas quelle consolation mon cceeur pourrait y trouver. Car,
si Dieu ne s’est manifesté que dans ces miracles, ou le trouverai-
je maintenant dans le cours naturel des choses ? Et si I'on me
dit qu’il est présent dans le cours naturel des choses, pourquoi
donc fallait-il ces miracles ?

» Or, I'Eglise catholique dit bien que le cours naturel des
choses ne saurait nous contenter : mais elle ne dit pas qu’il a
été renversé autrefois pour notre salut; elle enseigne que
constamment le fait surnaturel se produit et se perpétue, en
sorte que, inaccessible a nos sens, il existe un ordre supérieur,
aussi continu, aussi permanent que l'autre, et dont elle nous
ouvre elle-méme I'accés. Dans une semblable doctrine, je sens
s'évanouir mon horreur de l'affrenx petit miracle isolé, qui se
dresse insolent comme un défi 4 la bonne foi de la nature ; le
surnaturel devient une loi constante qui gouverne tous les faits
de cet ordre; et autant I'Incarnation et la Résurrection me
paraissent impossibles quand on n’a que ces miracles passés a
m’offrir, autant je les jugerais aisés a croire s’ils faisaient partie



110 MAURICE NEESER

d’'une série ininterrompue de faits semblables, c’est-a-dire si
jadorais, aujourd’hui méme, la présence réelle dans I’'Eucha-
ristie... »

Dans son ordre, c’est-a-dire dans 'ordre des réalisations,
des matérialisations de Dieu, le catholicisme est fort, en
effet, parce que, avec une persévérance inlassée, il a cons-
truit et achevé l'édifice du surnaturel physique. Il a abouti
au dogme de l'infaillibilité papale comme il avait abouti au
dogme de la transsubstantiation, a la réalisation sensible du
Cerveau divin ici-bas comme a celle de la Chair et du Sang
divins.

Le protestantisme, essai de réponse au besoin de pré-
sence spirituelle, peut étre considéré comme principielle-
ment supérieur, dans la mesure ou l'on estimera l'esprit
supérieur & la mati¢re, dans la mesure aussi ou l'on croira
pouvoir séparer 'esprit de la matiere. Ce qui en fait 'affai-
blit, c’est la difficulté plus grande pour lui de parvenir a la
conséquence dans la poursuite de son idéal, c’est-a-dire
dans l’établissement de ce surnaturel moral qui est son
domaine. Car, 6 protestant détaché, a coté de ce miracle
matériel que le catholicisme a si remarquablement organis¢,
a cote de cette éblouissante magie d'un Dieu matériellement
szisi dans le cerveau papal et sous les espeéces de l'hostie,
il existe un miracle encore ; & coté de cette atmosphére de
surnaturel physique continu qui vous parait étre 'un des
avantages du catholicisme, il y a une atmosphere de sur-
naturel moral, ce surnaturel moral continu lui aussi qui se
réalise dans les expériences de la priere, de la repentance,
du pardon, dans les victoires de la sainteté, de l’amour
fraternel suscité par 'amour divin. Et ¢’est ce surnaturel la
assurément, autant et plus que '« affreux petit miracle »
physique isolé dont vous parliez tout & I’heure qui est, qui
doit étre le surnaturel protestant.

Seulement il s’en faut que le protestantisme soit a cet
¢gard et de son coté aussi conséquent que le catholicisme



LA PSYCHOLOGIE DES CONVERSIONS CONFESSIONNELLES ITX

du sien. La conséquence, ici, ne devrait-elle pas étre dans
I’abandon complet de cette définition du miracle et de ces
bribes de miracles physiques que notre orthodoxie retient
encore, dans le renoncement a ce qui dans nos livres saints,
constitue 'amorce de ce surnaturel matériel dont le catho-
licisme a fait sa chose ?

La conséquence exigerait en tout cas le renoncement a
I'idée que la Bible d’'un coté, la sainte Céne de l'autre sont
les buts de la piété protestante. Le but de la piété, partout
ou il y a piété, c’est Dieu le Pere, ou c’est le Christ-Dieu ;
de toute maniére le but c’est Dieu. Et le catholicisme n’est
arrivé a considérer 'Eglise, dans la papauté et I’'Eucharis-
tie, comme but qu'en la considérant elle-méme du méme
coup comme Dieu. L’Eglise, dans la mentalité catholique,
est devenue une divinité. Et cela encore est dans la ligne
normale d’une évolution. Le protestantisme quand il tend &
diviniser, au sens propre, la parole biblique, quand il laisse
subsister dans sa conception de la Cene l'idée vague et
multiforme d’une présence mystique ou sacramentelle, sort
de sa ligne et s’affaiblit. C’est alors qu’il s’expose a donner
I'impression d’étre vide de Dieu, de n’avoir pas la présence
indispensable & la vie religieuse. Son idéal pas plus que les
faits ne lui permettent de présenter dans la parole biblique
Dieu lui-méme, saisi dans le secret de son cerveau, ni dans
la sainte Cene Dieu lui-méme corporellement assimilable au
croyant. Lorsqu’il se montre hésitant & cet égard, usant
pour la Céne de formulaires saturés d’allusions & une pré-
sence matérielle, et incapable par ailleurs de se détacher
du dogme de la théopneustie, il tend & n’étre qu'un demi-
catholicisme, un catholicisme avorté, d’ou il n’est pas éton-
nant que certains aspirent au vrai catholicisme.

Les autres, allant aux conséquences qui furent, au début,
celles des Réformateurs, qui paraissent en tout cas étre
celles de la Réforme et dont vécurent une foule d’ames en
tous les siécles, les autres considérent Sacrement et Parole
non comme des buts, mais comme des moyens, le sacre-



I12 MAURICE NEESER

ment en sous-ordre parce que moins spirituel que la Parole ;
tous deux moyens, chemins vers cette autre Présence, vers
cette autre communion, la communion de l'esprit avec
I'Esprit de Celui qui, dit saint Paul, a mis en nous, par
Jésus-Christ, ’assuranee d’une filiale adoption.

Mavurice NEESER.



	Quelques traits de la psychologie des conversions confessionnelles

