
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 46

Artikel: Études critiques : psaumes et sortilèges

Autor: Humbert, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PSAUMES ET SORTILEGES

M. Mowinckel, auteur de travaux théologiques en norvégien,
était connu jusqu'ici du public non-scandinave par l'essai très
original qu'il consacra l'an passé au « Serviteur de Yahvé » (der
Knecht Yahwäs, Giessen, 1921). Il s'attachait à prouver que le
Serviteur n'est autre que le prophète, que l'auteur des quatre
hymnes insérés par le second Esaïe dans son œuvre. Malgré
l'approbation enthousiaste de Gunkel (Ein Vorläufer Jesu, Bern,
ig2i) cette thèse semble extrêmement fragile au signataire de

ces lignes qui, pour sa part, incline à l'interprétation individuelle

et messianique du Serviteur de Yahvé.
L'étude que M. Mowinckel a fait paraître plus récemment

(Psalmenstudien 1. Awän und die individuellen Klagepsalmen,
Kristiania, 1921) ne le cède à la précédente ni en hardiesse ni en

ingéniosité. La langue allemande y est bien un peu malmenée,
mais nous serions mal placés pour le reprocher. L'ordonnance
des matières est claire, il n'y a pas trop d'oiseuses répétitions.
L'auteur connaît à fond la littérature du sujet, surtout il a des

idées et, comme l'écrivait Sellin, ce il a introduit dans l'exégèse
des Psaumes un facteur nouveau dont on devra tenir compte à

l'avenir » (1).
Nous ne songeons pas à discuter ici à fond la thèse de

M. Mowinckel et devons nous contenter de sommaires remarques.

C'est en tout cas pour nous un plaisir de la signaler très

(1) Theologie der Gegenwart, 1922, p. i34.



74 PAUL HUMBERT

chaleureusement à quiconque s'occupe du Psautier, mais nous
recommandons de contrôler minutieusement les subtiles explications

du savant théologien norvégien.
On sait qu'il existe dans le Psautier hébreu comme dans la

littérature religieuse assyro-babylonienne deux sortes de Lamentations

: d'une part des Lamentations collectives à propos d'attaques

des ennemis politiques d'Israël, d'autre part des Lamentations

individuelles où le psalmiste se plaint de la maladie qui
l'accable, des adversaires qui le harcèlent et l'oppriment, des

persécutions, des moqueries auxquelles il est en butte jusque
sur son lit de souffrances. On admet généralement aujourd'hui
que ces plaintes sont l'écho de divisions profondes dans la
société juive (i) : le parti des riches, des mondains, des latitudinaires,

plus ou moins sceptiques et ouverts aux influences étrangères,

poursuivrait de ses railleries les pauvres, les piétistes,
attachés à l'idéal des Pères et stricts adhérents du yahvisme.
Ces mondains triomphaient notamment lorsqu'ils assistaient aux
épreuves, à la maladie d'un homme pieux, car ces douloureuses
vicissitudes semblaient de flagrants démentis au dogme central
du judaïsme, le dogme de la rétribution individuelle et terrestre

par Dieu. C'est cette épreuve de la foi — épreuve directe par
la maladie et les soucis, épreuve indirecte par les moqueries,
les intrigues, les calomnies, les invitations à renier Dieu — qui
s'exprimerait dans les Lamentations individuelles du Psautier.
Ces plaintes, primitivement sans aucun rapport avec le culte,
jailliraient spontanément de l'âme pieuse des pauvres, écho

d'une angoisse, d'un lyrisme intensément personnels.
M. Mowinckel a sur le sujet des vues très différentes. Le

substantif âvén qui, dans ces Psaumes, qualifie fort souvent les

adversaires du psalmiste, ce substantif, ainsi que les termes
parallèles (shéqer, mirmâ, khâmâs, etc.), désignerait en premier
lieu le sortilège, puis le mal opéré par ces sortilèges et seulement

enfin le mal en général. Par conséquent les adversaires
mentionnés dans ces Psaumes seraient des... magiciens C'est

ce que l'auteur cherche à justifier par l'analyse interne de ces

Psaumes, à confirmer par l'étymologie et à appuyer par la
comparaison des Psaumes babyloniens.

(i) Le lecteur consultera avec plaisir et profit la brillante étude de
M. Causse sur Les Pauvres d'Israël, Strasbourg, 1922.



PSAUMES ET SORTILEGES 75

N'insistons pas ici sur l'argument étymologique, quoique le
sens soi-disant primitif de la racine (T\Ü : force, puissance)
trahisse à soi seul l'a priori de théories bien connues sur le

mana... Etonnons-nous en passant de l'extrême rareté dans le
Psautier des vocables qui, dans d'autres œuvres de la littérature

hébraïque, désignent la magie et ses adeptes. Rappelons

que le raisonnement tiré des Lamentations individuelles acca-
diennes n'a qu'une valeur analogique, partant relative, et que,
si l'ennemi du psalmiste babylonien est souvent un sorcier ou un
démon, parfois aussi c'est un simple rival, haineux et acharné, par
exemple dans une Lamentation à Ischtar, quand le fidèle s'écrie :

« Jusqu'à quand, ô ma maîtresse, mes adversaires me persécuteront-ils
» Et trameront-ils d'iniques intrigues
» Jusqu'à quand me poursuivront-ils insidieusement » (i)

Quelques vers plus loin la même prière mentionne ce la colère
des dieux et des hommes » sous laquelle succombe celui qui
prie et, dans la célèbre Lamentation du juste souffrant, n'est-il
pas parlé de ces ce compagnons qui se montrent ses ennemis »

(tabi, i, 1. 7) M. Mowinckel force également la note (2) lorsqu'il

envisage comme un démon l'ennemi cité à la ligne 81 de

la deuxième tablette de cette même Lamentation : comme le

prouve le contraste avec la ligne 80, c'est des ennemis politiques

qu'il est question, ennemis qui se réjouissaient de son

agonie en opposition à ses compatriotes qui entonnaient déjà
des thrènes. Il est donc illicite de tirer des Lamentations
individuelles babyloniennes des conclusions aussi exclusivement
favorables à l'hypothèse que nous analysons. Enfin elle est d'un
maître en la matière cette remarque principielle que nous objecterions

nous aussi à M. Mowinckel : ce La pensée des psaumes
bibliques est si différente de celle des psaumes assyro-babylo-
niens qu'une comparaison qui se baserait exclusivement sur des

expressions ou des formules analogues nous mènerait perdre et

qu'il faut prendre en sérieuse considération l'évolution religieuse

propre au peuple juif». (3)

(1) Cp. p. ex. Gressmann, Altorientalische Texte und Bilder zum Alten
Testament, p. 87, 1. ori suiv.

(2) P. 92.

(3) Jastrow, Religion Babyloniens und Assyriens, t. 11, p. i34.



76 PAUL HUMBERT

Soulignons, car il nous paraît que c'est un des nœuds de la
discussion, un argument essentiel dans la démonstration de
M. Mowinckel : la relation entre les ennemis du psalmiste et
sa maladie serait une relation de cause à effet et reposerait sur
la croyance en la ce jettatura ». Mais, à y regarder de près,
dans maint psaume, les ennemis sont si peu la cause des maux
du psalmiste — ils n'y sont que des spectateurs sarcastiques et
fielleux — que celui-ci la cherche expressément en Dieu qui
frappe Lui-même l'homme de maladie à cause de son péché
(cp. Ps. vi, 2 ; xxxvin, 2 suiv. ; xn, 5, etc.). Le parallèle
d'Esaïe xxix, 21 ne peut être licitement invoqué (1) car il ne
signifie pas que ceux qui pratiquent Yâvén ce rendent » pécheur
(c'est-à-dire malade) par leurs formules magiques ; le sens est
déclaratif : il s'agit de gens qui déclarent coupable en justice
(cp. v. 2ib et Exode xvm, 16 ; xxix, 14)

Ensuite M. Mowinckel restreint beaucoup trop l'extension du
mot âvén ou des termes équivalents : un passage comme Nombres

xxm, 21 suiv. montre simplement que la magie est un
échantillon d'âvén et non pas que ces deux termes sont
synonymes. Dans 1 Sam. xv, 23 (lxx) également, âvén reprend le
terme tout à fait général de ce péché », et dans le Psaume lui, 5

le contexte prouve que les fauteurs d'âvén sont les mécréants
en général. Si l'on raisonnait comme M. Mowinckel, on pourrait
aussi bien concture d'Osée vi, 8 qu'âvén désigne l'assassinat

car, dans ce passage, les pô'aie âvén sont des criminels. Non
l'emploi du mot âvén est très général, très extensif et toutes
sortes de forfaits peuvent se ranger sous ce chef.

Quant aux faits et gestes des ennemis dans les Psaumes en

question, les explications qu'en fournit l'auteur sont décidément

trop exclusives, tendancieuses, arbitraires et même fantaisistes.
Au Ps. cxx, 4 par exemple l'épithète de gibbôr ne s'applique
pas à l'adversaire du psalmiste qu'elle dépeindrait comme doué
de ce puissance magique » ; la seule traduction correcte consiste
à faire des ce flèches du gibbôr » le châtiment de cet adversaire
Au Ps. lu, 3 ce même mot gibbôr ne désigne pas le magicien,
l'homme qui a le mana, mais ou bien ce substantif est pris
ironiquement, ou bien il y a une allusion tout simplement aux

(1) P- i?-



PSAUMES ET SORTILEGES 77

vantardises du méchant (ï). Aucune trace non plus de ce force
magique » dans le mot 'ôshér (richesse) : le verset 7 du Psaume

xlix comparé avec les versets 3 et surtout 8 exclut toute autre
signification que la richesse matérielle, l'argent. Le geste de

l'homme coupable d'âvén dans Proverbes vi, 12-14 n'est aucunement

un geste de sorcier : nous sera-t-il permis en effet de

rappeler à M. Mowinckel que par V^S V^P il faut entendre le

dénigrement (cp. qarâsû en assyrien) et que ITlSSIiJiO fT"lQ

est un geste de dénonciation calomnieuse (cp. Code de Hammourabi

| 127, et notre expression française « montrer au doigt»).
Ces quelques échantillons seulement pour rendre sensible la
fragilité de mainte interprétation du savant norvégien. Il est
nécessaire de critiquer avec acribie une exégèse aussi partiale.

M. Mowinckel considère nombre de Psaumes comme préexili-
ques et voit en eux l'accompagnement nécessaire des rites de

purification et d'expiation. La maladie, forme d'impureté, serait
causée par les démons ou les adeptes des arts occultes. Elle
serait aussi un châtiment expiatoire infligé par Dieu. Pour s'en
délivrer on aurait recouru à des moyens négatifs (purifications,
ablutions) et positifs (sacrifices, formules apotropiques, Lamentations

liturgiques). (2)
Ici une grave objection se présente et il faut insister sur ce

point : jusqu'au milieu du cinquième siècle avant notre ère, soit
jusqu'à la promulgation du Code sacerdotal, les rites de purification

sacrificielle étaient demeurés en marge du culte officiel de

Yahvé, comme le démontre le silence des anciennes législations
religieuses, Deutéronome y compris. Cela étant, comment des
Lamentations dominées par la préoccupation des sortilèges et
servant de doublure aux rites purificatoires ou expiatoires
auraient-elles trouvé place dans la liturgie d'avant l'exil

Dans un tout autre ordre d'idées, le conflit entre pauvres et
riches que l'on croit d'ordinaire discerner dans le Psautier, ce

conflit plonge ses racines jusque dans l'époque ancienne. On en

parle dans Amos 11, 6.7 pour n'invoquer que le plus vieux
passage (cp. aussi Amos iv, 1 ; v, 12 ; Esaïe xi, 3.4, etc.), et, déjà
là, les pauvres sont les gens pieux (ébyôn, dal, 'ânâv en parallèle

(1) Lire titgabbêr. Cp. Bible du Centenaire, Psaumes ad loc.
(2) P. i35 suiv.



78 PAUL HUMBERT

avec saddîq). Cette division à la fois sociale et religieuse existant

dans la réalité historique, il est naturel d'y rapporter aussi
les tournures identiques des psalmistes, plutôt que de les torturer

pour en faire sortir jeteurs de sorts et démons
Bien plus, Jérémie lui-même, saignant sous la croix de son

apostolat, les oreilles bourdonnantes des propos malveillants et
des dénonciations de ses adversaires, n'emprunte-t-il pas la
phraséologie des Lamentations individuelles ou ne cite-t-il même

pas une de celles-ci lorsque, par une sublime anticipation de la

foi, il entonne l'hymne de victoire : (1)

« Chantez à Yahvé
« Louez Yahvé
« Car II a délivré le pauvre
« De la main des malfaiteurs »

Or le contexte n'autorise qu'une interprétation : le pauvre,
c'est Jérémie et point un maléficié, les malfaiteurs ce sont des

persécuteurs et pas des jeteurs de mauvais sorts. Semblable

témoignage précise donc la portée de la phraséologie des
psalmistes pour le temps du prophète déjà et dans un sens
diamétralement opposé à la thèse de M. Mowinckel.

Il nous paraît donc impossible d'affirmer que ceux qui
psalmodiaient en Israël des Lamentations individuelles étaient des

ensorcelés. Eût-on largement partagé la croyance que la
souffrance peut être causée par des formules, par des opérations
magiques, ou par des démons, l'auteur du poème de Job n'eût
pas manqué d'en tirer parti dans sa discussion du problème de

la souffrance

Mais la thèse de M. Mowinckel a un second aspect : les

Lamentations individuelles du Psautier viseraient les magiciens
ou parfois les démons eux-mêmes, mais elles auraient au
surplus un caractère cultuel. Ces Psaumes seraient composés en

vue du culte, récités dans le culte pour le soulagement des

(1) Jérémie xx, i3. Malgré l'autorité de Duhm, Cornili, Volz, je n'aperçois

aucune raison solide pour déclarer ce verset inauthentique et je
suppose que M. Mowinckel s'associerait à cette appréciation. Cp. dans le même
sens Baumgartner, Die Klagegedichte des Jeremia, 1917, p. 5i.



PSAUMES ET SORTILEGES 79

maléficiés, et s'accompagneraient de rites purificatoires et d'autres

pratiques, comme l'interrogation des présages. C'est ce cfue
trahiraient dans ces Psaumes divers rappels du culte, ou des

images empruntées au rituel, ou bien encore des passages subits
du désespoir à l'allégresse, des silences qui ne se légitiment que

par l'intervention d'un acte cultuel efficace et sacré.

La nature cultuelle des Lamentations individuelles expliquerait,

soit dit en passant, fatture schématique des portraits
qu'elles tracent des méchants. Le malade lui-même ne connaîtrait

en général pas ses ennemis, il conclurait de sa maladie à

leur existence et, avec sa mentalité de primitif, les chercherait
parmi des faiseurs de maléfices. Les psalmistes de profession
composant ainsi des peintures stéréotypées des accidents dont
tout Israélite était menacé par suite de sortilèges, il ne faudrait
chercher aucun souvenir immédiat et vécu dans des Psaumes

reflétant la crainte de l'ancien Israël en face des périls tout
imaginaires de la magie.

Cette seconde partie de la monographie s'inspire d'idées que
Gunkel a brillamment défendues (i) et réagit contre la tendance

protestante à moraliser le Psautier. Mais, tandis que, pour
Gunkel, les Lamentations individuelles sont le cri d'âmes
individuelles, des cantiques spirituels sans attaches avec le culte,
M. Mowinckel n'admet pas cette exception. Pour lui les Psaumes

de Lamentation individuelle rentrent, eux aussi, dans le
cadre du culte officiel où ils accompagnent les rites de purification.

Nous avons dit plus haut que nous faisons toutes nos
réserves sur cette dernière conclusion, mais les critiques feront
bien d'étudier avec une sérieuse attention cette autre proposition

de M. Mowinckel : ce Le sujet qui parle dans cette classe
de Psaumes n'est pas un individu vivant, en chair et en os,
mais le type du fidèle dans la détresse » (2). Il faut avouer en
effet que le profil conventionnel du juste souffrant dans
plusieurs de ces cantiques ne s'harmonise guère avec l'explication
de Gunkel. Pourquoi, d'âmes labourées par la souffrance,
jaillirait-il si souvent des cris aussi impersonnels, sans allusions plus
vivantes et variées aux circonstances spéciales du psalmiste

(1) Cp. art. Psalmen dans : Religion in Geschichte und Gegenwart, puis
Reden und Aufsätze p. 92 suiv., et enün Ausgewählte Psalmen.

(a) P. i38.



8o PAUL HUMBERT

Pourquoi ces peintures banales des mauvais procédés de l'adversaire

Y a-t-il derrière ces ce chablons » de véritables justes
au martyre, ou bien des auteurs traitant un thème convenu
d'avance Le caractère privé de ces cantiques est-il aussi incontesté

qu'on aime à l'affirmer Même les plus beaux d'entre eux
ne contiennent-ils pas des allusions au culte (xxvi, 6 ; xlii, 3.5 ;

XLiii, 3.4 ; li, g) nous transportant en plein sanctuaire, loin du
grabat du malade

Certes, issues progressivement des Lamentations collectives,
les Lamentations individuelles peuvent avoir hérité de leurs
mères une phraséologie s'imposant avec la force d'une tradition
et entravant l'essor des sentiments intimes. Mais cela même se

justifie-t-il mieux dans l'hypothèse d'une composition privée,
alors qu'on devait être tenté de s'affranchir de ces formes toutes
faites, ou dans celle d'une rédaction en vue du culte Ne
comprend-on pas mieux „dans ce dernier cas les références au
sanctuaire et à ses rites, le joug d'un genre littéraire consacré

par un séculaire usage, et l'air de famille de ces plaintes
Souscrire à ce résultat n'oblige naturellement pas à accepter
l'identification des pauvres malades aux maléficiés, ni celle des

violents oppresseurs aux envoûteurs. Les deux thèses ne sont

pas solidaires l'une de l'autre et le rôle liturgique des Lamentations

individuelles se peut aisément concilier avec la conception
éthique et sociale du conflit des pauvres et des riches.

Sans donc nier définitivement l'existence de cantiques purement

spirituels et privés parmi les Lamentations du Psautier,
nous pensons que les suggestions de M. Mowinckel méritent,
sur ce point spécialement, d'être méditées avec soin.

L'étendue de cette recension prouvera à elle seule à M.
Mowinckel l'intérêt avec lequel nous lûmes ce beau travail si
nourri d'érudition et dont nous sommes cependant loin d'avoir
épuisé toute la richesse d'idées.

Neuchâtel.
Paul Humbert.

Note de la Rédaction. Faute de place, nous renvoyons au prochain
numéro un certain nombre de Miscellanées déjà composées.





LAUSANNE IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE


	Études critiques : psaumes et sortilèges

