
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 46

Artikel: Études critiques : une introduction a l'étude de la théologie

Autor: Du Bois, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

UNE INTRODUCTION

A L'ÉTUDE DE LA THÉOLOGIE

Paul Wernle. Einführung in das theologische Studium. 3e Ausgabe.
Tübingen, Mohr, 1921.

L'étude qu'on va lire se propose un double but : passer en
revue les différentes questions qui se présentent à l'esprit de

tout théologien dès le début de sa carrière, et en même

temps faire plus ample connaissance avec un homme qui, tout
à la fois par le sérieux et par l'indépendance de sa pensée,

occupe une place eminente parmi les théologiens de tous les

pays, et de notre Suisse en particulier.
Le livre dont le titre figure en tête de ces lignes n'est pas

absolument nouveau. Publié pour la première fois en 1908, il
vient de paraître en troisième édition sous la forme d'un volume
de près de 600 pages, qui reprend et développe de la manière
la plus heureuse les idées exposées dans les deux premières.
L'inspiration en est avant tout pratique. L'auteur a eu en vue tout
d'abord ses étudiants. Il s'est proposé de les initier à l'étude de
la théologie, et de leur montrer, en opposition avec les attaques
de la libre pensée, d'une part, et du traditionalisme inintelligent

de l'autre, quelle est la valeur de la science théologique.
« Pour moi, écrit-il dans sa préface, la théologie, cultivée

» dans un esprit sérieux et avec une conscience droite, est tou-
» jours, quoi qu'on en puisse dire, un beau don de Dieu, et
» j'envisage comme des privilégiés ceux qui peuvent s'y consa-
» crer. Je voudrais dire à tous les jeunes gens qui liront ce

» livre : Mettez-vous à l'œuvre avec courage, apportez-y tous vos



UNE INTRODUCTION A L'ÉTUDE DE LA THÉOLOGIE 55

» efforts, vous ne vous en repentirez jamais» (p. xi). Nous voilà
bien loin de certains dédains et des accusations que l'on sait.

Ce livre est une sorte d'encyclopédie, mais d'un genre assez

particulier. La plupart des ouvrages qui portent le titre
d'Encyclopédie théologique ont un caractère essentiellement formel :

c'est une enumeration de toutes les disciplines de la théologie,
avec l'indication sommaire des matières traitées dans chacune
d'elles. Celui de Wernle, au contraire, traite dans un cadre
extrêmement simple, en dehors de toute nomenclature pédante,
tous les problèmes de la théologie, sinon pour en donner la

solution, du moins pour en indiquer le caractère et le moyen
de les résoudre. Cela en fait l'originalité et, j'ajouterai, l'intérêt
et l'utilité.

L'auteur commence par indiquer les conditions qu'il envisage
comme indispensables pour une étude fructueuse de la théologie,
et il en nomme trois. La première, c'est l'amour de la vérité, en

opposition aux préjugés de toute sorte, qu'ils viennent de droite,
de gauche ou d'ailleurs ; nous pourrions dire aussi : une
conscience scientifique incorruptible, ein unbestechliches Gewissen,

qui veut connaître ce qui est vrai et non ce qui plaît à tel ou
tel. Wahrheit über Alles (p. 4)» dit-il, doit être la devise de

tout étudiant sérieux, parce qu'elle est celle de tout penseur
honnête, et l'on ne peut pas y insister trop en réclamant pour
les études théologiques comme pour toutes les autres une
complète liberté sans laquelle il n'y a point de science digne de ce

nom. La seconde condition est la piété, qui n'est en aucune
manière contraire à l'impartialité scientifique. Le divorce qu'on
prétend exister parfois entre la foi et la science n'existe qu'en
apparence : elles ont, chacune, leur domaine, mais elles se

rencontrent en ce point, qu'elles veulent, l'une et l'autre, sur des

voies diverses, saisir la réalité vraie. Nous relevons à ce propos
un mot de Wernle qui nous paraît d'une justesse frappante :

Toute vraie science a pour principe une foi, la foi en la vérité
comme en une réalité absolue et éternelle (p. 17). La troisième
condition enfin est de nature toute pratique : il faut qu'outre la
liberté d'appréciation que réclame la science et qui est inséparable

de la poursuite de la vérité, le théologien n'oublie jamais
qu'il est au service de ses frères, au service de l'Eglise, un



56 HENRI DU BOIS

ministre, c'est-à-dire un serviteur, non un maître, et qu'il se

garde de froisser, sous prétexte de sincérité, des sentiments et
des convictions respectables : une règle de sagesse chrétienne et
de tact qui mérite d'être sérieusement méditée. Ici l'auteur
traite les questions délicates qui se posent pour les serviteurs
de l'Eglise là où existe une confession de foi à laquelle ils
doivent souscrire. Grâce à Dieu elles ne se posent pas pour nous
et nous espérons qu'elles ne se poseront jamais, parce que nous
voulons être et rester sur le terrain de l'histoire évangélique et
non sur celui de la dogmatique.

Wernle divise la théologie en trois branches essentielles :

théologie historique, systématique et pratique. Nous avons fait
remarquer déjà la simplicité de cette division, qui comporte
assurément plusieurs sous-titres, mais qui les réunit dans une
heureuse unité. Cependant, nous aurions à faire à ce point une
observation qui nous paraît avoir une certaine importance.
Quoique Wernle ait rajeuni l'encyclopédie, il en a conservé le
schéma traditionnel, en vertu duquel on divise la théologie en

un certain nombre de disciplines exactement parallèles, et l'on
place en conséquence la théologie pratique sur le même pied
que les autres, alors qu'il y aurait en réalité une différence
profonde et capitale à établir entre elle et ce que nous appellerons

la théologie didactique. Celle-ci a pour objet la religion
considérée en elle-même, comme un sujet d'étude, alors que la
théologie pratique a pour objet les moyens de créer ou de

développer la vie religieuse, et qu'elle est un art plutôt qu'une
science. Il y aurait ainsi à distinguer d'abord dans l'encyclopédie

deux parties essentielles et essentiellement différentes de

la théologie, savoir la théologie didactique et la théologie pratique,

pour classer après cela dans la première les branches
diverses qui sont plus spécialement du domaine du savoir.
Nous ne connaissons que Frédéric Godet qui ait fait jusqu'ici
cette remarque (dans un passage du Rulletin théologique de la
Revue chrétienne de i863) et proposé cette correction à apporter
à la disposition usuelle de l'encyclopédie, en donnant, à tort il
est vrai, à ce que nous appelons la théologie didactique le nom
de théologie spéculative.

Le premier chapitre est consacré à la théologie historique. Il



UNE INTRODUCTION A L'ÉTUDE DE LA THÉOLOGIE ?TJ

s'ouvre par quelques remarques générales dont il faut relever
l'importance. La première a trait à la nature de la religion que
l'auteur caractérise comme une vie de relation avec Dieu, qu'il
faut se garder de confondre avec une certaine manière de
comprendre ou de formuler cette relation. Sa pensée se résume à

cet égard dans ces mots : la religion est bien moins une

croyance qu'une vie : Die Religion ist weit weniger eine Denkform

als eine Lebensform (p. 48). Cette pensée, qui était déjà
l'idée dominante de la théologie de Schleiermacher, ne peut pas
être trop nettement soulignée parce qu'elle est absolument
vraie et ensuite parce qu'elle est de nature à écarter de
nombreux malentendus, en tout cas celui qui consiste à identifier
lar eligion avec une certaine dogmatique. —La seconde remarque
porte, non sur la religion elle-même, mais sur la manière
de la traiter ; nous pouvons la formuler ainsi : pour comprendre

la religion et les religions, il faut avoir le sens religieux.
Pour celui à qui il manque, les souvenirs des religions
d'autrefois ou les rites et les formes des religions d'aujourd'hui
ne représentent qu'une collection de curiosités. Celui qui le
possède comprend la vie qui a animé ces formes parfois étranges ou
repoussantes, et sait reconnaître la part de vérité qui se cache —
ou se révèle —, dans toute religion, en vertu de ce que Wernle
appelle ce le parallélisme des religions », illustré par quelques
frappants exemples empruntés à la religion de l'Inde (v. les
Psaumes védiques cités p. 67). — Enfin, et c'est la troisième

remarque, il y a deux manières de considérer et de juger les

religions étrangères à la nôtre. Il y a celle qui consiste à les
condamner comme des religions fausses, à côté desquelles il
n'y en a qu'une seule vraie, c'est ce que Wernle appelle le point
de vue du missionnaire, que nous pourrions illustrer par le

jugement que Paul a porté sur le paganisme dans Rom. I.
U y a, à côté de celle-là, celle qui consiste à reconnaître ce

qu'il y a de vrai, nous dirions volontiers de nécessaire, en elles,
ce que Wernle appelle le point de vue de l'historien (p. 60).
Nous distinguerions de préférence ces deux conceptions comme
étant, d'une part, le point de vue pratique, qui est celui du combat,

mais qui ne tient pas compte de tous les éléments de la
question, et de l'autre, le point de vue théorique qui corrige ce

que l'autre a nécessairement d'exclusif et d'incomplet.



58 HENRI DU BOIS

Ces remarques faites, la théologie historique comprend
d'abord, dans la pensée de l'auteur, un exposé sommaire de

l'histoire des religions, à partir des peuples primitifs, pour
s'arrêter à la religion d'Israël dans ses phases diverses et avec ses

documents dans le canon de l'Ancien Testament, — puis à la

religion chrétienne avec le Nouveau Testament. Nous sommes
ici sur le terrain de la critique et de l'exégèse. A ce point il y
a entre autres deux questions à noter, l'une qui appartient en
même temps à l'histoire et à la dogmatique, celle de l'inspiration
des livres bibliques, l'autre, celle de la formation du canon des

Saintes Ecritures de l'Ancien et du Nouveau Testament.
Relativement à la première, il taut remarquer que la doctrine de

l'inspiration telle que la dogmatique traditionnelle la connaît et

que l'Eglise l'a empruntée à la Synagogue, est étrangère aux
livres de l'Ancien Testament, auxquels on l'a appliquée d'abord,
et que l'étude des écrits bibliques en général prouve qu'elle
n'est pas d'accord avec la réalité. Il nous suffit de reconnaître
dans l'Ancien et dans le Nouveau Testament les documents
primitifs de la religion d'Israël et de la religion chrétienne, et par
là de la révélation divine dans ces deux formes successives de

la pensée religieuse. Relativement à la seconde question, nous
relevons en particulier deux points : c'est d'abord ce qui
concerne la valeur du texte masorétique, qu'on a considéré
longtemps, à cause de son antiquité présumée, comme intangible,
mais qui a en réalité une origine relativement récente (le 11e siècle

après J.-C.) et qu'il ne faut par conséquent pas hésiter à

corriger par tous les moyens dont la science dispose, et surtout
par la comparaison avec les anciennes traductions, notamment
celle des lxx, malgré les problèmes divers que soulève sa

composition. C'est ensuite l'affirmation de l'importance de la critique
du texte pour le Nouveau Testament, une branche d'étude
aisément négligée, mais indispensable pour quiconque veut arriver
à la connaissance exacte du texte primitif et de la pensée des

auteurs (p. 128).
C'est ici le lieu de parler des droits de la critique historique

appliquée aux écrits bibliques, droits souvent contestés au

nom d'une tradition qu'on identifie avec la vérité religieuse.
Ces droits, Wernle les affirme, et nous avec lui, au nom de

la vérité ou, si l'on veut, de la sincérité scientifique. L'his-



UNE INTRODUCTION A L'ÉTUDE DE LA THEOLOGIE 5$

toire critique est l'histoire vraie, tandis que l'histoire mise au
service de notions préconçues, quelles qu'elles soient, n'est plus
de l'histoire mais de la fantaisie : il faut le redire souvent et le

répéter en particulier à ceux qui entrent dans la carrière des

études, quand ils s'étonnent ou qu'ils s'effraient de certains
résultats de la science en désaccord avec la tradition. Il y a

sans doute une critique exagérée qui donne des hypothèses

pour des certitudes ou qui obéit à des préjugés dogmatiques, ce

qui n'est pas plus scientifique que le traditionalisme le plus
étroit, mais la critique en elle-même, inséparable de toute étude

historique sérieuse, n'est pas autre chose que la recherche
consciencieuse de la vérité et, par conséquent, le devoir de l'homme
de science.

Après les écrits bibliques, objets de la critique et de l'exégèse,
leur contenu, objet de la théologie biblique. Nous nous
bornons au contenu du Nouveau Testament : il se résume en deux

mots, en deux noms, Jésus et Paul. Sur la personne et l'œuvre
de Jésus-Christ, Wernle a publié, sous le simple titre Jesus, un
fort beau livre (i), dont nous voudrions recommander la lecture
à tous ceux que ce grand sujet intéresse. Il paraîtra sans doute

trop critique, trop moderne, pour employer le terme à la mode,
aux traditionalistes, trop fidèle à la tradition à ceux qui veulent

du très moderne : c'est à notre avis le meilleur éloge à en
faire et la preuve qu'il est bien près d'être parfait. En y
renvoyant ceux qui lisent notre trop rapide étude, nous nous
bornons à relever, dans ce chapitre, deux questions : la première
est celle de la biographie de Jésus, la seconde celle de son
enseignement. — Et d'abord, la biographie de Jésus. On sait
combien on a écrit de eeVies de Jésus», et cela jusqu'à une
époque toute récente où la psychologie a été parfois chargée de

remplacer le sens historique. Or, il nous paraît qu'en l'état de

nos connaissances, avec les données fragmentaires que nous
fournissent les évangiles synoptiques, pour ne pas parler de

celles, non moins fragmentaires, de l'évangile de Jean, il n'est

pas possible d'écrire vraiment une Vie de Jésus : il doit nous
suffire de connaître sa pensée et quelques événements principaux

de sa carrière. Telle est, avec un peu moins de précision

(1) Jesus, von D. Paul Wernle, Professor an der Universität Basel.

Tübingen, Mohr, 1916.



6o HENRI DU BOIS

peut-être, l'opinion de Wernle. Après avoir fait remarquer les

lacunes que présentent nos documents bibliques et la difficulté
qu'il y a à arriver à un résultat scientifiquement certain sur
maint point de détail, il ajoute: ce A mon avis, il faut renoncer
» à pénétrer et à vouloir expliquer, avec les moyens dont nous
» pouvons disposer et les ressources de la science, les mystères
» d'une âme comme celle de Jésus, qui dépasse de si haut la
» moyenne des âmes. Il n'y a, pour s'en croire capables, que
» des ignorants ou tout au plus des demi-savants » (p. i64). —
La seconde question est celle qui a trait à la pensée et à

l'enseignement de Jésus, tels que nous pouvons les connaître par
une étude attentive et impartiale des documents bibliques. Par
ces documents nous entendons les évangiles synoptiques, c'est-
à-dire la tradition apostolique sous sa forme populaire et objective,

tandis que dans l'évangile de Jean elle se présente sous
une forme théologique et comme traduite dans la pensée et avec
le vocabulaire de l'auteur. Ceux-là seuls peuvent nous fournir
les données de fait dont nous avons besoin, quand même, ici
déjà, la pensée personnelle des auteurs peut avoir exercé quelque

influence sur leur rédaction et plus ou moins coloré l'image
de leur héros. Dans ces données il y a à relever les points
suivants : i° l'importance que Jésus attribue à l'eschatologie, mais
en montrant par là qu'il entend que ses disciples, au lieu de se

laisser absorber ou écraser par les misères du temps présent,
regardent avec courage dans l'avenir et travaillent à préparer
l'avènement glorieux du règne de Dieu ; 2° le caractère
rigoureusement moral des conditions d'entrée dans le royaume de

Dieu: «Vous les reconnaîtrez à leurs fruits» (Matth. vu, 16) ;

3° l'affirmation, de la part de Jésus, de la souveraineté absolue
de Dieu, auquel il entend obéir, du secours duquel il a besoin
et dont il déclare sans hésiter qu'il est cele seul bon» (Marc x,
i8) : il y a là certainement une correction importante à apporter
à la christologie traditionnelle ; 4° enfin, la certitude non moins
formelle qu'a eue Jésus d'apporter aux hommes la présence et
la vie de Dieu, selon la parole de Paul : ce Dieu était en Christ »

(a Cor. v, 19).

Après Jésus, Paul. Il n'est pas nécessaire de rappeler qu'un
des grands problèmes de la théologie du Nouveau Testament
est celui des rapports à établir entre l'enseignement de Jésus et



UNE INTRODUCTION A L'ÉTUDE DE LA THEOLOGIE 6l

celui de l'apôtre. Est-ce bien la même religion... d'un côté,
foncièrement pratique, de l'autre essentiellement dogmatique, d'un
côté la parabole de l'enfant prodigue, de l'autre, l'affirmation
que le pécheur ne peut être sauvé que par le sacrifice de la
croix et peut-être en vertu de la substitution de Christ au
coupable Quel rapport y a-t-il entre le Christ des synoptiques et
la christologie de Paul? Nous ne pouvons pas énumérer, avec
Wernle, tous les essais de solution du problème et toutes les

questions qui s'y rattachent. Nous devons nous contenter de

signaler ce qui nous paraît ici le point capital, c'est que la pensée

de Paul est avant tout, non pas, comme on le répète si

souvent, une théologie, mais l'expression de ses expériences
religieuses, et se résume en deux mots : perdu sans Christ,
sauvé en lui pour le temps et pour l'éternité (p. 189). Cette
affirmation toute pratique de sa conscience et de son cœur, qu'il
a exprimée au moyen du vocabulaire qui lui était familier et
selon les besoins de la polémique qu'il soutenait, on l'a
transformée en un système, et elle est devenue, contrairement à sa

propre pensée, une orthodoxie (p. 191). Il faut insister sur le

fait que les épîtres de Paul ont avant tout un but pratique, et

que la théologie, dont il y a assurément chez lui de nombreux
éléments, et même des éléments qui ne sont pas toujours
rigoureusement conformes les uns aux autres, n'est pour lui qu'un
moyen d'exprimer sa pensée et non point le but qu'il poursuit.
On peut faire une observation toute pareille à l'égard de l'évangile

de Jean : il est le témoignage rendu à la puissance et aux
bienfaits de Jésus-Christ par une âme chrétienne, instruite à

l'école d'Alexandrie, dont l'Eglise a aussi dénaturé la pensée en

en faisant un compendium de dogmatique.

Nous sommes arrivés ici au point où la théologie biblique
touche à l'histoire ecclésiastique, dont il ne faut pas séparer ce

qu'on continue à appeler, par tradition mais à tort, l'histoire
des dogmes, alors qu'il s'agit de l'évolution générale de la pensée

religieuse dans la société chrétienne. Ici l'auteur passe
successivement en revue l'Eglise primitive, la scolastique, la
Réformation, l'époque moderne, tout un cours d'histoire en raccourci,
mais en un raccourci extrêmement riche et suggestif.

Dans l'époque primitive, nous notons : i° la naissance de



6a HENRI DU BOIS

l'Eglise, qui n'a pas été fondée par Jésus-Christ, mais qui, ainsi

que Wernle le fait remarquer, a été le seul moyen, moyen
imparfait comme toute œuvre humaine, mais nécessaire, de

conserver à l'humanité la connaissance de l'histoire évangélique
et la foi chrétienne. 2° Les débuts de la philosophie chrétienne,
dans la polémique avec le gnosticisme et en particulier dans les

travaux de Clément d'Alexandrie et d'Origène. 3° L'œuvre de

Constantin : ici on éprouve un vrai plaisir à enregistrer la pensée

d'un véritable savant, qui a su comprendre la grandeur de
Constantin malgré bien des faiblesses, et dont les appréciations
font un heureux contraste avec certains jugements singulièrement

partiaux, tels qu'on les trouve, par exemple, dans l'Histoire

des trois premiers siècles de l'Eglise chrétienne, d'Ed. de
Pressensé (i). 4° La naissance et le développement du
monachisme, qui, avec des hommes comme Basile de Cesaree, a sauvé
le christianisme au moment où il allait être envahi par les
souvenirs du paganisme et par une mondanité croissante : die

Rettung des Christentums aus der gänzlichen Verweltlichung
(p. 22o). Enfin, 5° Augustin, dont la connaissance, la lecture
de ses Confessions, en particulier, doivent avoir une place
essentielle, indispensable même, d'après Wernle, dans les études
de tout théologien.

Au moyen âge, où le catholicisme fête ses triomphes, mais où
s'annonce déjà l'émancipation de la tutelle de l'Eglise (p. 238),
il faut relever la grande idée qui s'exprime dans la papauté,
surtout dans les plus distingués de ses représentants, un
Grégoire vu et un Innocent m. Cette idée est celle du royaume
de Dieu, qu'alors sans doute on identifie à tort avec l'Eglise,
mais qui est celle d'un royaume supérieur aux états terrestres,
aux nationalités et aux gouvernements humains : Gottesreich
und Weltreich ist der Gegensatz (p. 23o). Ici encore on éprouve
une vraie jouissance à entendre parler l'historien, qui veut et qui
sait être juste, même envers des adversaires, et qui donne ainsi
un exemple de cette impartialité scientifique qu'on ne saurait
trop recommander aux théologiens.

A l'époque de la Réformation il faut signaler la caractéristique
pénétrante des trois grands réformateurs, Luther, Zwingli et

(i) E. db Pressbnsk, Hiitoire des trois premiers siècles de l'Eglise
chrétienne. 6 vol. Paris, 1808-1877.



UNE INTRODUCTION A L'ÉTUDE DE LA THEOLOGIE 63

Calvin, auxquels on sait que Wernle vient de consacrer trois
remarquables monographies, sous le titre général : Der evangelische

Glaube nach den Hauptschriften der Reformatoren (i).
Luther, que le sentiment profond du péché a conduit à la croix,
une âme de héros, de poète et d'enfant tout à la fois, — Zwingli,

trop souvent méconnu en dehors des étroites frontières de

notre Suisse, un géant de la pensée dans sa théologie spéculative,

dont la logique ne recule pas devant les conséquences les

plus audacieuses des principes qu'il pose, et dans les plans, non
moins audacieux, de ses conceptions politiques, — Calvin, moins
primesautier peut-être que Luther et Zwingli, mais homme
d'une volonté inflexible dirigée par un esprit d'une admirable
clarté, qui a imprimé le sceau de sa pensée au protestantisme
de France, d'Ecosse, d'Angleterre, de Hollande, sans parler de

Genève, et a groupé autour de son nom les membres épars de

l'Eglise nouvelle, ce Nous sommes heureux, écrit Wernle, de

n'être plus sous sa férule, mais qui sait ce que nous serions
sans l'œuvre qu'il a faite et sans l'ardeur de son dévouement

pour la cause de Dieu» (p. 25i).
A l'époque moderne, au sein de l'histoire contemporaine, où

la renaissance du christianisme, après l'indifférence railleuse du
xvme siècle, a donné un éclatant témoignage de sa puissante
vitalité, on s'arrête naturellement devant les noms de Kant et
de Schleiermacher, le premier, le héros de la pensée morale,
qu'il n'est pas permis à un théologien de ne pas connaître, le
second, le rénovateur de la théologie, de la pensée duquel nous
vivons encore et dont vivent ceux-là même qui croient avoir
échappé à son influence : Schleiermacher ist für uns heute ein
Gegenwärtiger (p. 274). A ce propos nous signalons comme
digne d'être particulièrement prise en considération l'observation
très juste que fait l'auteur au sujet du progrès qui s'est accompli

dans la pensée du grand théologien entre la publication de

ses ce Discours sur la religion», dont l'inspiration est spinoziste,
et celle de sa <e Dogmatique », dont l'inspiration est franchement
chrétienne. A remarquer aussi ce que l'auteur dit, avec le jugement

impartial qui le distingue, des écoles actuelles de théologie,
et le regard sérieux et ferme qu'il jette, au terme de cette étude

(1) Tübingen, Mohr, 1918-19.



64 HENRI DU BOIS

historique, sur le triste chaos dans lequel s'agite l'humanité
contemporaine. Il résume sa pensée dans un adage de Calvin,
dont les chrétiens devraient faire leur devise : Per mediam
desperaiionem prorumpere convenit, ce que nous traduisons
librement ainsi: cell faut toujours espérer» (p. 292).

Après la théologie historique, la théologie systématique. Chacun

sait qu'elle comprend deux disciplines essentielles, la
dogmatique, à laquelle Wernle rattache l'apologétique, et la
morale : c'est une division traditionnelle qui répond, d'ailleurs,
à la nature du sujet. Dans la dogmatique, il s'agit pour le
penseur chrétien de se rendre compte de sa foi, mais il faut
remarquer que le nom qu'on donne à cette discipline est un peu
malheureux : il provient, comme celui d'histoire des dogmes,
d'une conception de la religion qui n'est plus la nôtre et d'après
laquelle on l'envisage comme consistant en un certain nombre
de ce dogmes » ou de propositions sanctionnées par l'Eglise. La
théologie allemande a adopté, depuis Schleiermacher, une
désignation beaucoup meilleure, celle de Glaubenslehre ; elle est
malheureusement intraduisible dans notre langue et il faut nous
contenter d'une étiquette de convention, qui ne répond que de

loin aux matières traitées. — Au début de ce chapitre, Wernle
place quelques considérations générales empruntées à la philosophie

de la religion, que nous avons déjà rencontrées sous une
forme un peu différente dans le chapitre de la théologie historique,

mais qui ont une place nécessaire, à titre d'introduction,
dans celui de la dogmatique. Il s'agit de la nature (Wesen) de

la religion en général, puis de celle de la religion chrétienne et
enfin de celle du protestantisme. Sur le premier point, Wernle
rappelle que la religion est avant tout une vie, une fonction sui
generis de l'esprit humain, qu'il faut se garder de confondre
avec la science de la religion ; sur le second, il définit le
christianisme comme étant la puissance de Dieu réalisée dans la
personne de Jésus : Die göttliche Macht in der Person Jesu
(p. 32o) ; sur le troisième enfin, il caractérise le protestantisme
dans son ensemble, malgré les phases et les formes diverses
qu'il a traversées, comme étant le christianisme paulinien.

Nous ne nous arrêtons pas à ce que l'auteur dit, en passant,



UNE INTRODUCTION A L'ÉTUDE DE LA THÉOLOGIE 65

du catholicisme. Nous pourrions rappeler ce que nous avons dit
ailleurs du jugement impartial qui sied au vrai savant et dont
Wernle est un constant exemple : nous nous bornons à noter
cette observation, c'est que pour juger sainement du catholicisme,
il ne faut pas seulement l'étudier dans ses erreurs ou dans ses

faiblesses, mais aussi dans les meilleurs de ses représentants,
un Augustin autrefois, un Newman au xixe siècle.

Quant à la dogmatique elle-même, elle a pour tâche d'exprimer

la foi du chrétien, spécialement du chrétien protestant,
d'une manière conforme aux lois de la pensée, ou, si l'on veut,
de donner au chrétien protestant la conscience de sa foi (p. 3g8).

Or la foi chrétienne et, par conséquent la dogmatique, a pour
source et pour norme l'Evangile, tel que nous pouvons nous
l'approprier par notre expérience et le comprendre par la pensée

(p. 345). Nous n'avons pas d'objections graves à faire à cette
formule, cependant elle nous paraît manquer quelque peu de

précision et partant de clarté. Il vaudrait mieux dire, nous
semble-t-il, en distinguant d'une manière plus nette les divers
éléments de la question, que l'objet de la dogmatique est l'expérience

religieuse du chrétien, dont la norme est fournie par les

écrits bibliques, en particulier par ceux du Nouveau Testament,
et dont la forme est conditionnée par l'histoire.

Nous ne pouvons pas énumérer en détail les paragraphes de la

dogmatique, avec les problèmes qu'ils soulèvent. Ils peuvent,
d'ailleurs, se résumer en trois mots : Jésus-Christ, Dieu et l'homme.
Dans le premier de ces chapitres généraux, Wernle insiste sur la
pensée que la foi en Jésus-Christ doit être et rester toujours le

premier objet de toute dogmatique chrétienne : Wirklich ernst
machen mit Jesus, das muss die Losung unseres Christentums sein

(p. 356). Mais il faut se garder de confondre cette foi avec une
christologie particulière : la meilleure christologie sera toujours
celle qui rendra le mieux compte de ce que Jésus-Christ est

pour nous. Il faut naturellement relever ici les deux grands faits
de la mort et de la résurrection du Christ dont l'importance
pour l'ensemble de son œuvre ne peut échapper à aucun chrétien.
Seulement il ne faut pas confondre l'œuvre salutaire et
mystérieuse du sacrifice de Jésus-Christ avec une certaine théologie
de la rédemption, et il ne faut pas davantage confondre la



66 HENRI DU BOIS

résurrection avec le retour à la vie de son corps matériel, alors
qu'elle est l'expression de la réalité de son existence personnelle
et du triomphe de son œuvre (p. 36o).

Dans le second chapitre, Wernle, après avoir rappelé les

solutions opposées que l'optimisme et le pessimisme cherchent à

donner du ce problème de Dieu », les montre conciliés dans la
confiance de l'enfant de Dieu en son Père céleste révélé par
Jésus-Christ. — C'est là également que l'on trouve la solution
des grandes questions de la doctrine du salut, des questions de

la rédemption et de la sanctification, ce Le facteur essentiel dans
la vie du racheté, c'est la confiance au Père céleste, au Dieu
de la grâce, qui vient à nous en Jésus-Christ, et la vie du
Père céleste devenant notre vie pour se manifester dans les
bonnes œuvres » (p. 371).

Il reste un mot à dire de l'espérance chrétienne, de l'eschatologie

pour employer un terme d'école, dont on sait quelle grande
place elle occupe dans les évangiles et dans le christianisme
primitif et quels problèmes elle pose à notre esprit. La pensée
de Wernle est celle-ci, et nous croyons qu'il est difficile de
mieux dire : Il faut distinguer dans l'eschatologie du Nouveau
Testament et en particulier dans les enseignements eschatologiques

de Jésus, la forme et le fond : la forme est celle de

l'époque, celle que pouvait fournir le vocabulaire du temps, un
vocabulaire qui ne peut plus être le nôtre ; le fond, c'est
l'affirmation certaine que la victoire appartient à Dieu et que le
chrétien doit y coopérer de son côté sans se lasser.

Arrivé là, Wernle traite, dans une section spéciale, l'apologétique,

considérée comme une partie ou, si l'on veut, comme une
dépendance de la dogmatique. Mais il se présente sur ce

point une question de méthode sur laquelle il nous paraît utile
d'attirer l'attention, en la formulant d'une manière tout à fait
précise. Cette question, la voici : L'apologétique constitue-
t-elle une discipline de la théologie, c'est-à-dire uno science pour
elle-même? A cela nous répondons sans hésiter: Non, parce que
la défense du christianisme n'est point un objet unique à

traiter en l'exposant suivant les lois de la logique, mais doit
porter nécessairement sur des points divers qui varient avec les

époques et supposent également des méthodes diverses. Il ne

peut pas y avoir une apologétique, mais des morceaux apologèti-



UNE INTRODUCTION A L'ÉTUDE DE LA THÉOLOGIE 67

ques, savoir la réfutation des diverses attaques dirigées contre la
religion, une réfutation qui peut trouver sa place à propos de

tous les paragraphes de la dogmatique. Elle n'est pas une science
à part, à côté de la dogmatique, mais une manière de traiter
les questions qui font l'objet de celle-ci. Il nous paraît que c'est
aussi la pensée de notre auteur, mais il a laissé à ses lecteurs
le soin de la deviner plutôt qu'il ne l'a explicitement formulée.

A propos d'apologétique il signale quatre adversaires de la foi
chrétienne contre lesquels les droits de celle-ci doivent être
défendus. Ces adversaires sont : le positivisme, qui n'en appelle
qu'à l'expérience sensible ; le naturalisme qui entend expliquer
l'esprit par la nature, et qui se présente souvent sous la forme
de l'évolutionisme, en oubliant que chacun des degrés de

l'évolution suppose un commencement nouveau ; puis, ce qu'il
appelle l'illusionisme, qui ne voit dans la religion, à la manière
de Feuerbach, que l'expression des désirs ou des craintes de

l'homme ; enfin la théorie qui nie la supériorité du christianisme
en lui refusant le caractère d'une religion définitive et absolue.
Il s'agit ici d'une question délicate, soulevée par l'école moderne
connue sous le nom de religionsgeschichtliche Schule, une
appellation que nous ne réussissons pas à traduire correctement,
savoir la question de l'absoluité du christianisme à laquelle on
sait que le professeur Troeltsch, le chef de l'école, a consacré

un ouvrage spécial (i), et plus d'un chapitre de ses écrits. La
solution du problème nous paraît être donnée tout entière dans
cette simple constatation, que nous ne voyons aucune possibilité
de connaître Dieu d'une manière plus parfaite qu'en Jésus-Christ.
Ainsi, dit Wernle, l'apologétique en revient à l'expérience, c'est-à-

dire à l'expérience du chrétien qui se résume en deux mots :

Jésus et ses bienfaits : Jesus und seine Gaben (p. 422).
A côté de la dogmatique se place naturellement la morale,

pour laquelle nous préférerions l'appellation famiiière à la langue

allemande, mais insolite dans notre idiome, d'ce éthique »,

parce qu'elle indique mieux le caractère de la discipline dont il
s'agit que le nom de morale, qui semble la rabaisser au rang
d'un recueil de préceptes ou de règles de conduite. — Wernle

(1) Ernst Trœltsch. Die Absolutheil des Christentums und die
Religionsgeschichte, Tübingen, 1902.



68 HENRI DU BOIS

commence par montrer les difficultés spéciales qu'on rencontre
dans la tractation du sujet. Ces difficultés consistent essentiellement

dans les divergences qui existent soit parmi les hommes

en général quant aux notions du bien et du mal, soit entre les

moralistes quant à la notion de la morale elle-même — il suffit

de rappeler les écoles rivales des Stoïciens et des Epicuriens,
— soit entre les théologiens, car il y a une morale catholique et
une morale protestante. En outre, puisqu'il s'agit de théologie,
l'on peut se demander s'il n'y a pas une secrète contradiction
entre la religion et la morale, la religion supposant la dépendance

absolue de l'homme à l'égard de Dieu, et la morale

supposant au contraire la liberté de l'homme. La première tâche

sera donc de poser des principes qui permettent de s'orienter
au milieu de ces conceptions diverses, de marquer la place de

la morale chrétienne et de montrer quel en doit être le caractère.
Pour cela, l'auteur distingue trois espèces de morales : la morale
de la nature, fondée uniquement sur les instincts naturels, qui
se présente sous la forme de l'eudémonisme et de l'utilitarisme,
ce qui implique en réalité la négation de la distinction du bien et
du mal pour lui substituer celle de l'utile et du nuisible, — la
morale du devoir, des unbedingten Sollens (p. 4^9), qui suppose la
liberté de la volonté en dépit de la faiblesse humaine, — et la
morale chrétienne. Celle-ci se distingue de la morale philosophique

par un double caractère : elle est religieuse dans sa forme,
et quant au fond, elle met à la place du devoir impersonnel la
volonté de Dieu, en assurant ainsi à l'homme sa véritable
dignité, parce qu'elle l'appelle à entrer en relations personnelles
avec Dieu (p. 4°7)- — Cependant on peut se demander si les

droits de la morale chrétienne ne sont pas contestables : que
faut-il penser, en effet, de ce qu'on appelle la morale indépendante,

et aussi de l'affirmation, souvent répétée à l'époque
actuelle, de la faillite du christianisme? A propos de la première
question, Wernle fait remarquer, avec infiniment de raison,
qu'il faut distinguer entre deux manières de considérer la
morale indépendante : lorsqu'elle est fondée sur la volonté
sérieuse du bien, elle est une religion qui s'ignore elle-même,
car on ne peut vouloir vraiment le bien sans croire aux choses

invisibles : Es gibt kein Tun des Guten in aller Welt, das
nicht aus dem Glauben an das Unsichtbare geboren wäre



UNE INTRODUCTION A L'ÉTUDE DE LA THÉOLOGIE 69

(p. 466) ; en revanche lorsqu'on n'a voulu fonder la morale que
sur des données scientifiques, elle a toujours fini par faire un
misérable fiasco. — Quant à la faillite du christianisme, elle
est le fait, non du christianisme lui-même, mais avant tout, des

fautes des chrétiens, car jamais on ne pourra proposer à

l'humanité un idéal plus élevé que celui de l'Evangile.
Après ces questions générales, l'auteur passe en revue celles

de la morale spéciale. Nous devons renoncer à les énumérer
toutes, mais nous voulons au moins signaler deux points
importants. C'est d'abord un mot excellent à l'égard de la
souffrance et sur le devoir de l'accepter avec obéissance à

l'exemple de Jésus-Christ, comme étant la volonté de Dieu,
contraste frappant et heureux avec une doctrine qui entend
bannir la souffrance de la vie du chrétien comme si elle était
indigne de Dieu (p. 471)- — C'est ensuite le chapitre très
développé, dont les circonstances actuelles justifient l'étendue,
relatif à la question sociale. Nous y relevons d'abord le devoir
recommandé à tout chrétien de travailler dans la mesure de ses

forces à améliorer les conditions de la vie sociale, — mais aussi
l'erreur que l'on commet, lorsque, avec un certain socialisme
chrétien (ainsi Kutter, p. 4°.5), on identifie le règne de Dieu
annoncé par Jésus-Christ avec la société nouvelle que l'on
compte créer, — et l'erreur, non moins grave, qui consiste à

vouloir concilier le christianisme avec l'égoïsme qui place son
idéal dans le bien-être et qui, pour le réaliser, fait appel, avec
une méconnaissance puérile de la réalité, à la lutte des classes

comme si toutes les classes de la société n'avaient pas les mêmes

devoirs et ne devaient pas travailler à la même œuvre.
Nous arrivons à la théologie pratique où l'auteur parle de

l'Eglise, du pasteur et de son œuvre, du culte, de l'instruction
religieuse, de la mission chez les païens. Ne pouvant tout dire,
nous attirons l'attention sur les points suivants : i° L'affirmation
que, si l'Eglise devait naître nécessairement de la prédication
apostolique, elle a manqué gravement à sa mission lorsqu'elle
a confondu l'Evangile avec les formutes d'une confession de foi
et qu'elle a oublié que la vraie foi est inséparable de la charité
et de l'espérance, c'est-à-dire des devoirs essentiels de la vie
morale. 2° La définition du pasteur, qui ne doit en aucune
manière être considéré comme un prêtre, ni comme possédant



70 HENRI DU BOIS

seul la vérité — sa parole n'est pas la parole de Dieu —, mais
comme un témoin de l'Evangile et un serviteur de Jésus-Christ,
et qui, par conséquent, ne doit jamais être un homme de parti,
qu'il s'agisse de partis politiques ou théologiques : Man kann
nicht Jünger Jesu und Parteimensch sein (p. 529). 3° Le passage
d'une délicieuse ironie en même temps que d'un profond sérieux,
où est caractérisée la tendance qui veut être moderne à tout prix,
et qui tout en prétendant à une complète indépendance ne fait
souvent que répéter sans le comprendre un mot d'ordre donné.
Le pasteur, dit Wernle, doit connaître et savoir comprendre
ce mouvement, mais cela ne veut pas dire qu'il doit s'y inféoder,
l'admirer dans ce qu'il a de maladif, et donner dans des

extravagances, qu'on décore du nom de modernité, et epii ne sont

qu'un signe de décadence (p. 54g). 4° Les observations excellentes

que fait l'auteur sur le ministère des laïques, inauguré déjà en

une certaine mesure dans les Eglises réformées, et sur le ministère

féminin. 5° Les observations non moins excellentes qui
concernent la prédication : ce On entend parfois, dit-il, des

» sermons qui traitent de questions politiques ou sociales et qui
» continuent en chaire les polémiques des journaux ou les discus-

» sions des assemblées populaires. Cela peut avoir, ici ou là,
» quelque utilité, mais en tout cas, ce n'est plus un culte. Tout
» sermon doit prêcher Dieu et Jésus-Christ ; quand même le

» nom de Jésus-Christ n'y figurerait pas, il ne doit rien y
» avoir dans la prédication qui ne soit orienté vers Jésus-Christ
» (p. 557-558). » A quoi s'ajoute la recommandation de ne pas
prêcher seulement pour les hommes en général, pour une sorte
d'humanité abstraite, qui n'est pas là, mais pour les hommes

que le prédicateur a devant lui, avec leurs préoccupations du
moment et leurs devoirs de tous les jours. 6° Le droit et le

devoir de la mission en terre païenne, continuation de l'œuvre
du Christ ce venu pour chercher et sauver ce qui était perdu »,
affirmation encore incomplète sans doute, mais bienfaisante de

l'unité du christianisme, revanche des iniquités commises au

nom de la civilisation par les nations dites chrétiennes : c'est,
dit Wernle, presque dire un blasphème que de dire ce que sans
les missions nous devrions douter de la justice de Dieu » et

pourtant c'est parfaitement vrai (p. 568). Ici nous nous arrêtons

parce qu'il faut nous arrêter ; ce que l'auteur dit encore de



UNE INTRODUCTION A L'ETUDE DE LA THEOLOGIE 7I

l'enseignement religieux suppose, d'ailleurs, des conditions un
peu différentes, et, à ce qu'il nous semble, moins favorables

que les nôtres, mais il faut au moins, à ce propos, relever le
très sage précepte que, pour instruire avec iruit la jeunesse, il
faut rester jeune soi-même (p. 583).

Puis, nous aimons à transcrire ici, en les traduisant librement,
les dernières lignes du beau livre que nous venons d'étudier :

ce C'est avec un sentiment particulièrement sérieux et doux que
» le jeune théologien doit se préparer à sa vocation future, à

» une vocation qui réclame un complet dévouement. Elle n'est
» pas plus sainte que toute autre carrière poursuivie sous le
» regard de Dieu, mais elle confère à celui qui y entre une haute
» dignité, parce qu'elle l'appelle à éveiller et à cultiver dans les

» âmes le sens et l'amour des choses saintes » (p. 58g). Dans
ces quelques lignes, l'auteur rappelle à ses lecteurs les débuts
de son livre, écrit avant tout pour des étudiants et pour leur
servir de guide dans la vie où ils entrent, et surtout elles
caractérisent mieux que de longs développements l'esprit dans lequel
il a été écrit.

Après ce qui précède, il nous reste à essayer d'apprécier en

peu de mots l'œuvre que nous venons d'analyser. Sans parler du
souffle de piété, d'une piété très éclairée, très indépendante et
en même temps très profonde, qui l'anime, deux traits surtout
méritent d'y être relevés. C'est d'abord la richesse étonnante de

la pensée, qui suppose la connaissance de tous les problèmes,
de toutes les questions qui peuvent se présenter à l'esprit du
théologien, disons mieux, à l'esprit de tout penseur, quel qu'il
soit ; cette richesse se retrouve dans la nombreuse et riche
bibliographie, qui prouve les vastes lectures de l'auteur, et qui
est tout autre chose qu'une simple et froide enumeration de

titres de livres. C'est ensuite la probité scientifique que nous
avons eu, plus d'une fois déjà, l'occasion de faire remarquer,
cette sincérité courageuse dans la recherche de la vérité que
l'auteur ne se lasse pas de recommander à ses lecteurs, dont il
est lui-même un modèle, et qui n'est, après tout, qu'une forme
de la vertu chrétienne. Voudrons-nous, après cela, hasarder
quelques critiques, signaler quelques répétitions, peut-être
certaines longueurs, et relever deux ou trois petites lacunes, ainsi



72 HENRI DU BOIS

dans le paragraphe consacré à l'antiquité grecque, l'absence du
nom de Socrate parmi les philosophes qui ont le mieux mérité
leur nom; plus près de nous, à l'occasion de la fondation de

l'Eglise morave, celle du titre de l'ouvrage important de
Félix Bovet, Le comte de Zinzendorf (ï). Enfin nous nous demandons

s'il n'y aurait pas lieu, à propos de la théologie de

Zwingli, d'insister plus que ne le fait l'auteur sur la doctrine
de l'élection (Erwählung), qui nous paraît caractéristique pour
le réformateur de Zurich et très supérieure, quoique analogue, à

fa prédestination calviniste.
Mais nous n'avons garde de nous arrêter à ces menus détails.

Nous avons mieux à faire que cela, nous avons à dire notre
reconnaissance pour l'auteur de ce livre d'une si haute valeur,
vrai manuel complet de théologie, c'est-à-dire de la théologie
telle que nous la comprenons, que nous l'aimons et qu'elle nous
paraît répondre également aux exigences de l'esprit scientifique
et du cœur chrétien.

H. Du Bois.

(ï) 2e éd., 2 vol., Paris, i865.


	Études critiques : une introduction a l'étude de la théologie

