Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 46

Artikel: Etudes critiques : une introduction a I'étude de la théologie
Autor: Du Bois, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380059

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

UNE INTRODUCTION
A L’ETUDE DE LA THEOLOGIE

Paul WERNLE. Einfiihrung in das theologische Studium. 3¢ Ausgabe.

Tabingen, Mohr, 1921.

L’étude qu’'on va lire se propose un double but: passer en
revue les différentes questions qui se présentent & l'esprit de
tout théologien dés le début de sa carriére, et en méme
temps faire plus ample connaissance avec un homme qui, tout
a la fois par le sérieux et par l'indépendance de sa pensée,
occupe. une place éminente parmi les théologiens de tous les
pays, et de notre Suisse en particulier.

Le livre dont le titre figure en téte de ces lignes n'est pas
absolument nouveau. Publié pour la premiére fois en 1908, il
vient de paraitre en troisiéme édition sous la forme d'un volume
de prés de 600 pages, qui reprend et développe de la maniére
la plus heureuse les idées exposées daus les deux premiéres.
L’inspiration en est avant tout pratique. L’auteur a eu en vue tout
d’abord ses étudiants. Il s’est proposé de les initier a I'étude de
la théologie, et de leur montrer, en opposition avec les attaques
de la libre pensée, d’'une part, et du traditionalisme inintelli-
gent de I'autre, quelle est la valeur de la science théologique.

« Pour moi, écrit-il dans sa préface, la théologie, cultivée
» dans un esprit sérieux et avec une conscience droite, est tou-
» jours, quoi quon en puisse dire, un beau don de Dieu, et
» j'envisage comme des privilégiés ceux qui peuvent s’y consa-
» crer. Je voudrais dire a tous les jeunes gens qui liront ce
» livre : Mettez-vous a 'ceuvre avec courage, apportez-y tous vos



UNE INTRODUCTION A L'ETUDE DE LA THEOLOGIE 55

» efforts, vous ne vous en repentirez jamais» (p. x1). Nous voila
bien loin de certains dédains et des accusations que l'on sait.

Ce livre est une sorte d’encyclopédie, mais d'un genre assez
particulier. La plupart des ouvrages qui portent le titre d'Ency-
clopédie théologique ont un caractére essentiellement formel :
c’est une énumération de toutes les disciplines de la théologie,
avec l'indication sommaire des matiéres traitées dans chacune
d’elles. Celui de Wernle, au contraire, traite dans un cadre
extrémement simple, en dehors de toute nomenclature pédante,
tous les problémes de la théologie, sinon pour en donner la
solution, du moins pour en indiquer le caractére et le moyen
de les résoudre. Cela en fait l'originalité et, j'ajouterai, l'intérét
et l'utilité.

L’auteur commence par indiquer les conditions qu'il envisage
comme indispensables pour une étude fructueuse de la théologie,
et il en nomme trois, La premiére, c’est 'amour de la vérité, en
opposilion aux préjugés de toute sorte, qu’ils viennent de droite,
de gauche ou d’ailleurs; nous pourrions dire aussi: une con-
science scientifique incorruptible, ein unbestechliches Gewissen,
qui veut connaitre ce qui est vrai et non ce qui plait a tel ou
tel. Wahrheit iiber Alles (p. 4), dit-il, doit étre la devise de
tout étudiant sérieux, parce qu’elle est celle de tout penseur
honnéte, et 'on ne peut pas y insister trop en réclamant pour
les études théologiques comme pour toutes les autres une com-
plete liberté sans laquelle il n’y a point de science digne de ce
nom. La seconde condition est la piété, qui n'est en aucune
maniére contraire a I'impartialité scientifique. Le divorce quon
prétend exister parfois entre la foi et la science n’existe qu’en
apparence : elles ont, chacune, leur domaine, mais elles se ren-
contrent en ce point, qu'elles veulent, 'une et l'autre, sur des
voies diverses, saisir la réalité vraie. Nous relevons a ce propos
un mot de Wernle qui nous parait d’'une justesse frappante :
Toute vraie science a pour principe une foi, la foi en la vérité
comme en une réalité absolue et éternelle (p. 17). La troisiéme
condition enfin est de nature toute pratique: il faut qu’outre la
liberté d’appréciation que réclame la science et qui est insépa-
rable de la poursuite de la vérité, le théologien n’oublie jamais
qu’il est au service de ses fréres, au service de I'Eglise, un



56 HENRI DU BOIS

ministre, c’est-a-dire un serviteur, non un maitre, et qu'il se
garde de froisser, sous prétexte de sincérité, des sentiments et
des convictions respectables : une régle de sagesse chrétienne et
de tact qui mérite d’étre sérieusement méditée. Ici l'auteur
traite les questions délicates qui se posent pour les serviteurs
de I'Eglise la ou existe une confession de foi a laquelle ils doi-
vent souscrire. Griace a Dieu elles ne se posent pas pour nous
et nous espérons qu’elles ne se poseront jamais, parce que nous
voulons étre et rester sur le terrain de I'histoire évangélique et
non sur celui de la dogmatique.

Wernle divise la théologie en trois branches essentielles :
théologie historique, systématique et pratique. Nous avons fait
remarquer déja la simplicité de cette division, qui comporte
assurément plusieurs sous-titres, mais qui les réunit dans une
heureuse unité. Cependant, nous aurions a faire a ce point une
observation qui nous parait avoir une certaine importance.
Quoique Wernle ait rajeuni 'encyclopédie, il en a conservé le
schéma traditionnel, en vertu duquel on divise la théologie en
un certain nombre de disciplines exactement paralléles, et I'on
place en conséquence la théologie pratique sur le méme pied
que les autres, alors qu’il y aurait en réalité une différence
profonde et capitale a établir entre elle et ce que nous appelle-
rons la théologie didactique. Celle-ci a pour objet la religion
considérée en elleeméme, comme un sujet d'étude, alors que la
théologie pratique a pour objet les moyens de créer ou de déve-
lopper la vie religieuse, et qu’elle est un art plutét qu'une
science. Il y aurait ainsi & distinguer d'abord dans l'encyclo-
pédie deux parties essentielles et essentiellement différentes de
la théologie, savoir la théologie didactique et la théologie prati-
que, pour classer apres cela dans la premieére les branches
diverses qui sont plus spécialement du domaine du savoir.
Nous ne connaissons que Frédéric Godet qui ait fait jusqu'ici
cette remarque (dans un passage du Bulletin théologique de la
Revue chrétienne de 1863) et proposé cette correction a apporter
4 la disposition usuelle de 'encyclopédie, en donnant, & tort il
est vrai, & ce que nous appelons la théologie didactique le nom
de théologie spéculative.

Le premier chapitre est consacré a la théologie historique, Il



UNE INTRODUCTION A L'ETUDE DE LA THEOLOGIE 57

s’ouvre par quelques remarques générales dont il faut relever
Fimportance. La premiére a trait & la nature de la religion que
I'auteur caractérise comme une vie de relation avec Dieu, quil
faut se garder de confondre avec une certaine maniére de com-
prendre ou de formuler cette relation. Sa pensée se résume a
cet égard dans ces mots : la religion est bien moins une
croyance qu'une vie: Die Religion ist weit weniger eine Denk-
form als eine Lebensform (p. 48). Cette pensée, qui était déja
I'idée dominante de la théologie de Schleiermacher, ne peut pas
étre trop nettement soulignée parce qu’elle est absolument
vraie et ensuite parce qu’elle est de nature & écarter de nom-
breux malentendus, en tout cas celai qui consiste a identifier
lar eligion avec une certaine dogmatique. — La seconde remarque
porte, non sur la religion elle-méme, mais sur la maniére
de la traiter ; nous pouvons la formuler ainsi : pour compren-
dre la religion et les religions, il faut avoir le sens religieux.
Pour celui & qui il manque, les souvenirs des religions
d’autrefois ou les rites et les formes des religions d’aujourd’hui
ne représentent qu'une collection de curiosités. Celui qui le pos-
séde comprend la vie qui a animé ces formes parfois étranges ou
repoussantes, et sait reconnaitre la part de vérité qui se cache —
ou se révele —, dans toute religion, en vertu de ce que Wernle
appelle «le parallélisme des religions », illustré par quelques
frappants exemples empruntés & la religion de l'Inde (v. les
Psaumes védiques cités p. 67). — Enfin, et c’est la troisiéme
remarque, il y a deux maniéres de considérer et de juger les
religions étrangéres 4 la notre. Il y a celle qui consiste & les
condamner comme des religions fausses, & c6té desquelles il
n’y en a qu'une seule vraie, c’est ce que Wernle appelle le point
de vue du missionnaire, que nous pourrions illustrer par le
jugement que Paul a porté sur le paganisme dans Rom. I.
Il'y a, & c6té de celle-la, celle qui consiste & reconnaitre ce
qu’il y a de vrai, nous dirions volontiers de nécessaire, en elles,
ce que Wernle appelle le point de vue de l'historien (p. 60).
Nous distinguerions de préférence ces deux conceptions comme
étant, d'une part, le point de vue pratique, qui est celui du com-
bat, mais qui ne tient pas compte de tous les éléments de la
question, et de l'autre, le point de vue théorique qui corrige ce
que 'autre a nécessairement d’exclusif et d'incomplet.



58 HENRI DU BOIS

Ces remarques faites, la théologie historique comprend
d’abord, dans la pensée de l'auteur, un exposé sommaire de
I'histoire des religions, & partir des peuples primitifs, pour s’ar-
réter & la religion d’Israél dans ses phases diverses et avec ses
documents dans le canon de I’Ancien Testament, — puis a la
religion chrétienne avec le Nouveau Testament. Nous sommes
ici sur le terrain de la critique et de 'exégése. A ce point il y
a entre autres deux questions a4 noter, 'une qui appartient en
méme temps a l'histoire et & la dogmatique, celle de 'inspiration
des livres bibliques, I'autre, celle de la formation du canon des
Saintes Ecritures de I’Ancien et du Nouveau Testament. Relati-
vement a la premiére, il taut remarquer que la doctrine de
I'inspiration telle que la dogmatique traditionnelle la connait et
que I'Eglise I'a empruntée a la Synagogue, est étrangére aux
livres de ’Ancien Testament, auxquels on I'a appliquée d’abord,
et que l'étude des écrits bibliques en général prouve qu’elle
n’est pas d’accord avec la réalité. Il nous suffit de reconnaitre
dans I’Ancien et dans le Nouveau Testament les documents pri-
mitifs de la religion d’Israél et de la religion chrétienne, et par
la de la révélation divine dans ces deux formes successives de
la pensée religieuse. Relativement &4 la seconde question, nous
relevons en particulier deux points: c’est d’abord ce qui con-
cerne la valeur du texte masorétique, qu'on a considéré long-
temps, a cause de son antiquité présumée, comme intangible,
mais qui a en réalité une origine relativement récente (le 11e sié-
cle aprés J.-C.) et qu’il ne faut par conséquent pas hésiter a
corriger par tous les moyens dont la science dispose, et surtout
par la comparaison avec les anciennes traductions, notamment
celle des Lxx, malgré les problémes divers que souléve sa com-
position. C'est ensuite 'affirmation de I'importance de la critique
du texte pour le Nouveau Testament, une branche d’étude aisé-
ment négligée, mais indispensable pour quiconque veut arriver
a la connaissance exacte du texte primitif et de la pensée des
auteurs (p. 128).

C’est ici le lieu de parler des droits de la critique historique
appliquée aux écrits bibliques, droits souvent contestés au
nom d'une tradition qu'on identifie avec la vérité religieuse.
Ces droits, Wernle les affirme, et nous avec lui, au nom de
la vérité ou, si I'on veut, de la sincérité scientifique. L’his-



UNE INTRODUCTION A L'ETUDE DE LA THEOLOGIE 59

toire critique est l'histoire vraie, tandis que I'histoire mise au
service de notions précongues, quelles qu’elles soient, n’est plus
de I'histoire mais de la fantaisie: il faut le redire souvent et le
répéter en particulier & ceux qui entrent dans la carriére des
études, quand ils s’étonnent ou qu’ils s’effraient de certains
résultats de la science en désaccord avec la tradition. Il y a
sans doute une critique exagérée qui donne des hypothéses
pour des certitudes ou qui obéit & des préjugés dogmatiques, ce
qui n'est pas plus scientifique que le traditionalisme le plus
étroit, mais la critique en elle-méme, inséparable de toute étude
historique sérieuse, n’est pas autre chose que la recherche con-
sciencieuse de la vérité et, par conséquent, le devoir de 'homme
de science.

Aprés les écrits bibliques, objets de la critique et de 'exégéese,
leur contenu, objet de la théologie biblique. Nous nous bor-
nons au contenu du Nouveau Testament: il se résume en deux
mots, en deux noms, Jésus et Paul. Sur la personne et I'ceuvre
de Jésus-Christ, Wernle a publié, sous le simple titre Jesus, un
fort beau livre (1), dont nous voudrions recommander la lecture
a tous ceux que ce grand sujet intéresse. Il paraitra sans doute
trop critique, trop moderne, pour employer le terme a la mode,
aux traditionalistes, trop fidéle a la tradition a ceux qui veu-
lent du trés moderne: c’est 4 notre avis le meilleur éloge a en
faire et la preuve qu’il est bien prés d’étre parfait. En y ren-
voyant ceux qui lisent notre trop rapide étude, nous nous bor-
nons a relever, dans ce chapitre, deux questions: la premiére
est celle de la biographie de Jésus, la seconde celle de son
enseignement. — Et d’abord, la biographie de Jésus. On sait
combien on a écrit de a Vies de Jésusp, et cela jusqu'a une
époque toute récente ou la psychologie a été parfois chargée de
remplacer le sens historique. Or, il nous parait qu'en l'état de
nos connaissances, avec les données fragmentaires que nous
fournissent les évangiles synoptiques, pour ne pas parler de
celles, non moins fragmentaires, de I'évangile de Jean, il n’est
pas possible d’écrire vraiment une Vie de Jésus: il doit nous
suffire de connaitre sa pensée et quelques événements princi-
paux de sa carriére. Telle est, avec un peu moins de précision

(1) Jesus, von D. Paul Wernle, Professor an der Universitat Basel.
Tibingen, Mohr, 1916.



6o HENRI DU BOIS

peut-étre, I'opinion de Wernle. Aprés avoir fait remarquer les
lacunes que présentent nos documents bibliques et la difficulté
quil y a & arriver & un résultat scientifiquement certain sur
maint point de détail, il ajoute: « A mon avis, il faut renoncer
» 4 pénétrer et a vouloir expliquer, avec les moyens dont nous
» pouvons disposer et les ressources de la science, les mysteres
» d’'une dme comme celle de Jésus, qui dépasse de si haut la
» moyenne des dmes. Il n’y a, pour s’en croire capables, que
» des ignorants ou tout au plus des demi-savanis » (p. 164). —
La seconde question est celle qui a trait & la pensée et a l'en-
seignement de Jésus, tels que nous pouvons les connaitre par
une étude attentive et impartiale des documents bibliques. Par
ces documents nous entendons les évangiles synoptiques, c’est-
a-dire la tradition apostolique sous sa forme populaire et objec-
tive, tandis que dans lI'évangile de Jean elle se présente sous
une forme théologique et comme traduite dans la pensée et avec
le vocabulaire de l'auteur. Ceux-la seuls peuvent nous fournir
les données de fait dont nous avons besoin, quand méme, ici
déja, la pensée personnelle des auteurs peut avoir exercé quel-
que influence sur leur rédaction et plus ou moins coloré I'image
de leur héros. Dans ces données il y a a relever les points sui-
vants : 1° I'importance que Jésus attribue 4 I'eschatologie, mais
en montrant par la qu’il entend que ses disciples, au lieu de se
laisser absorber ou écraser par les miséres du temps présent,
regardent avec courage dans l'avenir et travaillent & préparer
lavénement glorieux du régne de Dieu; 20 le caractére rigou-
reusement moral des conditions d’entrée dans le royaume de
Dieu: « Vous les reconnaitrez a leurs fruits » (Matth. vii, 16) ;
30 I'affirmation, de la part de Jésus, de la souveraineté absolue
de Dieu, auquel il entend obéir, du secours duquel il a besoin
et dont il déclare sans hésiter qu’il est «le seul bon» (Mare x,
18) : il y a la certainement une correction importante a4 apporter
a la christologie traditionnelle ; 4° enfin, la certitude non moins
formelle qu’a eue Jésus d’apporter aux hommes la présence et
la vie de Dieu, selon la parole de Paul: « Dieu était en Christ »
(2 Cor. v, 19).

Aprés Jésus, Paul. Il n’est pas nécessaire de rappeler qu'un
des grands problémes de la théologie du Nouveau Testament
est celui des rapports a établir entre I'enseignement de Jésus et



UNE INTRODUCTION A L'ETUDE DE LA THEOLOGIE 61

celui de l'apdtre. Est-ce bien la méme religion... d’'un c6té, fon-
ci¢rement pratique, de I'autre essentiellement dogmatique, d’'un
c6té la parabole de l'enfant prodigue, de l'autre, l'affirmation
que le pécheur ne peut étre sauvé que par le sacrifice de la
croix et peut-étre en vertu de la substitution de Christ au cou-
pable ? Quel rapport y a-t-il entre le Christ des synoptiques et
la christologie de Paul? Nous ne pouvons pas énumérer, avec
Wernle, tous les essais de solution du probléme et toutes les
questions qui s’y rattachent. Nous devons nous contenter de
signaler ce qui nous parait ici le point capital, c’est que la pen-
sée de Paul est avant tout, non pas, comme on le répéte si
souvent, une théologie, mais l'expression de ses expériences
religieuses, et se résume en deux mots: perdu sans Christ,
sauvé en lui pour le temps et pour l'éternité (p. 18g). Cette
affirmation toute pratique de sa conscience et de son cceur, qu’il
a exprimée au moyen du vocabulaire qui lui était familier et
selon les besoins de la polémique qu’il soutenait, on I'a trans-
formée en un systéme, et elle est devenue, contrairement a sa
propre pensée, une orthodoxie (p. 191). Il faut insister sur le
fait que les épitres de Paul ont avant tout un but pratique, et
que la théologie, dont il y a assurément chez lui de nombreux
éléments, et méme des éléments qui ne sont pas toujours rigou-
reusement conformes les uns aux autres, n'est pour lui qu'un
moyen d’exprimer sa pensée et non point le but qu’il poursuit.
On peut faire une observation toute pareille & I'égard de I'évan-
gile de Jean: il est le témoignage rendu a la puissance et aux
bienfaits de Jésus-Christ par une &me chrétienne, instruite a
I'école d’Alexandrie, dont I'Eglise a aussi dénaturé la pensée en
en faisant un compendium de dogmatique.

Nous sommes arrivés ici au point ol la théologie biblique
touche & lhistoire ecclésiastique, dont il ne faut pas séparer ce
qu'on continue & appeler, par tradition mais a tort, 'histoire
des dogmes, alors qu’il s’agit de I'évolution générale de la pen-
sée religieuse dans la société chrétienne. Ici I'auteur passe suc-
cessivement en revue I'Eglise primitive, la scolastique, la Réfor-
mation, I'époque moderne, tout un cours d’histoire en raccoureci,
mais en un raccourci extrémement riche et suggestif.

Dans l'époque primitive, nous notons: 1° la naissance de



62 HENRI DU BOIS

I’Eglise, qui n’a pas été fondée par Jésus-Christ, mais qui, ainsi
que Wernle le fait remarquer, a été le seul moyen, moyen
imparfait comme toute ceuvre humaine, mais nécessaire, de
conserver 4 'humanité la connaissance de I'histoire évangélique
et la foi chrétienne. 20 Les débuts de la philosophie chrétienne,
dans la polémique avec le gnosticisme et en particulier dans les
travaux de Clément d’Alexandrie et d’Origéne. 3¢ L’'ceuvre de
Constantin : ici on éprouve un vrai plaisir & enregistrer la pen-
sée d'un véritable savant, qui a su comprendre la grandeur de
Constantin malgré bien des faiblesses, et dont les appréciations
font un heureux contraste avec certains jugements singuliére-
ment partiaux, tels qu'on les trouve, par exemple, dans I'His-
toire des trois premiers siécles de I'Eglise chrétienne, d’Ed. de
Pressensé (1). 4° La naissance et le développement du mona-
chisme, qui, avec des hommes comme Basile de Césarée, a sauvé
le christianisme au moment ou il allait étre envahi par les sou-
venirs du paganisme et par une mondanité croissante: die
Rettung des Christentums aus der gdnzlichen Verweltlichung
(p. 220). Enfin, 5° Augustin, dont la connaissance, la lecture
de ses Confessions, en particulier, doivent avoir une place
essentielle, indispensable méme, d’aprés Wernle, dans les études
de tout théologien,

Au moyen age, ou le catholicisme féte ses triomphes, mais ot
s’annonce déja l'émancipation de la tutelle de I'Eglise (p. 238),
il faut relever la grande idée qui s’exprime dans la papauté,
surtout dans les plus distingués de ses représentants, un Gré-
goire vir et un Innocent 1. Cette idée est celle du royaume
de Dieu, qu’alors sans doute on identifie & tort avec I'Eglise,
mais qui est celle d'un royaume supérieur aux états terrestres,
aux nationalités et aux gouvernements humains : Gotlesreich
und Weltreich ist der Gegensatg (p. 230). Ici encore on éprouve
une vraie jouissance a entendre parler I'historien, qui veut et qui
sait étre juste, méme envers des adversaires, et qui donne ainsi
un exemple de cette impartialité scientifique qu'on ne saurait
trop recommander aux théologiens.

A Tépoque de la Réformation il faut signaler la caractéristique
pénétrante des trois grands réformateurs, Luther, Zwingli et

(1) E. pe Pressensi, Histoire des trois premiers siécles de UEglise chré-
tienne. 6 vol, Paris, 1858-1877.



UNE INTRODUCTION A L'ETUDE DE LA THEOLOGIE 63

Calvin, auxquels on sait que Wernle vient de consacrer trois
remarquables monographies, sous le titre général : Der evange-
lische Glaube nach den Hauptischriften der Reformatoren (1).
Luther, que le sentiment profond du péché a conduit a la croix,
une ame de héros, de poéte et d’enfant tout a la fois, — Zwin-
gli, trop souvent méconnu en dehors des étroites frontiéres de
notre Suisse, un géant de la pensée dans sa théologie spécula-
tive, dont la logique ne recule pas devant les conséquences les
plus audacieuses des principes qu’il pose, et dans les plans, non
moins audacieux, de ses conceptions politiques, — Calvin, moins
primesautier peut-étre que Luther et Zwingli, mais homme
d’'une volonté inflexible dirigée par un esprit d’'une admirable
clarté, qui a imprimé le sceau de sa pensée au protestantisme
de France, d'Ecosse, d’Angleterre, de Hollande, sans parler de
Geneéve, et a groupé autour de son nom les membres épars de
I'Eglise nouvelle. « Nous sommes heureux, écrit Wernle, de
n’étre plus sous sa férule, mais qui sait ce que nous serions
sans l'ccuvre qu’il a faite et sans l'ardeur de son dévouement
pour la cause de Dieu» (p. 251).

A l'époque moderne, au sein de l'histoire contemporaine, ou
la renaissance du christianisme, aprés l'indifférence railleuse du
xvie siécle, a donné un éclatant témoignage de sa puissante
vitalité, on s’arréte naturellement devant les noms de Kant et
de Schleiermacher, le premier, le héros de la pensée morale,
qu'il n'est pas permis a un théologien de ne pas connaitre, le
second, le rénovateur de la théologie, de la pensée duquel nous
vivons encore et dont vivent ceux-la méme qui croient avoir
échappé a son influence : Schleiermacher ist fiir uns heute ein
Gegenwdrtiger (p. 274). A ce propos nous signalons comme
digne d’étre particuliérement prise en considération I'observation
trés juste que fait I'auteur au sujet du progrés qui s’est accom-
pli dans la pensée du grand théologien entre la publication de
ses « Discours sur la religion», dont l'inspiration est spinoziste,
et celle de sa « Dogmatique », dont l'inspiration est franchement
chrétienne. A remarquer aussi ce que l'auteur dit, avec le juge-
ment impartial qui le distingue, des écoles actuelles de théologie,
et le regard sérieux et ferme qu'il jette, au terme de cette étude

(1) Tiabingen, Mohr, 1918-19.



64 HENRI DU BOIS

historique, sur le triste chaos dans lequel s’agite I’humanité
contemporaine. Il résume sa pensée dans un adage de Calvin,
dont les chrétiens devraient faire leur devise: Per mediam
desperationem prorumpere congenit, ce que nous traduisons
librement ainsi: « Il faut toujours espérer » (p. 292).

Apreés la théologie historique, la théologie systématique. Cha-
cun sait qu’elle comprend deux disciplines essentielles, la
dogmatique, & laquelle Wernle rattache l'apologétique, et la
morale : c’est une division traditionnelle qui répond, d’ailleurs,
a la nature du sujet. Dans la dogmatique, il s’agit pour le pen-
seur chrétien de se rendre compte de sa foi, mais il faut
remarquer que le nom qu'on donne & cette discipline est un peu
malheureux : il provient, comme celui d’histoire des dogmes,
d’une conception de la religion qui n’est plus la nétre et d’aprés
laquelle on l'envisage comme consistant en un certain nombre
de «dogmes» ou de propositions sanctionnées par 1'Eglise. La
théologie allemande a adopté, depuis Schleiermacher, une dési-
gnation beaucoup meilleure, celle de Glaubenslehre ; elle est
malheureusement intraduisible dans notre langue et il faut nous
contenter d'une étiquette de convention, qui ne répond que de
loin aux matiéres traitées. — Au début de ce chapitre, Wernle
place quelques considérations générales empruntées a la philoso-
phie de la religion, que nous avons déja rencontrées sous une
forme un peu différente dans le chapitre de la théologie histori-
que, mais qui ont une place nécessaire, a titre d’'introduction,
dans celui de la dogmatique. Il s’agit de la nature (Wesen) de
la religion en général, puis de celle de la religion ehrétienne et
enfin de celle du protestantisme. Sur le premier point, Wernle
rappelle que la religion est avant tout une vie, une fonction sui
generis de l'esprit humain, qu'il faut se garder de confondre
avec la science de la religion; sur le second, il définit le chris-
tianisme comme étant la puissance de Dieu réalisée dans la
personne de Jésus : Die gétiliche Macht in der Person Jesu
(p- 320); sur le troisiéme enfin, il caractérise le protestantisme
dans son ensemble, malgré les phases et les formes diverses
quil a traversées, comme étant le christianisme paulinien.

Nous ne nous arrétons pas a ce que 'auteur dit, en passant,



UNE INTRODUCTION A L'ETUDE DE LA THEOLOGIE 65

du catholicisme. Nous pourrions rappeler ce que nous avons dit
ailleurs du jugement impartial qui sied au vrai savant et dont
‘Wernle est un constant exemple: nous nous bornons a noter
cette observation, ¢’est que pour juger sainement du catholicisme,
il ne faut pas seulement I'étudier dans ses erreurs ou dans ses
faiblesses, mais aussi dans les meilleurs de ses représentants,
un Augustin autrefois, un Newman au xixe siecle.

Quant a la dogmatique elle-méme, elle a pour tiche d’expri-
mer la foi du chrétien, spécialement du chrétien protestant,
d’une maniére conforme aux lois de la pensée, ou, si I'on veut,
de donner au chrétien protestant la conscience de sa foi (p. 398).
Or la foi chrétienne et, par conséquent la dogmatique, a pour
source et pour norme I'Hvangile, tel que nous pouvons mnous
I'approprier par notre expérience et le comprendre par la pensée
(p- 345). Nous n’avons pas d'objections graves a faire a cette
formule, cependant elle nous parait manquer quelque peu de
précision et partant de clarté. Il vaudrait mieux dire, nous
semble-t-il, en distinguant d'une maniére plus nette les divers
éléments de la question, que I'objet de la dogmatique est I'expé-
rience religieuse du chrétien, dont la norme est fournie par les
écrits bibliques, en particulier par ceux du Nouveau Testament,
et dont la forme ést conditionnée par I'histoire.

Nous ne pouvons pas énumérer en détail les paragraphes de la
dogmatique, avec les problémes qu’ils soulévent. Ils peuvent, d’ail-
leurs, se résumer en trois mots : Jésus-Christ, Dieu et 'homme.
Dans le premier de ces chapitres généraux, Wernle insiste sur la
pensée que la foi en Jésus-Christ doit étre et rester toujours le
premier objet de toute dogmatique chrétienne: Wirklich ernst
machen mit Jesus, das muss die Losun g unseres Christentums sein
(p. 356). Mais il faut se garder de confondre cette foi avec une
christologie particuliére : la meilleure christologie sera toujours
celle qui rendra le mieux compte de ce que Jésus-Christ est
pour nous. Il faut naturellement relever ici les deux grands faits
de la mort et de la résurrection du Christ dont l'importance
pour I'ensemble de son ceuvre ne peut échapper & aucun chrétien.
Seulement il ne faut pas confondre I'ceuvre salutaire et mys-
térieuse du sacrifice de Jésus-Christ avec une certaine théologie
de la rédemption, et il ne faut pas davantage confondre Ila



66 HENRI DU BOIS

résurrection avec le retour a la vie de son corps matériel, alors
qu’elle est I’expression de la réalité de son existence personnelle
et du triomphe de son ceuvre (p. 360).

Dans le second chapitre, Wernle, aprés avoir rappelé les
solutions opposées que 'optimisme et le pessimisme cherchent &
donner du « probléme de Dieu », les montre conciliés dans la
confiance de l'enfant de Dieu en son Pére céleste révélé par
Jésus-Christ. — C’est la également que l'on trouve la solution
des grandes questions de la doctrine du salut, des questions de
la rédemption et de la sanctification. « Le facteur essentiel dans
la vie du racheté, c’est la confiance au Pere céleste, au Dieu
de la grace, qui vient a nous en Jésus-Christ, et la vie du
Peére céleste devenant notre vie pour se manifester dans les
bonnes ceuvres » (p. 371).

Il reste un mot a dire de I'espérance chrétienne, de I'eschato-
logie pour employer un terme d’école, dont on sait quelle grande
place elle occupe dans les évangiles et dans le christianisme
primitif et quels problémes elle pose a notre esprit. La pensée
de Wernle est celle-ci, et nous croyons qu’il est difficile de
mieux dire : Il faut distinguer dans l'eschatologie du Nouveau
Testament et en particulier dans les enseignements eschatologi-
ques de Jésus, la forme et le fond : la forme est celle de
I'époque, celle que pouvait fournir le vocabulaire du temps, un
vocabulaire qui ne peut plus étre le nétre; le fond, cest
" I'affirmation certaine que la victoire appartient & Dieu et que le
chrétien doit y coopérer de son cété sans se lasser.

Arrivé la, Wernle traite, dans une section spéciale, 'apologéti-
que, considérée comme une partie ou, si 'on veut, comme une
dépendance de la dogmatique. Mais il se présente sur ce
point une question de méthode sur laquelle il nous parait utile
d’attirer l'attention, en la formulant d’'une maniére tout a fait
précise. Cette question, la voici : L’apologétique constitue-
t-elle une discipline de la théologie, c’est-a-dire une science pour
elle-méme? A cela nous répondons sans hésiter: Non, parce que
la défense du christianisme n’est point un objet unique a
traiter en I'exposant suivant les lois de la logique, mais doit
porter nécessairement sur des points divers qui varient avec les
époques et supposent également des méthodes diverses. Il ne
peut pas y avoir une apologétique, mais des morceaux apologéti-



UNE INTRODUCTION A L'ETUDE DE LA THEOLOGIE 67

ques, savoir la réfutation des diverses attaques dirigées contre la
religion, une réfutation qui peut trouver sa place a propos de
tous les paragraphes de la dogmatique. Elle n’est pas une science
a part, a co6té de la dogmatique, mais une maniére de traiter
les questions qui font 'objet de celle-ci. Il nous parait que c’est
aussi la pensée de notre auteur, mais il a laissé & ses lecteurs
le soin de la deviner plutét qu’il ne 'a explicitement formulée.

A propos d’apologétique il signale quatre adversaires de la foi
chrétienne contre lesquels les droits de celle-ci doivent étre
défendus. Ces adversaires sont: le positivisme, qui n’en appelle
qu’a I'expérience sensible ; le naturalisme qui entend expliquer
I’esprit par la nature, et qui se présente souvent sous la forme
de l'évolutionisme, en oubliant que chacun des degrés de
I’évolution suppose un commencement nouveau; puis, ce (u’il
appelle l'illusionisme, qui ne voit dans la religion, 4 la maniére
de Feuerbach, que lexpression des désirs ou des craintes de
T'homme ; enfin la théorie qui nie la supériorité du christianisme
en lui refusant le caractére d’une religion définitive et absolue.
Il s’agit ici d’'une question délicate, soulevée par I'’école moderne
connue sous le nom de religionsgeschichtliche Schule, une
appellation que nous ne réussissons pas a traduire correctement,
savoir la question de 'absoluité du christianisme a laquelle on
sait que le professeur Treeltsch, le chef de I'école, a consacré
un ouvrage spécial (1), et plus d'un chapitre de ses écrits. La
solution du probléme nous parait étre donnée tout entiére dans
cette simple constatation, que nous ne voyons aucune possibilité
de connaitre Dieu d’'une maniere plus parfaite qu’en Jésus-Christ.
Ainsi, dit Wernle, 'apologétique en revient a I'expérience, c’est-a-
dire a l'expérience du chrétien qui se résume en deux mots :
Jésus et ses bienfaits : Jesus und seine Gaben (p. 422).

A coté de la dogmatique se place naturellement la morale,
pour laquelle nous préférerions l'appellation familiére & la lan-
gue allemande, mais insolite dans notre idiome, d'«ethique »,
parce qu’elle indique mieux le caractére de la discipline dont il
s’agit que le nom de morale, qui semble la rabaisser au rang
d’un recueil de préceptes ou de régles de conduite. — Wernle

(1) Ernst Traevrscu. Die Absolutheit des Christentums und die Religions-
geschichte, Tibingen, 1g02.



68 HENRI DU BOIS

commence par montrer les difficultés spéciales qu'on rencontre
dans la tractation du sujet. Ces difficultés consistent essentielle-
ment dans les divergences qui existent soit parmi les hommes
en général quant aux notions du bien et du mal, soit entre les
moralistes quant a la notion de la morale elle-méme — il suf-
fit de rappeler les écoles rivales des Stoiciens et des Epicuriens,
— soit entre les théologiens, car il y a une morale catholique et
une morale protestante. En outre, puisqu’il s’agit de théologie,
I'on peut se demander s’il n'y a pas une secréte contradiction
entre la religion et la morale, la religion supposant la dépen-
dance absolue de I'homme & l'égard de Dieu, et la morale
supposant au contraire la liberté de 'homme. La premicre tache
sera donc de poser des principes qui permettent de s’orienter
au milieu de ces conceptions diverses, de marquer la place de
la morale chrétienne et de montrer quel en doit étre le caractére.
Pour cela, I'auteur distingue trois espéces de morales : la morale
de la nature, fondée uniquement sur les instincts naturels, qui
se présente sous la forme de I'eudémonisme et de 'utilitarisme,
ce qui implique en réalité la négation de la distinction du bien et

du mal pour lui substituer celle de I'utile et du nuisible, — la mo-
rale du devoir, des unbedingten Sollens (p. 439), qui suppose la
liberté de la volonté en dépit de la faiblesse humaine, — et la

morale chrétienne. Celle-ci se distingue de la morale philosophi-
que par un double caractére: elle est religieuse dans sa forme,
et quant au fond, elle met & la place du devoir impersonnel la
volonté de Dieu, en assurant ainsi 4 1'homme sa véritable
dignité, parce qu’'elle I'appelle 4 entrer en relations personnelles
avec Dieu (p. 457). — Cependant on peut se demander si les
droits de la morale chrétienne ne sont pas contestables : que
faut-il penser, en effet, de ce qu'on appelle la morale indépen-
dante, et aussi de laffirmation, souvent répétée a I'époque
actuelle, de la faillite du christianisme ? A propos de la premicre
question, Wernle fait remarquer, avec infiniment de raison,
qu'il faut distinguer entre deux maniéres de considérer la
morale indépendante : lorsqu’elle est fondée sur la volonté
sérieuse du bien, elle est une religion qui s'ignore elle-méme,
car on ne peut vouloir vraiment le bien sans croire aux choses
invisibles : Es gibt kein Tun des Guten in aller Welt, das
nicht aus dem Glauben an das Unsichtibare geboren wdire



UNE INTRODUCTION A L’ETUDE DE LA THEOLOGIE 69

(p- 466); en revanche lorsqu’on n’a voulu fonder la morale que
sur des données scientifiques, elle a toujours fini par faire un
misérable fiasco. — Quant a la faillite du christianisme, elle
est le fait, non du christianisme lui-méme, mais avant tout, des
fautes des chrétiens, car jamais on ne pourra proposer a
I'humanité un idéal plus élevé que celui de I’Evangile.

Apres ces questions générales, 'auteur passe en revue celles
de la morale spéciale. Nous devons renoncer & les énumérer
toutes, mais nous voulons au moins signaler deux points
importants. C'est d’abord un mot excellent a l'égard de la
souffrance et sur le devoir de l'accepter avec obéissance a
Iexemple de Jésus-Christ, comme étant la volonté de Dieu,
coniraste frappant et heureux avec une doctrine qui entend
bannir la souffrance de la vie du chrétien comme si elle était
indigne de Dieu (p. 471). — C’est ensuite le chapitre trés déve-
loppé, dont les circonstances actuelles justifient I'étendue,
relatif & la question sociale. Nous y relevons d’abord le devoir
recommandé a tout chrétien de travailler dans la mesure de ses
forces a4 améliorer les conditions de la vie sociale, — mais aussi
I'erreur que 'on commet, lorsque, avec un certain socialisme
chrétien (ainsi Kutter, p. 495), on identifie le régne de Dieu
annoncé par Jésus-Christ avec la société nouvelle que lon
compte créer, — et l'erreur, non moins grave, qui consiste &
vouloir concilier le christianisme avec I'égoisme qui place son
idéal dans le bien-étre et qui, pour le réaliser, fait appel, avec
une méconnaissance puérile de la réalité, a la lutte des classes
comme si toutes les classes de la société n’avaient pas les mémes
devoirs et ne devaient pas travailler & la méme ceuvre.

Nous arrivons a la théologie pratique ou l'auteur parle de
I’Eglise, du pasteur et de son ceuvre, du culte, de I'instruction
religieuse, de la mission chez les paiens. Ne pouvant tout dire,
nous attirons l'attention sur les points suivants: 10 L’affirmation
que, si I'Eglise devait naitre nécessairement de la prédication
apostolique, elle a manqué gravement & sa mission lorsqu’elle
a confondu I’Evangile avec les formules d'une confession de foi
et qu’'elle a oublié que la vraie foi est inséparable de la charité
et de l'espérance, c’est-a-dire des devoirs essentiels de la vie
morale. 20 La définition du pasteur, qui ne doit en aucune
maniére étre considéré comme un prétre, ni comme possédant



70 HENRI DU BOIS

seul la vérité — sa parole n’est pas la parole de Dieu —, mais
comme un témoin de I'Evangile et un serviteur de Jésus-Christ,
et qui, par conséquent, ne doit jamais étre un homme de parti,
qu’il s’agisse de partis politiques ou théologiques : Man kann
nicht Jiinger Jesu und Parteimensch sein (p. 529). 3¢ Le passage
d'une délicieuse ironie en méme temps que d'un profond sérieux,
ou est caractérisée la tendance qui veut étre moderne & tout prix,
et qui tout en prétendant & une compléte indépendance ne fait
souvent que répéter sans le comprendre un mot d’ordre donné.
Le pasteur, dit Wernle, doit connaitre et savoir comprendre
ce mouvement, mais cela ne veut pas dire qu'il doit s’y inféoder,
I'admirer dans ce qu’il a de maladif, et donner dans des extra-
vagances, qu'on décore du nom de modernité, et qui ne sont
qu’un signe de décadence (p. 549). 4° Les observations excellentes
que fait I'auteur sur le ministére des laiques, inauguré déja en
une certaine mesure dans les Eglises réformées, et sur le minis-
tére féminin. 5° Les observations non moins excellentes qui
concernent la prédication : « On entend parfois, dit-il, des
» sermons qui traitent de questions politiques ou sociales et qui
» continuent en chaire les polémiques des journaux ou les discus-
» sions des assemblées populaires. Cela peut avoir, ici ou la,
» quelque utilité, mais en tout cas, ce n’est plus un culte. Tout
» sermon doit précher Dieu et Jésus-Christ; quand méme le
» nom de Jésus-Christ n’y figurerait pas, il ne doit rien y
» avoir dans la prédication qui ne soit orienté vers Jésus-Christ
(p. 557-558). » A quoi s’ajoute la recommandation de ne pas
précher seulement pour les hommes en général, pour une sorte
d’humanité abstraite, qui n’est pas la, mais pour les hommes
que le prédicateur a devant lui, avec leurs préoccupations du
moment et leurs devoirs de tous les jours. 6° Le droit et le

-

devoir de la mission en terre paienne, continuation de l'ceuvre
du Christ « venu pour chercher et sauver ce qui était perdu »,
affirmation encore incompléte sans doute, mais bienfaisante de
I'unité du christianisme, revanche des iniquités commises au
nom de la civilisation par les nations dites chrétiennes : c’est,
dit Wernle, presque dire un blasphéme que de dire «que sans
les missions nous devrions douter de la justice de Dieu» et
pourtant c'est parfaitement vrai (p. 568). Ici nous nous arrétons
parce qu’il faut nous arréter; ce que l'auteur dit encore de



UNE INTRODUCTION A L'ETUDE DE LA THEOLOGIE 71

I'enseignement religieux suppose, d’ailleurs, des conditions un
peu différentes, et, a ce qu’il nous semble, moins favorables
que les nétres, mais il faut au moins, & ce propos, relever le
trés sage précepte que, pour instruire avec fruit la jeunesse, il
faut rester jeune soi-méme (p. 583).

Puis, nous aimons & transcrire ici, en les traduisant librement,
les derniéres lignes du beau livre que nous venons d’étudier:
« C'est avec un sentiment particuliérement sérieux et doux que
» le jeune théologien doit se préparer a sa vocation future, &
» une vocation qui réclame un complet dévouement. Elle n’est
» pas plus sainte que toute autre carriére poursuivie sous le
» regard de Dieu, mais elle confére a celui qui y entre une haute
» dignité, parce qu’elle I'appelle a4 éveiller et & cultiver dans les
» dmes le sens et I'amour des choses saintes » (p. 58g). Dans
ces quelques lignes, l'auteur rappelle & ses lecteurs les débuts
de son livre, écrit avant tout pour des étudiants et pour leur
servir de guide dans la vie ou ils entrent, et surtout elles carac-
térisent mieux que de longs développements I'esprit dans lequel
il a été écrit.

Aprés ce qui précéde, il nous reste a essayer d’apprécier en
peu de mots 'ceuvre que nous venons d’analyser. Sans parler du
souffle de piété, d'une piété trés éclairée, trés indépendante et
en méme temps trés profonde, qui I'anime, deux traits surtout
méritent d'y étre relevés. C'est d’abord la richesse étonnante de
la pensée, qui suppose la connaissance de tous les problémes,
de toutes les questions qui peuvent se présenter a l'esprit du
théologien, disons mieux, & l'esprit de tout penseur, quel qu’il
soit ; cette richesse se retrouve dans la nombreuse et riche
bibliographie, qui prouve les vastes lectures de l'auteur, et qui
est tout autre chose qu'une simple et froide énumération de
titres de livres. C’est ensuite la probité scientifique que nous
avons eu, plus d'une fois déja, l'occasion de faire remarquer,
cette sincérité courageuse dans la recherche de la vérité que
I'auteur ne se lasse pas de recommander a ses lecteurs, dont il
est lui-méme un modéle, et qui n’est, aprés tout, qu'une forme
de la vertu chrétienne. Voudrons-nous, aprés cela, hasarder
quelques critiques, signaler quelques répétitions, peut-étre cer-
taines longueurs, et relever deux ou trois petites lacunes, ainsi



72 HENRI DU BOIS

dans le paragraphe consacré a I'antiquité grecque, 'absence du
nom de Socrate parmi les philosophes qui ont le mieux mérité
leur nom; plus prés de nous, a l'occasion de la fondation de
I’Eglise morave, celle du titre de l'ouvrage important de
Félix Bovet, Le comte de Zinzendorf (1). Enfin nous nous deman-
dons s’il n'y aurait pas lieu, & propos de la théologie de
Zwingli, d'insister plus que ne le fait 'auteur sur la doctrine
de I'élection (Erwdhlung), qui nous parait caractéristique pour
le réformateur de Zurich et trés supérieure, quoique analogue, a
la prédestination calviniste.

Mais nous n’avons garde de nous arréter a ces menus détails.
Nous avons mieux a faire que cela, nous avons a dire notre
reconnaissance pour l'auteur de ce livre d’une si haute valeur,
vrai manuel complet de théologie, c’est-a-dire de la théologie
telle que nous la comprenons, que nous l'aimons et qu’elle nous
parait répondre également aux exigences de l'esprit scientifique
et du coeur chrétien.

H. Du Boais.

(1) 2® éd., 2 vol., Paris, 1865.



	Études critiques : une introduction a l'étude de la théologie

