
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 46

Artikel: Études sur la théologie contemporaine : Rudolf Otto : "Das Heilige"

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES SUR LA THEOLOGIE CONTEMPORAINE

RUDOLF OTTO : « DAS HEILIGE » (r)

Après avoir enseigné aux universités de Göttingue et de

Breslau, le professeur Rudolf Otto a été appelé, il y a quelques
années, à la chaire de théologie systématique de Marbourg. M.
Otto s'est fait connaître dès longtemps par ses études de
philosophie religieuse et par ses articles à la Christliche Welt. Il a

pris également une part active à la grande publication de

l'Académie des Sciences de Göttingue, sur les Sources de l'histoire

des religions. A l'heure actuelle, il est sans conteste un
des penseurs les plus originaux de l'Allemagne protestante.
Aussi sa renommée gagne-t-elle chaque jour du terram, dans son

pays comme à l'étranger. A Marbourg, plusieurs centaines
d'auditeurs se pressent à ses cours. Faute de place, on a dû,
au dernier semestre, abandonner l'auditoire pourtant spacieux
de la vieille université de Philippe de Hesse, pour se transporter
dans la vaste Aula. Quant aux ouvrages de M. Otto, ils se

vendent rapidement. La ire édition de « Das Heilige » a paru
en 1917 ; la 4e en I92° ; la 8e (1922) était épuisée en quatre
semaines A peine aurons-nous signalé ici l'apparition de la 9e

édition, que la 10e sera sortie de presse. Ajoutons enfin que le
livre du professeur de Marbourg sera traduit en anglais cette
année même.

(1) Das Heilige. Ueber das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein
Verhältnis zum Rationalen. — 1 vol. in-8° de 383 pages. 9° édition 1922.

Breslau, Trewendt und Granier.



RUDOLF OTTO : « DAS HEILIGE » 43

Tout cela est fort réjouissant à notre avis. L'ouvrage de M.
Otto est, en effet, un ouvrage admirable à tous égards. Nous ne

pouvons pas songer à en donner ici, en quelques pages, une
analyse complète. Nous nous bornerons à en relever les chapitres
les plus caractéristiques, laissant aux lecteurs de la Revue —
ou renvoyant à plus tard — le soin de compléter cet exposé
très insuffisant.

Dès les premières pages de son livre, l'auteur nous explique
ce qui fera le but de toute sa recherche : il se propose (son
sous-titre l'indique) de montrer que, dans toute notion du divin,
on trouve deux éléments : un élément rationnel et un élément
irrationnel. Et M. Otto s'est donné pour tâche de mettre en
lumière le second de ces éléments, puis d'étudier ses rapports
avec le premier.

Cette entreprise est chose délicate. Aujourd'hui on court
après P« irrationnel». Et cela dans les domaines les plus divers.
Malheureusement, le plus souvent, on ne se donne pas la peine
de définir les termes qu'on emploie. D'où résulte une grande
confusion. L'irrationnel, ce peut être en effet tant de choses :

Pour les uns, ce sera le fait opposé à la loi ; le contingent en

regard du nécessaire. Pour d'autres, ce sera la connaissance a

posteriori en face de l'a priori. Pour d'autres encore, la volonté,
la liberté opposées à la raison. Pour d'autres, enfin, l'instinct,
les poussées subconscientes opposées à la pensée réfléchie. Bref,
on le voit, celui qui se sert aujourd'hui du mot irrationnel a pour
premier devoir de dire clairement ce qu'il entend par ce terme.

Les prédicats esprit, raison, volonté consciente et bonne, toute-
puissance, unité, conscience de soi sont des attributs essentiels
de la divinité dans toute conception théiste. Dieu y est conçu
comme un être personnel, par analogie avec l'homme. Mais à

cette différence près que tous ces prédicats, chez l'Etre divin,
sont envisagés comme absolus. Ils constituent des notions claires,
susceptibles de définition, accessibles à la pensée analytique. En

un mot, ils constituent l'élément rationnel de la religion. Ils
représentent le domaine de la croyance (Glaube) en opposition
au domaine du pur sentiment (Gefühl). Toute religion qui
comporte une connaissance, qui admet des notions intellectuelles,
nous apparaît, par cela même, comme une religion supérieure.



44 EDMOND GRIN

Il faut remarquer, pourtant, que ces prédicats n'épuisent en
aucune façon l'essence de la divinité. Sans doute l'élément
rationnel se trouve au premier plan dans tout enseignement
religieux et dans la langue de la chaire. Mais comment en
serait-il autrement Nous ne pouvons rien transmettre à d'autres

que par le moyen de notions claires. Seulement, par delà ces

prédicats, et leur servant en somme de support, il y a un autre
élément ; perceptible, lui aussi, sans doute ; si non, nous n'en
pourrions rien dire ; mais perceptible par une autre voie que
par la voie rationnelle.

Ces remarques nous font saisir la véritable opposition entre
le rationalisme et la religion, au sens profond du mot. Voir
cette opposition, comme on le fait souvent, dans l'affirmation
ou la négation du miracle, c'est se contenter d'un examen bien
superficiel. Quoi de plus lourdement rationaliste que la conception

traditionnelle qui fait du miracle une interruption momentanée

du jeu des lois de la nature, provoquée par l'auteur
même de ces lois Non : entre le rationalisme et la religion, il
y a bien plutôt une différence qualitative, qui ressort au
domaine de la piété. Il s'agit de savoir si l'élément rationnel,
dans l'idée de Dieu, l'emporte sur l'élément irrationnel, ou
même peut-être l'exclut tout à fait ; ou si, au contraire, c'est
l'inverse qui est vrai.

Cet élément irrationnel, difficile à définir, à coup sûr, puisqu'il

est quelque chose d'ineffable, se retrouve dans toutes les

religions. Il en constitue le cœur. Sans lui elles ne seraient plus
des religions. M. Otto nomme cet élément : le « Sacré » (das
Heilige). Mais ce mot prête à confusion. Kant ne nomme-t-il

pas la volonté : einen « heiligen » Willen, pour marquer son
obéissance absolue à la loi morale On parle volontiers aussi
du caractère sacré du devoir, quand on a en vue simplement sa
nécessité pratique et universelle. Aux yeux de M. Otto, l'adjectif
sacré inclut tout cela. Mais pas rien que cela. A côté de sa

signification d'ordre rationnel, à côté de sa signification d'ordre
moral, le terme sacré a un sens plus profond encore. Ce sens

s'exprime avec force dans les langues anciennes, dans les langues
sémitiques surtout. C'est le qadôsch des Hébreux, le xyioç des

Grecs, le sacer des Latins. Faute d'un mot satisfaisant dans les

langues modernes, le professeur de Marbourg nomme cet élé-



RUDOLF OTTO : « DAS HEILIGE » 4^

ment spécifique : das Numinöse (ï). Cet élément, on ne saurait
ni le définir, ni le démontrer. La meilleure façon d'en parler
est d'indiquer ses rapports, ou son opposition, avec ce qui n'est

pas lui. C'est dire qu'on peut tout au plus le faire pressentir,
comme tout ce qui est du domaine de l'Esprit.

Pour mieux comprendre ce qu'est das Numinöse, examinons
les traits constitutifs de la piété. A côté de la reconnaissance,
de la confiance, de l'amour, de la soumission, il y a l'élément
mis si heureusement en lumière par Schleiermacher, le sentiment

de dépendance. Mais le théologien berlinois n'a pas assez

distingué ce sentiment-là de ceux qui lui sont analogues : sentiment

d'insuffisance, d'impuissance, de limitation. Pour lui le
sentiment de dépendance, quand il est d'ordre religieux, se

distingue uniquement par son caractère d'absoluité. Autrement dit,
Schleiermacher ne voit qu'une différence quantitative là où il y
a en réalité une différence de qualité. Et cela l'amène à passer
sous silence un élément essentiel de la piété, le sentiment que
M. Otto nomme : Kreaturgefühl. Ce sentiment s'exprime, par
exemple, de façon frappante par la bouche d'Abraham, quand,
ayant osé parler à Dieu du sort des habitants de Sodome, il
dit : « J'ai eu la hardiesse de m'entretenir avec toi, moi qui ne
suis que poudre et cendre » (Gen. xvm, 27). Il y a là aussi
sentiment de dépendance, en un sens particulier du mot : le sentiment

de la créature consciente de son néant, et qui s'efface

devant Celui qui est au-dessus de tous les êtres créés. Mais ce

Kreaturgefühl n'est que secondaire ; il est lui-même résultat,
effet d'un autre sentiment encore, qui, lui, se rapporte directement

à un objet existant en dehors du moi. Cet objet, c'est

précisément das Numinöse. Et là seulement où le numen

praesens est « pressenti », là seulement on voit surgir le Krea-
turgejiihl.

Nous avons employé par deux fois le terme pressentir. Nous

ne saurions en effet percevoir clairement das Numinöse. Tout
au plus pouvons-nous noter les effets que son contact provoque

(1) Désireux de demeurer aussi fidèle que possible à la pensée de l'auteur,
nous nous permettrons de conserver tout au cours de ces pages le terme
forgé par M. Otto. A. notre sens, aucun mot français ne saurait rendre ce

terme avec une entière exactitude.



46 EDMOND GRIN

en nous. Chose étrange : il nous fait trembler en même temps
qu'il nous attire. Il éveille en nous tout d'abord, disons-nous,
un sentiment de crainte. Mais une crainte d'un genre tout
particulier, et que seul le Créateur peut susciter chez sa créature.
C'est en somme le tremblement que nous éprouvons devant
l'Etre inaccessible. C'est la terreur de Job devant l'Eternel. Ce

sentiment apparaît dans l'Ancien Testament chaque fois que
s'enflamme la «colère de lahvé». A quoi vient s'ajouter encore
la conscience de notre néant en face de la majesté divine,
puissance de domination universelle, dont la force est invincible.
Et tout cela, enfin, est enveloppé de mystère : non pas seulement

parce que notre intelligence a des limites qu'elle ne saurait
franchir ; das Numinöse suscite surtout en nous cet « étonnement

religieux» sans analogue en présence de Celui que nous
sentons « radicalement autre » que nous.

Mais das Numinöse fait plus que nous faire trembler. Il nous
fascine, aussi, il nous attire. En effet, s'il remplit l'homme de

crainte, il le captive en même temps. Non point seulement par
la promesse d'un secours, d'une aide. Mais il y a au fond de

l'être humain, un désir du Numinöse pour lui-même; das Numinöse

renferme en lui comme un charme, qui procure à l'homme
une félicité infinie, pouvant aller jusqu'au vertige, jusqu'à
l'ivresse dionysiaque. Ne trouve-t-on pas, à tous les degrés de

l'histoire des religions, un ensemble fort complexe de rites et
de cérémonies au moyen desquels l'homme s'efforce de s'assurer
la possession de la divinité

Notre recherche nous a donc conduits à distinguer deux
éléments dans l'idée du divin : d'abord un élément saisissable à

notre entendement, et pouvant s'exprimer en notions claires et
à nous familières ; puis, au-dessous de cette sphère lumineuse,
un clair-obscur que notre intelligence ne saurait atteindre.

Mais ces deux éléments ne sont pas indépendants l'un de

l'autre. Au contraire. Ils s'interpénétrent. Il y a entre eux le

même rapport que Kant établissait entre la catégorie de la
causalité et son schéma temporel. Pour le philosophe de Königsberg,

on s'en souvient, il y a entre cette catégorie — dont l'emploi

permet de statuer un lien causal entre deux événements
successifs — et son scheme un rapport rationnel et nécessaire.
Ce rapport de « schématisation » lie de même les deux éléments



RUDOLF OTTO : « DAS HEILIGE » 47

de l'idée du Divin. L'élément « irrationnel » est schématisé par
les notions « rationnelles ».

Une comparaison avec le domaine musical nous rendra tout
cela plus clair encore.

Les paroles d'un chant disent ou le mal du pays, ou la
confiance dans le danger, ou l'attente d'une espérance.... tous
sentiments « naturels » à l'homme et qui se peuvent exprimer
clairement. Quant à la musique, à elle seule elle ne saurait en
faire autant. Elle produit en nous des effluves d'un ordre tout
particulier, effluves indéfinissables, précisément parce que d'ordre
« irrationnel ». Mais c'est à cause de la parenté et de l'analogie
— lointaine assurément et partielle, mais réelles cependant —
de ces accents musicaux avec nos états d'âme habituels, que
nous pouvons dire que la musique exprime la joie ou la plainte.
En d'autres termes, les paroles du chant « rationalisent » ou
« schématisent » la musique.

Si nous voulons nous rendre compte plus exactement de la
nature des sentiments que produit en nous das Numinöse,
examinons de quelle façon ces sentiments s'expriment au dehors et
se transmettent de personne à personne.

Les moyens d'expression du Numinöse sont d'abord directs :

attitude solennelle, geste, ton, sont infiniment plus vivants, plus
parlants que nos termes même les mieux choisis. Mais — et
cette remarque est d'importance capitale — même tout cela
demeure lettre morte pour quiconque ne possède pas la « parenté
spirituelle » indispensable (ï). Das Numinöse possède aussi des

moyens d'expression indirects : l'Horrible, par exemple, qui

(i) M. Otto s'est efforcé, sans y réussir beaucoup jusqu'à maintenant, il
faut le reconnaître, de remettre en honneur, en Allemagne, les idées de

Fries, et en particulier sa théorie de la « Ahndung ».
Dans ses divers écrits, et notamment dans son Wissen, Glaube und

Ahndung, Fries a exposé sa thèse favorite : notre connaissance ordinaire
ne saurait appréhender l'Infini ; seul le sentiment le peut. A côté des

moyens de connaître que représentent le savoir et la croyance, et constituant

en somme leur unité, Fries place une troisième sorte de connaissance

: le pressentiment, das Ahnen. Cette partie-là de l'œuvre de Fries
paraît avoir eu une grande influence sur le professeur de Marbourg (Cf.
R. Otto, Kantisch-F'ries'sehe Religionsphilosophie und ihre Anwendung auf
die Theologie. Tübingen, J. C. B. Mohr, 1909. Nouvelle édition, inchangée,
1921, pp. 73 à 75, 81 à 84, m à 122 et i53 à i55.



/J8 EDMOND GRIN

joue un grand rôle dans la religion des primitifs et dans leurs
représentations de la divinité. Puis, à un degré plus haut, le
« Grand », dont nous avons un exemple typique dans Esaïe vi.
Le « Miracle » aussi, le « Mystère », tout ce qui est insolite et,

par là, difficile à comprendre. En art, das Numinöse s'exprime
de diverses manières. A ce propos, M. Otto a des pages fort
intéressantes sur le rôle du Vide dans l'architecture religieuse.
Mais nous voudrions relever ici, plutôt, ce que l'auteur dit du
rôle du silence dans le culte. Il y a, dans ses adjonctions, un

petit chapitre riche en suggestions, et intitulé : « Schweigender
Dienst » (pp. 3i3 à 32i). Le but de ces pages est tout pratique.
L'auteur voudrait, par elles, rendre plus complète l'action directe
du Numinöse dans notre culte protestant. M. Otto y exprime
son admiration pour le Silent Worship des Quakers, « la forme
de culte le plus spiritualiste qui ait jamais existé », qui ne
devrait faire défaut dans aucune Eglise, et que le protestantisme

a singulièrement délaissée. Silence sacramentel, tout
d'abord, point culminant du service divin, et destiné à marquer
l'instant où le « numen » est ressenti comme véritablement
présent. Pareils moments de silence étaient connus du peuple israélite.

Ils le sont encore des catholiques, à l'instant où s'opère la
transsubstantiation. Silence d'attente, aussi, qui prépare le
recueillement nécessaire à comprendre la voix de l'Esprit.
Silence de communion, enfin, qui doit tout à la fois unir le

croyant à l'Etre divin invisible et présent, comme aussi unir
les fidèles les uns aux autres par un mystique lien.

Sous cette forme, le « culte silencieux » n'est possible, cela

va de soi, que dans une communauté étroite et fermée. Et dans

nos cuttes protestants, une imitation du silence sacramentel de
la Messe ne saurait convenir. Sans doute la Cène chrétienne
commémore le sacrifice de Golgotha, l'événement divin par
excellence, la plus haute manifestation de la présence de Dieu
dans l'histoire. Mais la Cène et la Messe sont choses fort
différentes. La Cène, originairement, n'était pas destinée à devenir
un rite officiel ; moins encore un drame. C'était le plus doux
des mystères. Elle devait se célébrer au sein d'un cercle tout
fraternel, très fermé, à un moment bien déterminé, et demeurer
cérémonie très rare. Aussi faudrait-il, selon M. Otto, bannir
entièrement la Gène de nos cultes ordinaires, et surtout des



RUDOLF OTTO : « DAS HEILIGE » 49

assemblées nombreuses, pour la célébrer le soir, ou dans le
calme de la nuit, lors de solennités particulières. Ceci, afin de

mieux lui conserver son caractère intime et sacré.
Mais on pourrait, pense notre auteur, enrichir nos services

religieux ordinaires d'un élément silencieux, en prenant exemple
sur les Quakers. Et cela bien entendu sans recourir à l'apparat
et à la mythologie du catholicisme. Il s'agirait de faire sentir
dans tout notre culte, mieux que nous ne le faisons à l'heure
actuelle, la « présence réelle » de l'Etre divin. Car c'est à cette
condition seulement qu'un culte est complet et peut répondre
aux besoins de l'âme d'une façon durable.

A quoi bon tout cela, dira-t-on Dieu n'est-il pas sans cesse

et partout «r réellement présent » Non pas. Du moins pas notre
Dieu. Le Dieu obligé, par sa nature même, à être toujours
présent, en tout temps comme en tout lieu, est une bien lamentable

découverte de la spéculation métaphysique. La Bible ne
connaît pas ce Dieu-là. Mais seulement le Dieu qui est présent
là où il veut et absent là où il veut ; le Dieu qui peut être
« plus près de nous que notre cœur » — et le Dieu qui peut
être infiniment éloigné de nous ; en d'autres termes, le Dieu
qui s'approche de nous à certaines heures solennelles qui constituent

les points culminants de notre vie spirituelle. Heures

rares, et qui doivent l'être, dans notre intérêt même. Car
aucune créature ne saurait supporter longtemps ou souvent la

présence divine dans toute sa majesté. Mais heures que nous
devons connaître de temps en temps, cependant, puisque seuls

ces instants-là portent notre vie intérieure à sa perfection. Pour
être complet, pour être vrai, un culte doit nous faire vivre des

moments pareils. Et cela notre culte protestant bien compris le

pourrait tout autant que n'importe quel autre culte.

Nous ne pouvons songer à retracer ici l'intéressante recherche

historique à laquelle M. Otto se livre ensuite. Ses chapitres
sur das Numinöse dans l'Ancien Testament, le Nouveau Testament

et chez Luther (pp. 90 à i36) sont du plus haut intérêt.
Relevons seulement quelques observations au sujet de l'Evangile.

La religion de Jésus marque le point culminant dans la



5o EDMOND GRIN

rationalisation et l'humanisation de l'idée de Dieu, à laquelle
tendaient déjà les prophètes et les auteurs des Psaumes. C'est
la foi au Dieu Père que seul le christianisme possède. Mais on
se tromperait fort en s'imaginant voir dans cette rationalisation
une exclusion du Numinöse. Au contraire, pour les premiers
chrétiens, l'Evangile de Jésus est avant tout Y« Evangile du
Royaume ». Et ce Royaume à venir est le grand prodige,
l'élément céleste opposé à l'économie actuelle, le ci radicalement
autre ». La communauté attend la venue de ce règne mystérieux
tout à la fois avec une espérance mystique et une terreur sacrée.
Ceux qui le composent, ce sont les « saints », ceux qui vivent
par avance le miracle de la fin des temps.

Le Maître de ce Royaume est revêtu, lui aussi, d'un caractère

sacré. Il est le « Saint d'Israël ». A ce sujet, Jésus n'avait
rien à apprendre aux Juifs. Mais sa grande trouvaille fut celle-
ci : ce « Saint » est pour les hommes un « Père », quand bien
même il demeure caché « dans le ciel ». La découverte de la
paternité divine, ce fut là la bonne nouvelle, le joug aisé en

regard du légalisme pesant des Pharisiens, et de l'ascétisme de
Jean. Et pourtant on retrouve encore çà et là dans les paroles
du Christ une trace de terreur devant le mystère, devant le
« Surnaturel ». Par exemple Matthieu x, 28 : ci Craignez celui
qui peut faire périr l'âme et le corps dans la Géhenne ». S'il le
faut, même, Jésus ne craint pas d'en revenir au Dieu vengeur
de l'Ancien Testament. Le fait est qu'il ne désapprouve pas la
réponse de ses disciples : ce II fera périr misérablement ces
misérables... » (Matth. xxi, 41)- Cet arrière-fond de terreur sacrée

nous aide à comprendre la lutte de Jésus-Christ en Gethsémané.
Son âme est ce triste jusqu'à la mort » ; sa sueur tombe à terre
« en grumeaux de sang ». Est-ce là la simple et habituelle peur
de mourir On aurait peine à le comprendre chez quelqu'un
qui depuis des semaines avait la mort devant les yeux. Il y a

ici beaucoup plus. C'est le frisson de la créature devant le divin
mystère, devant l'énigme redoutable. Et tout comme lahvé
fond sur Moïse en pleine nuit ; tout comme Jacob lutte avec
Dieu jusqu'au matin, de même Jésus lutte avec le Dieu
vengeur et courroucé, avec le Numen, qui est cependant aussi
« son Père ».



RUDOLF OTTO : « DAS HEILIGE » 5l

Et voici les conclusions de M. Otto : le sacré, au sens le plus
complet de ce mot, est une catégorie complexe. Elle comprend
des éléments rationnels et des éléments irrationnels. Au point
de vue des uns comme des autres, elle est une catégorie a priori.
En effet les idées d'absoluité, de perfection, de nécessité, etc.
ne sauraient être tirées de l'expérience. Elles ont leur source
dans la ce raison pure ». De même les éléments ce irrationnels » :

les idées du Numinöse et les sentiments qui lui correspondent
sont eux aussi des « idées pures » et de ce purs sentiments ».
Sans doute l'apparition de das Numinöse n'est-elle pas
indépendante des données sensibles. Mais celles-ci en sont tout au
plus la condition, l'occasion. En aucun cas la cause. Il y a

en nous, cachée, indépendante de l'expérience, une source
de représentations intellectuelles et de sentiments. Cette source,
nous pouvons l'appeler ce raison pure ». Mais à condition
de la distinguer à la fois de la raison théorique et de la
raison pratique de Kant, à cause de son caractère nettement
transcendant.

Quant au lien que nous avons constaté entre les deux
éléments, il est lui aussi a priori. Sans doute l'histoire des

religions présente souvent cette pénétration progressive de l'un des

éléments par l'autre, et la «r moralisation » progressive du divin
comme quelque chose allant de soi. Mais ces faits demeurent un
problème insoluble tant que l'on n'admet pas une connaissance
obscure, a priori, de la synthèse nécessaire des deux éléments.
En effet, le lien qui les rattache n'est en aucune façon un lien
logique. Quelle nécessité logique y a-t-il par exemple à ce que
le dieu du soleil, ou le dieu de la lune, d'essence encore diabolique

et brutale, devienne le gardien des serments, le protecteur
de la famille

On peut aller plus loin, et noter ce même rapport de ce schématisation

» a priori entre les différents moments des éléments
« rationnels » et ce irrationnels » de l'idée du Divin. Par exemple,

l'élément terrifiant de das Numinöse est schématisé par les

idées de Justice et de Moralité. L'élément qui nous attire, au

contraire, par les idées de Bonté, d'Amour, de Pitié. L'élément
mystérieux enfin, se schématise par le caractère absolu que
possèdent tous les prédicats de la divinité.



5a EDMOND GRIN

Seulement, qui dit connaissance a priori ne dit point connaissance

innée. La seconde est une connaissance que chacun
possède. La première, une connaissance que chacun peut posséder.
Non pas de lui-même. Mais bien par suite de l'incitation, de

l'excitation venue d'individus supérieurement doués. Il y a, sans
doute, chez l'homme, une ce prédisposition religieuse». L'histoire
des religions, depuis son degré le plus bas jusqu'à son degré fe

plus élevé, en fait foi. Mais certaines individualités peuvent,
mieux que d'autres, lire dans les événements. Elles ont comme
un pouvoir de divination. Il ne s'agit pas de déceler la cause
d'un phénomène. Mais bien sa signification, sa portée. Il s'agit
de savoir y découvrir un ce signe » du Sacré. Religieusement
doués, ces hommes-là sont non seulement réceptifs mais actifs.
Ils savent lire, mais aussi faire lire dans ce qui se passe autour
d'eux. Ce sont les prophètes. Au-dessus d'eux, enfin, celui qui
d'une part possède l'Esprit dans sa plénitude, et, d'autre part,
est lui-même « objet » de divination, parce que le Sacré se

révèle par lui. Celui-là n'est pas seulement prophète. Il est Fils,
au sens le plus profond du mot.

Une étude aussi sommaire que la nôtre appelle, en guise de

conclusion, quelques remarques générales. Nous nous bornerons
aux observations que voici :

A notre sens, l'ouvrage de M. Otto est un ouvrage original
parce qu'il clôt une période. Avec Das Heilige, nous sortons
décidément des études purement techniques, de la simple et
sèche notation des faits. Sans doute ce fondement indispensable

n'est point absent. Au contraire. Mais M. Otto ne fait pas
de la recherche, de la documentation un but en soi. Sur une
base d'information étonnamment large, il élève un édifice
construit de ses propres mains, et qui nous paraît fort solide.

Il y a plus : le livre de M. Otto fait preuve non seulement
d'une science très étendue, mais surtout d'un sens religieux
très développé. Le professeur de Marbourg connaît à fond,
sans doute, les religions universelles. Il fait mieux, il sait
communier avec les plus pures d'entre elles. Et cela surtout



RUDOLF OTTO : « DAS HEILIGE » 53

nous paraît intéressant et très nouveau. Pour tant de gens, à

l'heure actuelle encore, l'étude comparée des religions se fait
aux dépens de la saveur propre à chacune d'elles, aux dépens
de leur caractère original A cet égard, on ne saurait trop
s'inspirer de l'exemple donné par M. Otto.

Edmond Grin.


	Études sur la théologie contemporaine : Rudolf Otto : "Das Heilige"

