
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 46

Artikel: Un nouveau rationalisme

Autor: Naville, Adrien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN NOUVEAU RATIONALISME

A PROPOS DU « SYSTEME DES SCIENCES » DE M. GOBLOT

Le rationalisme est malade ; les pragmatistes, puis Bergson
et d'autres, lui ont infligé de graves blessures. Pourtant il n'est

pas mort. L'auteur distingué du Traité de logique, M. Goblot,
se déclare décidément et très énergiquement rationaliste. Mais
le rationalisme qu'il professe diffère beaucoup de celui de Platon,

d'Aristote et de la tradition classique. J'essaye d'en dégager
les thèses les plus générales et de les apprécier sommairement.

M. Goblot a exposé en vingt leçons, que lui avait demandées
l'Université de Barcelone, un système des sciences où abondent

les pensées neuves et suggestives (i). A le lire on se sent en
contact avec un homme qui sait l'histoire des sciences et qui a

longtemps médité d'une manière personnelle sur leur développement

et leur enchaînement. Et cependant assez vite on a

l'impression que le système n'est pas complet. Il n'est pas complet
parce qu'il est trop exclusivement rationaliste ; peut-être
vaudrait-il mieux dire : il n'est pas complet parce que son rationalisme

est trop exclusivement celui de la raison raisonnante, celui
de la logique deductive.

Pour M. Goblot, en effet, l'objet de la raison n'est pas le
réel ; son objet c'est l'intelligible, qui peut n'être pas réel, qui,
même, en fait, n'est pas réel. Le rationalisme classique posait

(i) Edmond Goblot, Le système des sciences. Paris, Colin, 1923.



UN NOUVEAU RATIONALISME 35

comme objet de la raison les idées transcendantes ou les essences

immanentes, et leur attribuait l'existence. Pour Platon, pour
Aristote, pour les réalistes du moyen âge les idées ou essences

ou formes, sont ; elles sont d'une manière permanente. L'objet
de la raison est donc réel. M. Goblot comprend trop bien la
science moderne pour ne pas voir que l'évolutionisme a
condamné cette ontologie ; nous ne croyons plus à la permanence
de types suprasensibles que des objets sensibles copieraient
constamment sans modifications importantes. Dans la conception

moderne les essences ont été remplacées par les lois ; et
les lois ne sont pas réelles. Ce sont des possibilités ou, — qu'on
me permette de parler mon propre langage, — ce sont des

rapports conditionnellement nécessaires. Le réel ce sont les

choses qui évoluent, qui se transforment selon les lois.
La différence entre cette doctrine et le rationalisme classique

est très profonde ; et pourtant M. Goblot est rationaliste.
Son rationalisme consiste dans l'affirmation que les lois sont

l'objet essentiel, j'allais dire l'objet unique de la science.
Entendons-nous : M. Goblot ne peut pas oublier que beaucoup de

savants, la plupart des savants, s'occupent d'autres choses que
les lois, que pour connaître la nature il faut connaître les faits ;

aussi à côté des sciences théoriques il pose des sciences
appliquées. Il va plus loin et distingue quatre espèces de sciences,

ayant pour objets : i : des lois générales, 2 : des lois spéciales,
3 : des distributions de faits dans l'espace, 4 : des évolutions de

faits dans le temps. C'est fort bien ; seulement de ces quatre
espèces de sciences il y en a une qui est maîtresse et souveraine,

qui, en quelque sorte, commande aux autres, qui est la
science par excellence, la vraie science, c'est la première, —
c'est la science théorique, la science des lois. Non seulement les

autres n'occupent dans le système de M. Goblot qu'une place
singulièrement restreinte, mais sa tendance est de les ramener,
de les réduire à la première par laquelle elles s'expliquent.

On pourrait même, si l'on avait l'esprit mal tourné,
soupçonner que ces autres espèces de sciences gênent le rationalisme
de l'auteur et qu'il aimerait pouvoir leur contester le droit à

l'existence. Il écrit (p. 92) : « S'il existe des sciences des faits
singuliers, des sciences descriptives et historiques, ces sciences

prétendent, elles aussi, expliquer ; leur but est de rendre raison



36 ADRIEN NAVILLE

de la distribution des faits dans l'espace et de leur évolution
dans le temps au moyen des théories de la science abstraite. »
Je n'insiste pas sur le si, qui ouvre la phrase, bien qu'il soit
symptomatique, mais j'insiste sur le mot : expliquer.

Expliquer, c'est déplier, c'est dérouler, c'est transformer. Au
sens subjectif, exptiquer c'est faire voir, faire comprendre un
déroulement, une transformation, une évolution. L'évolution se

produit selon certaines lois ; le résultat est déterminé pour une

part par ces lois, mais pour une part seulement. Pour une autre
part il est déterminé par l'état initial de l'objet. Les lois seules

n'expliquent rien, absolument rien ; on ne saurait trop le répéter,

car cette vérité pourtant si évidente semble ignorée par de

nombreuses théories. Ce que je dis ici, M. Goblot naturellement
le sait aussi bien que moi, mais il n'en tire pas la conséquence.
Il ne fait pas à la structure de la réalité la place à laquelle elle
a droit dans le système des sciences. De là par exemple son
affirmation que l'anatomie n'est pas une science spéciale, mais
est comprise dans la physiologie : la fonction produit l'organe.
Mais ne peut-on pas dire avec tout autant de raison : l'organe
produit la fonction La fonction ensuite reproduit l'organe et le
transforme ; elle agit selon des lois, mais le résultat, la conservation,

le développement, la transformation, tout cela serait
autre si la structure antécédente était autre. D'un morceau de
molasse les lois ne font pas un œil.

M. Goblot donne de la description une définition singulièrement

étroite ; il dit : « science descriptive, ou distribution des

faits dans l'espace » (p. 77). La description scientifique est bien
autre chose que cela ; on décrit des objets : décrire scientifiquement,

c'est dire de quels matériaux un objet se compose, quelles
sont les quantités et les proportions de chacun de ces
matériaux, comment ils sont groupés, comment sont liées les unes
aux autres les diverses parties de l'objet, quelles relations il y
a entre elles, etc. Faire cela c'est un travail aussi décidément
scientifique que la création d'un système des lois par déduction.

Et ce travail est rationnel tout comme l'autre ; observer,
comparer, juger, n'est-ce pas œuvre de la raison Nos descriptions,

il est vrai, restent toujours incomplètes, nous ne pouvons
pas analyser le concret d'une manière exhaustive et totale ; à

ce point de vue les sciences de l'abstrait sont supérieures ; mais



UN NOUVEAU RATIONALISME 37

elles n'ont pas pour objet le réel, et cette infériorité est grave.
Si, comme en rêvent certains esprits, au lieu de sciences diverses,

au lieu des sciences, nous pouvions constituer une discipline
unique, la science, elle aurait pour objet le concret. La science
serait l'histoire du Tout, faisant voir son évolution à partir
d'une structure initiale ou considérée provisoirement comme telle.
L'étude des lois serait un chapitre, dans lequel on montrerait
comment leur permanence résulte de celle de certaines réalités.

Est-ce parce qu'il attribue à la déduction logique une importance

trop exclusive, et n'en attribue pas assez à la description,
que M. Goblot tombe dans une confusion d'idées bien étrange
sous sa plume Il lui arrive de confondre l'ordre avec la loi.
Je dis que cela est étrange, car il a fait excellemment, avec
beaucoup de pénétration, la théorie des sciences de lois, et

marqué avec insistance le caractère hypothétique ou conditionnel

des lois, qui ne sont pas des réalités mais des possibilités.
Eh bien les lois sont sans doute des possibilités d'ordre,

mais elles sont aussi des possibilités de désordre. Elles sont des

rapports entre termes antécédents et termes conséquents ; selon
la composition et fa structure de l'antécédent le conséquent est
ceci ou est cela : il est ordre ou désordre. Dans le désordre les
lois sont aussi souveraines que dans l'ordre. La tempête, le
déferlement incohérent, le volcan, le tremblement de terre,
l'incendie que la foudre allume se produisent selon les mêmes lois

que la douce brise, que le clapotement régulier des petites

vagues, que la transmission des rayons solaires à travers une

atmosphère limpide, ou celle de la chaleur qu'envoie le foyer
familial. Pourquoi donc M. Goblot écrit-il (p. 32) : « Une loi
naturelle exprime un ordre constant » Pourquoi écrit-il (p. 65)

que le déterminisme est le principe de l'ordre constant Les
mots : possibilité et constance seraient-ils synonymes Non, s'il
y a de l'ordre dans la réalité que nous connaissons par
expérience, cela ne résulte pas des lois seules, — rien ne résulte
des lois seules, — cela résulte des lois et de la structure d'une
réalité antérieure. L'ordre actuel, — comme d'ailleurs les désordres

actuels, — étaient contenus virtuellement dans cette réalité
antérieure.

M. Goblot insiste beaucoup, en des pages fort suggestives,
sur la finalité qui apparaît dans les règnes organiques. Voici



38 ADRIEN NAVILLE

comment il la définit : «r Tout processus dans lequel la nécessité
d'un fait est cause initiale de son apparition » (p. 124). La
nécessité dont il s'agit c'est la nécessité pour la réalisation d'un
avantage (p. 117). La cause d'un fait antécédent, c'est, dans fa

finalité, la production d'un avantage ultérieur. Mais M. Goblot
ne voit de finalité que dans le monde organique, dans la fonction.

Pourquoi cet exclusivisme La finalité, dit-il, résulte de

la sélection et de l'assimilation. N'oublie-t-il pas que la sélection

et l'assimilation, avant d'être des causes antécédentes, ont
été d'abord des effets ultérieurs Pour qu'il se produisît de la
sélection et de l'assimilation il fallait qu'il y eût autrefois un
certain anneau gazeux composé, distribué, agité et mû d'une
certaine manière, ayant certaines relations avec d'autres masses

gazeuses beaucoup plus grandes, composées, construites et mues
elles-mêmes de manières spéciales. Autrement il n'y aurait eu
ni sélection, ni assimilation, il n'y aurait eu aucun être organisé,

aucune lonction. La finalité, telle que la définit M.
Goblot, est ce qui explique l'antique nébuleuse. C'est le monde
dans lequel nous vivons, ce sont les règnes végétal et animal,
c'est l'humanité qui sont causes de ce qui les a préparés.
Allons plus loin, prolongeons les lignes de la pensée de

M. Goblot, qui est déterministe dans tous les domaines : Tordre
économique et moral qui règne dans certains groupements
humains, dans la République française par exemple, est la
cause ou du moins une des causes de la composition, la structure

et les mouvements de la nébuleuse.

Pas plus qu'aux sciences du réel M. Goblot ne donne, me
semble-t-il, aux sciences de l'idéal la place et le rôle qui leur
reviennent. Selon Wundt les sciences normatives ou de l'idéal
seraient : la logique, l'esthétique et la morale. Victor Cousin
aussi parlait du Vrai, du Beau et du Bien. Cette classification
ne me satisfait pas mieux qu'elle ne satisfait M. Goblot. La
vérité et la beauté sont des biens, des éléments essentiels du
Bien et, par conséquent, si la morale était la science du Bien, la
logique et l'esthétique en seraient des parties intégrantes. Mais
on peut considérer la morale comme étant, plutôt qu'une théorie

totale du Bien, une théorie des buts bons, des buts obligatoires.



UN NOUVEAU RATIONALISME 3g

« La morale seule, dit M. Goblot, prescrit des fins à l'activité
humaine ; elle est la seule science normative » (p. 173). La logique

et l'esthétique en elles-mêmes ne sont que des théories d'art
et, comme toutes les théories d'art, elfes se composent de lois
retournées. Au lieu d'aller de la cause antécédente à l'effet
conséquent, on y va de l'effet qui est appelé bat ou fin à la
cause qui est généralement appelée moyen ; ainsi en logique :

si tu veux penser d'une manière vraie voici comment il te faut
procéder. Mais la morale dit autre chose, elle dit : tu dois vouloir

penser d'une manière vraie.
Si la doctrine de M. Goblot restait fidèle à cette conception,

s'il distinguait toujours nettement la morale des simples théories
d'art, s'il l'affirmait constamment comme science normative des

fins, je pourrais, sauf des différences de terminologie, me déclarer

d'accord avec lui pour l'essentiel. Mais que nous dit-il
ailleurs Dans son dernier chapitre qui a pour sous-titre : Résumé
et conclusion on lit (p. 254) : Ä LR Logique, l'Esthétique et la
Morale ont pour tâche de résoudre des problèmes spéciaux de

sociologie ». Cela est déconcertant. Tout à l'heure la morale
était distinguée des théories d'art, maintenant cette distinction
est biffée. La morale elle-même est une théorie d'art, une science
de lois retournée. Plus question de la prescription de fins
obligatoires L'auteur fonde la morale tantôt sur l'instinct social,
tantôt sur la nature sociale de l'homme ; expressions singulièrement

équivoques et bien dangereuses pour la science. Mais voici
qui est plus clair (p. 192) : « Le devoir est une contrainte exercée

sans violence physique sur l'individu par le milieu social ».

Le Dieu des religions, la raison pratique de Kant sont
remplacés par la société. Il n'y a plus d'impératif absolu.

M. Goblot cite volontiers la morale provisoire de Descartes

qui prend le parti de se conformer aux lois et coutumes de son
milieu. Mais d'abord cette décision de Descartes est un acte

libre, résultant d'une délibération personnelle et non d'une
contrainte sociale ; ensuite il parle d'autre chose, il parle du devoir
que nous avons de faire autant qu'il est en nous le bien de tous
les hommes ; enfin, quant à son milieu, il fait une distinction
qu'il ne faut pas oublier. Il dit qu'il veut suivre l'exemple des

<r mieux sensés » parmi les hommes avec lesquels il vit. Voilà
bien les commencements d'une vraie morale.



4o ADRIEN NAVILLE

La morale est la théorie de l'inégalité des valeurs, de l'inégalité

de valeur des buts de l'activité, de l'inégalité de valeur des
tendances. Or les tendances sociales, j'entends les tendances des

groupes, de même que celles des individus, sont diverses et
souvent contradictoires ; les groupes, de même que les individus,

ont des tendances égoïstes, sensuelles, dominatrices, comme
ils ont des tendances généreuses, spiritualistes ou égalitaires.
La morale est la théorie du bon combat entre ces tendances, elle
impose aux unes le devoir de limiter, de réfréner, voire de
violenter les autres pour s'ouvrir à elles-mêmes une libre carrière.
Juger bon tout ce que fait la société, accepter toutes les
tendances du milieu social où l'on vit, cela ne serait pas moral,
cela serait au contraire immoral. M. Goblot en est tout aussi
convaincu que moi ; mais il s'ingénie avec Durkheim à montrer
que les protestations et les révoltes contre la société sont imposées

par la société elle-même. Voilà un collectivisme qui me
semble presque un tour de force. Peut-on donc comprendre un
tout sans tenir compte de ses éléments sont-ils sans influence
et sans importance Je ne songe pas à nier l'influence des
relations entre les individus ; elles déterminent et doivent déterminer

pour une large part la matière du devoir. Mais de la
matière du devoir il faut distinguer l'idée même du devoir. Un
grand nombre d'hommes acceptent passivement la morale d'une
tradition, d'une hérédité, d'un milieu ; mais cela ne prouve
nullement que l'idée qu'il y a un devoir soit chez eux le produit
de cette tradition. Et d'ailleurs d'autres hommes réfléchissent au
sujet de la matière du devoir et corrigent la tradition là où elle
leur paraît incomplète ou fausse. Les consciences profondes
créent la morale de l'avenir. Peut-être les théologiens et les

moralistes ont-ils quelquefois insisté trop exclusivement sur ce

côté de la question. La sociologie, en étudiant attentivement les

faits de masse sociale, rendra des services à la morale. Mais il
ne faut pas qu'elle tombe dans un autre exclusivisme qui pourrait

être plus faux et plus dangereux que celui des moralistes
classiques.

Un grand penseur qui connaissait par expérience les crises
morales, et dont on a pu dire qu'il a été le plus homme de tous
les hommes, saint Augustin a écrit : « Ne va pas au dehors,
» rentre en toi-même, c'est dans l'homme intérieur qu'habite la



UN NOUVEAU RATIONALISME 41

» vérité. Mais si tu trouves ta propre nature muable, dépasse-
» toi toi-même pour monter plus haut. » Si vieille que soit cette
parole, j'ose la recommander à la réflexion des modernes
sociologues.

M. Goblot est rationaliste, il faut l'être pour faire la théorie
de la science qui est une création rationnelle ; mais le rationalisme

de M. Goblot est trop exclusivement celui de la raison
raisonnante, de la logique deductive. Dans son système il
n'accorde une importance suffisante ni aux faits concrets, ni à la

personnalité morale. De là deux lacunes graves. C'est quand il
parle des sciences de lois qu'il est tout à fait chez lui et qu'il
fait voir et comprendre mieux qu'on ne l'avait fait auparavant.

Adrien Naville.


	Un nouveau rationalisme

