
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 48

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

LA GRACE

Gonzague Truc, La grâce, essai de psychologie religieuse. — Paris,
Alcan, 1918.

Cet attachant petit livre a donc cinq ans. Et même un peu plus,
puisqu'il est constitué en partie par des articles de revues parus
antérieurement. Il ne paraît nullement vieilli.

Le sujet en est délimité et présente une unité réelle, au travers et en

dépit de la diversité des phénomènes effleurés. C'est bien ce que la
dogmatique et la piété appellent la grâce que l'auteur entend étudier
au cours des principales étapes de la vie religieuse : à l'origine, dans
l'acte de foi et la conversion ; puis dans l'alternance des états mystiques,

positifs et négatifs ; enfin, dans l'épanouissement de la sainteté.
Ce qui l'intéresse, ce ne sont pas les faits en eux-mêmes, mais la
commune force, l'énergie qui les anime. Et voilà de quoi nous
intéresser aussi.

Le sujet est un. En peut-on dire autant du point de vue auquel il est

envisagé? Il ne semble pas. «J'ai voulu écrire, dit M. Truc en son
introduction, une étude uniquement psychologique. » Et il revient là
dessus à plus d'une reprise au cours de son livre. Il estime avoir
donné de la grâce une psychologie descriptive dont les croyants
n'auraient nullement à s'effaroucher. N'est-il pas entendu « que Dieu n'agit
pas dans l'homme en dehors des moyens humains » Et n'est-il pas loisible
à qui le voudra d'étudier l'action divine, « en tant que phénomène,
indépendamment de sa nature et de son origine, d'un point de vue
tout humain » M. Truc paraît donc admettre le principe directeur
proposé par Théodore Flournoy à ceux qui s'occupent de psychologie
de la religion : réserve à l'égard des questions de transcendance. S'il
l'admet, il est prompt à l'oublier, ou il n'en a pas mesuré les
conséquences. Les conséquences du principe de Flournoy, c'est, de la part
du psychologue, ou bien le silence sur l'aspect philosophique des
phénomènes qu'il étudie, ou bien l'établissement d'une claire distinction
entre son effort de psychologue et ses impressions de philosophe :

effort d'objectivité scientifique d'une part ; de l'autre expression d'une
foi plus ou moins rationnelle, mais subjective.



a32 MISCELLANÉES

M. Truc, qui ne restera pas silencieux, n'établit pas davantage la
distinction. Et il tend à présenter comme résultat de son labeur de

psychologue des affirmations philosophiques en somme théologiquement

très négatives encore que, à l'entendre, consolantes. Il serait
« enfantin de supposer qu'un Maître inconnu nous mène par nos
propres moyens vers les paradis que nous imaginons » ; ce serait là « se
contenter des brillants mensonges de l'imagination» ; il faudrait
abandonner toute foi en une origine divine de la grâce... Mais la grâce
n'en subsisterait pas moins, d'autant plus accessible qu'elle se présenterait

désormais « laïcisée », « humanisée », délivrée de la forme
confessionnelle et associée à « un mouvement plus ample, plus général, et
peut-être moins imparfait de l'existence ».

La psychologie de M. Truc est nuancée, rompue aux subtilités de

l'analyse, assez exercée pour s'attaquer aussi bien aux sèches définitions

de la dogmatique officielle qu'aux témoignages delà vie religieuse
vécue. Elle définit la grâce comme étant à l'origine, dans l'acte de foi
et la conversion, « adhésion sentimentale de l'individu à une valeur
propre à orienter sa vie » ; puis, dans les états mystiques, « poussée
d'ordre émotif qui soutient et développe la tendance initiale », poussée
qui, dans les œuvres de la sainteté, groupe enfin sous son hégémonie
une floraison... conforme à l'idéal conçu ». Etelle arrive, ainsi que l'on
pouvait s'y attendre, à mettre le tout en étroite relation avec les variations

de la sensibilité organique générale.
En étroite relation, soit. Encore que décidément tout cela demeure

bien un peu vague. La relation, nous admettons que la psychologie
la recherche et nous souhaitons qu'elle réussisse à la préciser. Mais
M. Truc va plus loin. C'est ici que, sans s'en rendre compte, il franchit

le pas entre l'objectivité du savant et les préférences du philosophe

; et c'est sur ce point aussi que nous faisons les plus expresses
réserves personnelles : il en arrive à l'identification des mouvements
de la grâce avec ceux de la coenesthésie, et sa laïcisation de la grâce
est fondée sur cette identification. « Les opérations de la grâce
restent les mêmes, écrit-il, qu'on mette à leur point de départ une impulsion

mystérieuse de Dieu ou qu'on n'y voie qu'un mouvement de la
vie ou des organes... Pourquoi ne restituerait-on pas au trésor mystérieux

de la vie les grâces dont on se plaît à placer la source dans le
Dieu personnel »

En effet, pourquoi pas, si la preuve était faite que le point de départ
importe peu, ou point du tout? Mais cette preuve, M. Truc est loin de
l'avoir fournie ; et je ne sache pas qu'ait paru le livre vaguement
annoncé à la fin de celui dont nous parlons ici, et où il se propose de
décrire moins sommairement « le sentiment religieux affranchi de ia
religion», ou la religion de la grâce sans Dieu.

Nous avons rendu hommage au psychologue. Tout éloigné que nous



MISCELLANÉES 233

soyons de sa philosophie, saluons dans le philosophe l'évidente sincérité,

cette mélancolie des sentiments qu'allège discrètement une ironie
ailée, de beaux dons de poésie, la hauteur relative d'un idéal qu'il
distingue, avec raison, de celui des chrétiens mais qn'il n'en regarde
pas moins comme un ordre de la grâce : « Pour le fidèle... comme pour
l'incroyant, si peu qu'ils descendent en ieur pensée, cela seul importe,
avant tout, dans toute vie, de se grandir des vraies grandeurs, de
s'enrichir des vraies richesses, de substituer un ordre de la grâce à

l'ordre de la chair.
Maurice Neeser.

PROTESTANTISME ANGLO-SAXON

M. le pasteur Adolf Keller, de Zurich, est en Suisse le principal
ouvrier de la concentration protestante. Sa quadruple tournée de
conférences aux Etats-Unis a eu pour effet d'intéresser ies Eglises de ce

pays à l'Europe religieuse eu souffrance. M. Keller a noué des liens
avec les presbytériens, surtout, puis avec l'autorité centrale du
protestantisme américain : le conseil fédéral des Eglises du Christ. Il a
contribué à élargir le cadre de l'Alliance presbytérienne et à déplacer son
centre de gravité de la Grande-Bretagne sur le continent. C'est grâce à

lui que ce vaste groupement réformé a tenu récemment ses assises à
Zurich et qu'il a confié à la Fédération suisse des Eglises les œuvres
de secours aux Eglises européennes en détresse. M. Keller a reçu de
l'Université de Genève le doctorat en théologie honoris causa pour ses
louables et heureux efforts. Il a rendu à la Suisse protestante des
services éminents.

L'opuscule qu'il a publié récemment (Dynamis, Formen und Kräfte
des amerikanischen Protestantismus, i66 p. 8°, Tübingen, Mohr, 1922)
est le résumé de ses voyages et le fruit de ses conversations avec les
principaux représentants du protestantisme américain.

Qu'il nous soit permis, en passant, d'exprimer le regret que la Suisse
romande n'ait pas eu son délégué à elle, pour accompagner M. Keller.
Les deux centres historiques de la Réforme en Suisse auraient pu faire
entendre leur voix au delà des mers ; et l'on eût tiré grand profit en
deçà de la Sarine des récits qu'aurait pu faire le délégué welche. Des
circonstances imprévues ont empêché qu'if en fût ainsi ; espérons que
l'occasion se présentera bientôt où Genève pourra faire entendre sa
voix dans le Nouveau-Monde.

Le grand intérêt de la publication de M. Keller réside dans la
description qu'il fait des nombreuses Eglises et congrégations diverses
qui constituent le protestantisme contemporain aux Etats-Unis. Signalons

en particulier les quatrième et cinquième chapitres qui traitent du
rôle international du protestantisme américain ; ils constituent à nos



234 MISCELLANÉES

yeux la partie la plus importante du livre de M. Keller. Il faut remercier

aussi l'auteur d'avoir donné une liste précieuse des dernières
publications relatives aux questions qu'il aborde.

Nous apprécions moins les développements historiques et les
jugements que l'auteur porte sur le passé. De deux choses, l'une. Ou bien
l'ouvrage de M. Keller a des prétentions scientifiques, alors il devait
au lecteur un exposé moins sommaire ; ou bien il n'a pas d'autre but
que d'informer et de travailler à la propagation de certaines idées,
alors les chapitres qu'il consacre à l'histoire religieuse de l'Angleterre
et à la colonisation en Amérique sont de trop. Telles qu'elles sont, ses
analyses historiques paraissent bien hâtives et les lacunes sont
nombreuses et regrettables.

Il y a du reste un peu de tout dans cette brochure captivante, et
nous pensons que l'auteur reviendra, à tête reposée, sur telle période
du passé ou sur tel problème d'actualité que son premier ouvrage n'a
fait qu'effleurer. Quoi qu'il en soit, nous lui sommes reconnaissant du
travail si suggestif qu'il vient de nous donner ; il a su éveiller notre
intérêt chrétien pour la grande république sœur.

L'ouvrage de M. Otto Baumgarten, professeur de théologie
pratique à l'Université de Kiel, dont nous voudrions parler maintenant
(Religiöses und kirchliches Leben in England, 122 p. in-8, Leipzig,
Teubner, 1922), a un autre caractère. Il fait partie d'une publication
collective, le Handbuch der englisch-amerikanischen Kultur, destinée
à faire connaître à l'Allemagne l'état actuel de la vie intellectuelle et

religieuse dans les pays anglo-saxons (1).
Son opuscule esquisse, d'une façon concise et claire, les différents

types de la piété anglaise. L'anglicanisme, tout d'abord, dans sa triple
expression : high, low et broad. Puis viennent le puritanisme, le méthodisme,

les Eglises baptistes, les Quakers, les sectes du type eschatologique

(adventistes, irvingiens, darbystes). Enfin l'Armée du Salut et
l'esthétisme de Ruskin.

Quoique sa tâche soit pius limitée que celle que s'est donnée
M. Adolf Keller, la brièveté de l'exposé est souvent regrettable. Le
sujet était trop vaste pour un ouvrage aussi restreint.

Les jugements portés par M. Baumgarten sont parfois discutables
dans les détails ; ils sont cependant en général bienveillants et équitables,

l'auteur se tenant à égale distance d'un enthousiasme inconsidéré
et du dénigrement systématique. E. Platzhoff-Lejeune.

(i) Les autres fascicules de cette collection concernent l'histoire, la
philosophie, l'art et la vie économique ; ils sont dûs à divers auteurs, sous la
direction de M. W. Dibelius, professeur de littérature à Bonn.



MISCELLANÉES 235

L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE ET LA FOI

M. le pasteur Emil Brunner, d'Obstalden, qui fut le premier boursier
suisse des Eglises d'Amérique, a fait paraître, il y a deux ans déjà, la
dissertation qui lui a ouvert les portes de l'Université de Zurich, où il
professe en qualité de privat-docent. M. Brunner, qui se rattache à la
tendance qu'incarne aujourd'hui notre compatriote le professeur Karl
Barth, de Göttingen, a intitulé son étude : Erlebnis, Erkenntnis, Glaube
(127 p. in-8, Tübingen, Mohr, 1921).

L'auteur oppose l'objectivité de Dieu à la tendance subjective et
anthropologique qui caractérise, selon lui, la théologie depuis la
Renaissance et surtout depuis l'apparition du rationalisme du xvme
siècle. Il voit dans la méthode historique de la religionsgeschichtliche

Schule et dans la méthode psychologique, si en vogue aujourd'hui

en France et dans les pays anglo-saxons, les deux aspects d'une
même tendance, pernicieuse selon lui, celle du subjectivisme dissolvant.

La théologie semble avoir perdu aujourd'hui le sens de ce qui
n'est pas humain, de ce qui est objectif dans la religion. La foi n'est
plus qu'une vie (Erlebnis), un accident. A force de vouloir dégager
l'alliage humain et l'enveloppe historique des formes de la foi, le fond
divin, permanent et identique à lui-même, s'est perdu. Le froid relativisme

historique d'un Troeltsch et le romantisme psychologique d'un
Heiler sont les deux aboutissants extrêmes d'une évolution séculaire
avec laquelle il faut rompre. Arrivée au fond d'un cul de sac, il faudra
bien que la théologie rebrousse chemin.

Mais dans quelle direction Les représentants du subjectivisme
romantique et pragmatiste (Schleiermacher et Ritschl) sont des ennemis
moins dangereux que le relativisme historique et le mysticisme analytique

qui sont à la mode aujourd'hui. Sans doute, il ne faut pas
restaurer l'intellectualisme hégélien, ni l'orthodoxie, mais il faut défendre
f'objectivité de la foi contre les attaques du naturalisme anthropologique

et du pragmatisme.
Nous ne pouvons pas songer à suivre l'auteur dans le développement

de ces thèses. Après avoir analysé la religion comme vie
(Erlebnis) et comme connaissance (Erkenntnis), deux demi-vérités
provisoires, il démolit le psychologisme et l'historisme par des
arguments qui nous semblent forts. M. Brunner ne revient pas impunément
d'Amérique, c'est outre-mer qu'il a pu affronter le psychologisme avec
ses prétentions à se substituer à toute autre forme de pensée ; il assène
du reste de rudes coups à l'intelîectuafisme. La critique qu'if fait de ta

philosophie de Bergson et des psychologues américains nous a paru
particulièrement incisive.

Comme c'est souvent le cas, la partie critique vaut mieux que l'essai
positif de construction que nous propose M. Brunner. La pure objecti-



236 MISCELLANÉES

vite de la foi ne se démontre pas aussi facilement que se démolissent
les pseudo-vérités de ses adversaires.

Nous en arrivons au saut de Kierkegaard, de Kutter, de Kant, à

l'aperception pure qui rompt les cadres du mécanisme, à l'irrationnel,
à l'inexplicable, à ce qui est au-delà de l'espace et du temps, à

l'inconditionné, hors de toute réalité existante.
M. Brunner est un représentant typique de cette école qui incarne la

réaction contre l'historisme et le psychologisme et dont les représentants

sont animés d'une profonde piété. Est-ce là leur mérite unique
Il serait grand, certes. Ou bien ajoutent-ils à cette qualité essentielle
la puissance d'édifier une construction scientifique qui tienne debout

Une chose est certaine, c'est que notre époque a soif d'objectivité et
d'absolu. Elle étouffe dans l'atmosphère du subjectivisme analytique.
L'âme moderne veut revenir à la synthèse, elle définit la foi comme
une libération des contingences ; et la théologie qui systématise ces

aspirations s'inspire parfois d'une attitude très conservatrice à l'égard
des faits chrétiens. Nous saluons ce mouvement comme une réaction
nécessaire contre l'emprise du relativisme desséchant, mais nous
gardons quelques doutes sur ses effets pratiques et sur la piété qui en
sera la conséquence.

E. P.-L.

UNE NOUVELLE HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE ANCIENNE

Le professeur Karl Joél, de Bâle, dont on connaît les publications
distinguées sur le romantisme, sur Nietzsche, sur le libre arbitre, a
voué de tout temps une grande tendresse à la pensée antique. Nous
lui devons une thèse sur l'évolution de la pensée de Platon, et deux
volumes sur le Socrate de Xénophon et de Platon, publiés il y a plus
de vingt ans déjà. Il nous offre aujourd'hui le fruit de son enseignement

si goûté à l'Université de Bâle, dans un premier volume, intitulé
Geschichte der antiken Philosophie (xvi, 996 p. in-8. Tübingen, Mohr).

Il y a là plus qu'une simple histoire de la philosophie. M. Joël a
écrit une véritable histoire de la civilisation, de la pensée, de l'âme
antiques. Il ne sépare la philosophie ni de la littérature, ni des arts, ni
de la politique. Chacun connaît la magistrale histoire de la philosophie
moderne de Wilhelm Windelband (2 vol. Leipzig, 4e éd. 1907), ce pur
chef-d'œuvre qui, dans son genre, n'a pas été surpassé ; M. Joël nous
offre, pour l'antiquité, le digne pendant de cette œuvre classique.

Rien de plus différent, par exemple, que la méthode du professeur
de Bâle et celte d'Ed. Zefler. Certes Zefler restera le fondement solide
de toutes les recherches de détail dans ce domaine ; mais combien
plus attrayante est l'œuvre de M. Joël. S'adressant à un cercle de



MISCELLANÉES 237

lecteurs ptus étendu, il s'est efforcé de rendre la pensée antique aussi
vivante et aussi actuelle que possible : un voyage en Grèce et dans
l'Italie méridionale lui a permis de brosser un tableau aussi brillant
que fidèle de la civilisation grecque dans son unité.

M. Joël consacrera trois volumes à son histoire de la philosophie
antique. Le premier, seul paru, s'arrête à Platon qui, avec Aristote,
formera la matière du tome second; le troisième conduira le lecteur
jusqu'à l'époque chrétienne, et au-delà. Nous attendons avec
impatience la suite de cette grande œuvre ; on nous apprend, du reste, que
le manuscrit du tome second est à peu près achevé.

Bornons-nous, pour le moment, en attendant de parler de l'ouvrage
achevé, à dire à quel point la lecture du livre de M. Joël est agréable
et féconde. Il vient à temps selon nous. Dans les temps troublés que
nous traversons, c'est une fête pour l'esprit et un réconfort que de se

plonger dans fa pensée de ceux qui ont créé notre civilisation.
L'ouvrage de M. Joël n'est pas un manuel d'étudiant, ni un précis

pour l'examen. Il remplace plutôt le cours et est admirablement à la
portée de la jeunesse studieuse. Il lui inspirera cet amour et cette
connaissance approfondie de l'antiquité que possédaient nos devanciers

à un si haut degré, et qui s'en va se perdant de plus en plus.
Avec la connaissance de la langue grecque, celle de l'esprit hellénique
diminue et menace de disparaître. Nous avons la conviction qu'il n'y
a là qu'un phénomène temporaire ; l'histoire fournit de nombreux
exemples d'un pareil abandon de l'antiquité classique, suivi d'un
retour décisif. Il reste que l'état actuel des connaissances classiques
est déplorable. Des œuvres comme celles de M. Joël contribueront à

ramener l'attention des lettrés à l'antiquité. Nous souhaitons que le
professeur de Bâle achève sans retard sa vaste entreprise; l'intérêt et
la reconnaissance de ses lecteurs ne lui feront pas défaut.

E. P.-L.

UN MEDECIN HETERODOXE DU XVIIe SIECLE

Hans-Jakob Ammann. Reise ins gelobte Land. 4e Ausgabe. Zurich,
Polygraphisches Institut, 1919.

La valeur documentaire du récit que le chirurgien zurichois H.-
J. Ammann a laissé de son voyage en Terre Sainte, fait en 1612, a déjà
été signaiée par d'autres, nous n'avons pas à y revenir. Peut-être
serait-il intéressant de comparer les descriptions d'Ammann à celles

plus modernes que nous devons à F. Bovet et à P. Laufer; peut-être le
lecteur non-théologien trouvera-t-il aujourd'hui un regain d'actualité
aux observations que l'intelligent voyageur du XVIIe siècle a faites en



238 MISCELLANÉES

Turquie et en Anatolie. Mais étant donné que nous ne disposons que
de peu de place, nous aimerions voir en H.-J. Ammann, sans méconnaître

son originalité scientifique et son caractère attrayant, le
théologien hétérodoxe. Car il fut cela. M. le pasteur Waldburger, à la
demande de l'éditeur (qui est un descendant de l'auteur), a réussi par
le moyen d'un certain nombre de notes critiques et d'une
introduction fort bien écrite, à nous présenter sous cet angle inattendu
la figure du chirurgien voyageur. Donc sous le règne presque incontesté
de l'orthodoxie réformée, dans la ville de Zwingli, il se trouve un homme,
qui non seulement refuse d'assister au culte public — ce qui, on le
sait, était à l'époque plus qu'un manque aux convenances sociales,
mais un délit, —¦ mais qui ne craint pas d'afficher des opinions
religieuses très différentes de celles qui étaient enseignées par l'Eglise.
Si Ammann échappa au sort de Servet, soit qu'il ait bénéficié des

sympathies personnelles de l'Antistès Breitinger, soit que le professeur

de logique Stucki l'ait traité avec plus de charité et de largeur
d'esprit qu'on n'eût pu attendre en ce temps-là (elle est jolie la
comparaison qu'il fait de notre hérétique avec « une vitre cassée qu'il
faut manier d'une main légère » ; ce n'est pas du Calvin, c'est du
Castellion) il n'en reste pas moins que H.-J. Ammann a dû répondre

à plusieurs reprises de son hétérodoxie devant les autorités civiles
et religieuses qui, à bien des égards, faisaient alors un pouvoir. Que
lui reprochait-on, à ce brave médecin Certaines tendances
apocalyptiques, qui apparaissent toujours avec une certaine virulence aux
époques troublées. Les démêlés d'Ammann avec l'Eglise zurichoise
commencèrent en i634, en pleine guerre de trente ans ; une hostilité
assez marquée contre le pastorat, le pédobaptisme et le serment,
hostilité qui rappelle l'anabaptisme, enfin et surtout une christologie
assez confuse, toute basée sur la théopneustie et sur la nécessité
qu'elle entraîne forcément à prendre certains textes dans un sens
allégorique. U y a du gnosticisme là dedans, de la nuance docétiste et
valentinienne, peut-être avec des éléments empruntés à Marcion.
Comment Ammann est-il arrivé à rencontrer ces lointaines hérésies?
La question n'est pas sans intérêt. Pour y répondre, M. Waldburger
signale le fait que comme médecin Ammann avait lu les écrits de
Paracelse et que plus tard il doit avoir pratiqué les ouvrages de Jakob
Bœhme. Une telle recherche s'éloigne moins de l'actualité qu'elle n'en
a l'air ; les tendances mystiques ne sont-elles pas nombreuses et
puissantes aujourd'hui

A. Mamboury.



MISCELLANÉES 239

HISTOIRE D EGYPTE

W. M. Flinders Pétrie. A History of Egypt from the Earliest Kings
to the XVIth Dynasty. — London, Methuen and Co, 1923.

L'histoire d'Egypte de M. Fl. Pétrie, dont les six volumes embrassent

toutes les périodes successives depuis les origines jusqu'à
Mohammed Ali, est un instrument de travail de tout premier ordre, à
la portée, non seulement des spécialistes, mais de tous ceux qui
s'intéressent à l'histoire d'Orient.

Le premier volume, qui datait de 1894, c'est-à-dire d'un moment où
l'on ne connaissait pour ainsi dire rien de l'Egypte primitive, vient
d'être réédité, entièrement refondu et mis au point d'après les
nouvelles découvertes. Le plan est le même que dans la première édition
et comporte un bref exposé de chaque règne avec une liste des monuments

contemporains, liste très complète et par là même extrêmement
précieuse, où les rois thinites en particulier sont bien mis en lumière
et classés aussi bien qu'il est possible de le faire aujourd'hui.

On remarquera que l'auteur ne parle pas de la période dite
préhistorique ; c'est une lacune regrettable, puisque toute la question encore
si confuse de l'origine des Egyptiens est ainsi éludée. Ce fait s'explique
par le but même poursuivi par l'auteur, qui était de donner une histoire
purement documentaire.

G. JÉQUIER.

UNE NOUVELLE TRADUCTION DE FREUD

S. Freud. La psychopathologie de la vie quotidienne. Traduit de
l'allemand par S. Jankélevitch. i-32i p. Payot, Paris 1922.

Cet ouvrage est la suite naturelle de 1'« Introduction à la psychanalyse

» dont nous avons signalé en son temps l'apparition, car il en
vérifie tes théories par des exemples tirés de la vie de chaque jour. U
montre à quel point le moindre de nos gestes, et la plus insignifiante de

nos paroles sont capables de révéler les tendances les plus profondes
de la vie psychique et de manifester l'aspect le plus intime de notre
personnalité. Les oublis de noms propres ou de mots, les souvenirs
d'enfance et « de couverture », les lapsus, les méprises et les
maladresses, etc., tout est passé en revue.

Un chapitre particulièrement intéressant pour le philosophe est celui
où Freud étudie les pressentiments, les suggestions attribuées au
hasard. D'après lui, il n'y aurait dans ces phénomènes aucun élément
objectif. « Je pense, dit-il, que pour une bonne part, la conception



24o MISCELLANÉES

mythologique du monde, qui anime jusqu'aux religions les plus
modernes, n'est autre chose qu'une psychologie projetée dans le monde
extérieur » p. 298. L'obscure connaissance des faits psychiques inconscients

s'objective et se reflète dans la construction d'une réalité supra-
sensible, et les phénomènes connus sous le nom d'avertissement, de
rêve prophétique, d'expérience télépathique, de manifestation de forces
suprasensibies, etc., ne sont probablement, d'après Freud, que de simples

produits de l'imagination sans aucun rapport avec la réalité. Du
moins, déclare ce dernier, «je ne me suis jamais trouvé dans le cas
d'éprouver quoi que ce soit qui pût faire naître en moi la croyance
aux miracles. Comme tous les hommes, j'ai eu des pressentiments et
éprouvé des malheurs, mais il n'y a jamais eu coïncidence entre les

uns et les autres, c'est-à-dire que les pressentiments n'ont jamais été
suivis de malheurs et que les malheurs n'ont jamais été précédés de

pressentiments» p. 3oi.
A. R.





LAUSANNE IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE


	Miscellanées

