
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 48

Artikel: Questions actuelles : partis et conflits d'idées dans l'anglicanisme
contemporain

Autor: Werner, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

PARTIS ET CONFLITS D'IDEES
DANS L'ANGLICANISME CONTEMPORAIN (i)

Les anglo-catholiques ont tenu en juillet dernier, à Londres,
leur ce second congrès national » (le premier avait eu lieu en

1920). L'immense Albert Hall, où se tinrent les séances
officielles, fut trop petit pour contenir les seize mille congressistes
qui s'étaient rendus à la métropole et l'on dut ouvrir le Queen's
Hall pour des séances supplémentaires. Près de deux mille
ecclésiastiques, dont trente-neuf évêques, prirent part à cette

grandiose manifestation de parti. Des travaux, magnifiant
surtout le rôle de l'Eglise et de l'organisation ecclésiastique, furent
lus et sont actuellement en voie de publication. Des cérémonies

religieuses — un certain nombre de grand'messes (High Mass)
— eurent lieu à la cathédrale de Saint-Paul et dans les églises
anglo-catholiques de Londres. Une procession de prêtres revêtus
d'habits somptueux, chantant des litanies et brûlant de l'encens,

parcourut les artères les plus populeuses de la cité pour aboutir
à Trafafgar Square. Une partie des spectateurs s'agenouillèrent
au passage du cortège précédé de crucifix. D'autres, au
contraire, restèrent debout ; quelques-uns protestèrent par la parole

(1) Les pages qui suivent serviront à compléter l'article paru sous le
même titre il y a un an (Revue de théologie et de philosophie, n" 44)- Pour
tout ce qui concerne l'évolution antérieure et la caractéristique générale
des partis dans l'Eglise anglicane, je me permets de renvoyer au précédent
article. Mon but est ici de marquer le chemin parcouru depuis une année,
en citant certains faits et en commentant certains ouvrages récents.



CONFLITS D IDEES DANS L ANGLICANISME 2ig

ou par des pancartes élevées au-dessus de la foule et portant
des inscriptions variées : « Les prêtres sont la ruine de l'Angleterre

Les anglo-catholiques sont des traîtres envers le
protestantisme »

Ne nous étonnons pas trop et surtout n'attachons pas une
importance exagérée à de pareilles manifestations. Elles sont
communes de l'autre côté de la Manche ; le christianisme lui-
même est tenu de faire une certaine réclame... Les guerres de

religion ne sont pas, pour cela, près de recommencer et l'Angleterre

n'est pas sur le point de passer au catholicisme romain.
Il n'en est pas moins certain que l'anglo-catholicisme gagne

du terrain ces temps-ci. Ses principaux succès, il les remporte
à Londres et dans les villes du sud. (Le nord de l'Angleterre,
qui a toujours été la citadelle du non-conformisme, et la campagne

sont beaucoup plus réfractaires.) Sentant qu'il a le vent en

poupe, il est décidé à étendre considérablement son action et
l'on dit qu'il va entreprendre dans tout le pays une vaste
ce mission » dont le congrès de Londres n'a été qu'une manifestation

préliminaire, destinée à frapper les imaginations.
Mais, malgré des succès incontestables, tout ne va pas pour

le mieux dans ce parti. Il suffit de parcourir les colonnes consacrées

aux lettres de correspondants occasionnels, dans le Church
Times, pour se rendre compte que l'unité de vues manque aux
anglo-catholiques. Les chefs du mouvement ne sont pas d'accord
entre eux. Ce que nous osions à peine formuler il y a un an est

aujourd'hui évident : il existe dans l'anglo-catholicisme, à côté
de divergences d'ordre secondaire, deux tendances opposées. Il
y a les anglo-catholiques proprement dits, qui tendent de plus
en plus à s'appeler eux-mêmes ce modérés », et les ce extrêmes »

ou ce néo-catholiques » (i).
Les anglo-catholiques modérés ne songent pas à une fusion

(i) Ce sont les termes en usage en Angleterre. La désignation « anglo-
catholique modéré » est caractéristique. L'Anglais ne cherche pas à définir
rigoureusement son point de vue et à en tirer toutes les conséquences
logiques. Il constate qu'une tendance religieuse, représentée par un parti dans
l'Eglise, a du bon ; mais il sent que, s'il s'y abandonnait complètement, il
aboutirait à une erreur. Aussi enlève-t-il à la définition, par un adjectif
restrictif, ce qu'elle pourrait avoir de trop absolu : il est bien « anglo-
catholique », mais «modéré». Inutile de dire que les «néo-catholiques» ne

s'appellent pas eux-mêmes « extrêmes ».



ROBERT WERNER

avec le catholicisme romain, tel qu'il est aujourd'hui : mais ils
tiennent à distinguer nettement l'Eglise anglicane des autres
confessions issues de la Réforme. L'idéal vers lequel l'Eglise
d'Angleterre doit tendre, c'est de représenter un catholicisme
opposé à l'ultramontanisme et à la suprématie absolue du pape,
mais opposé aussi au morcellement et à ce l'anarchie individualiste

» des Eglises protestantes dans le domaine du rite et de

l'organisation ecclésiastique ; — un catholicisme qui soit
l'expression du génie religieux anglais ; un «catholicisme national»,
qui n'exclurait pas le ce catholicisme latin » des Eglises de

France, d'Italie, d'Espagne, etc., mais auquel serait reconnu le

droit de s'exprimer librement dans le giron de la grande Eglise
universelle ; — un catholicisme episcopal, c'est-à-dire s'appuyant
sur la tradition de gouvernement la plus antique ; — un
catholicisme réformé et tolérant, comme celui que rêvaient Erasme
et d'autres humanistes du seizième siècle (i). Le principal
inspirateur des anglo-catholiques modérés est depuis bien des années
le Dr Gore, ancien évêque d'Oxford, auteur de nombreux ouvrages

de théologie, de polémique ecclésiastique et d'édification (2).
Les anglo-catholiques ce romanisants » sont disposés à faire

beaucoup plus de concessions à l'Eglise romaine. Leur ardent
espoir, le but de leurs efforts, est la réunion, et par là ils
entendent l'union de Rome et de Cantoribéry dans un avenir
aussi rapproché que possible. Dans son opuscule : A call to
Reunion (3), leur chef vénérable, lord Halifax, a publié un
rapport de ses entrevues et de ses discussions orales et écrites
avec le cardinal Mercier, archevêque de Malines, sur la question

de l'union des deux Eglises. En somme, il ramène à deux
les obstacles à cette union : l'un vient de Rome, l'autre de

(1) « La différence entre l'austère réforme du cardinal Caraffa (Paul IV)
et Erasme marque la différence entre l'anglo-catholicisme et le catholicisme
romain d'aujourd'hui. » (E. M. Milner-White, The Church of Rome. —
Page 92 du Report of the First anglo-catholic Congress. Londres, S. P. C. K.
1920.)

(2) Le point de vue des « modérés » vient d'être exposé, dans son opposition

aux « extrêmes », par W. Carey, évêque de Blœmfontein, dans son
livre : Conversion, Catholicism and the English Church. (Londres,
Mowbray.)

(3) A Call to Reunion, by Viscount Halifax, arising out of Discussions
with Cardinal Mercier, archbishop of Matines. (Londres, Mowbray, 1922.)



CONFLITS D IDEES DANS L ANGLICANISME 221

Cantorbéry ; Rome dénie la validité des ordres épiscopaux de

l'Eglise anglicane, Cantorbéry refuse de reconnaître l'évêque
de Rome comme chef suprême et infaillible de l'Eglise
chrétienne.

Sur le premier point il y aurait moyen de s'accorder facilement,

croit lord Halifax. Les évêques anglicans seraient prêts à

« accepter tout ce qui pourrait régulariser leur position aux
yeux des Eglises romaine et orientale ». Cela veut dire, si nous

comprenons bien, qu'ils seraient disposés à se soumettre à une
réordination, puisque l'Eglise catholique met en doute la succession

apostolique de l'épiscopat anglican. Il est permis de croire
que, sur ce point, lord Halifax n'expose pas l'opinion de la
majorité des évêques anglicans. Les décisions de la Conférence

episcopale de Lambeth en 1920, auxquelles il pense évidemment,

sont susceptibles d'une interprétation fort différente. (1)
Le second obstacle est évidemment beaucoup plus sérieux.

Mais ici l'entente n'est pas exclue non plus, selon lord Halifax.
L'Eglise d'Angleterre pourrait reconnaître le pape comme primat
de l'Eglise chrétienne universelle, à peu près dans le même

sens que l'archevêque de Cantorbéry est le primat de l'Eglise
anglicane. Quant à l'infaillibilité pontificale, elle est en réalité,
non le droit de promulguer de nouveaux dogmes, mais celui de

constater l'unanimité sur tel développement du dogme chrétien.

« L'infaillibilité ne sépare pas le pape de l'Eglise, et le

pape ne peut agir indépendamment de l'Eglise dont il est le
chef. Il n'a aucunement le pouvoir d'imposer ou de proclamer
un nouveau dogme, mais seulement de définir explicitement et

avec autorité la nature de la foi confiée par notre Seigneur
Jésus-Christ à la garde de son Eglise. Un dogme n'est pas
l'expression d'une vérité nouvelle, mais l'expression authentique
d'une vérité existant déjà dans l'héritage de la doctrine révélée.

» (2) Il faudrait aussi rétablir les conciles œcuméniques. Mais
Pie XI, dans l'Encyclique qu'il a promulguée lors de son avènement,

n'ouvre-t-il pas la perspective d'une réunion d'évêques,
d'un concile qui lui apporterait les lumières et les forces de la
chrétienté entière Cette attitude du pape est significative, et

(1) Voir par exemple : H. H. Hknson, Anglicanism, p. 262-264.
(2) Call to Reunion, p. io.



222 ROHERT WERNER

l'opinion de lord Halifax est qu'il y a de nombreux indices
favorables à une tentative d'union.

Le président du récent congrès anglo-catholique de Londres,
l'évêque de Zanzibar F. Weston, se rattache à la fraction
extrême de l'anglo-catholicisme et y prend une place toujours
plus importante. Il est à certains égards l'enfant terrible du

parti. N'a-t-il pas pris l'initiative d'envoyer au pape une salutation

et des vœux officiels de la part du congrès qu'il présidait
Cette démarche a provoqué des protestations formelles et très
vives de la part d'anglo-catholiques marquants, soit au cours du

congrès lui-même, soit dans divers journaux et spécialement
dans le Church Times, organe reconnu du parti.

On voit quelle distance sépare les deux fractions de l'anglo-
catholicisme. Il est difficile de se représenter qu'elles resteront
toujours unies, même en faisant une large part aux a trésors
d'illogisme » que renferme l'âme anglo-saxonne. Le néo-catholicisme

extrême marche à grands pas dans la direction de Rome :

cela paraît incontestable. Mais il n'est qu'une fraction du grand
parti anglo-catholique, sans doute la moins forte numériquement.

Il y a toujours eu des conversions individuelles de

l'anglicanisme au catholicisme (i). Peut-être y en aura-t-il davantage
dans un avenir rapproché ; il se pourrait même qu'il y eût,
comme du temps du cardinal Newman, un mouvement collectif
qui ferait passer en bloc à l'Eglise romaine un certain nombre
d'ecclésiastiques et de laïques néo-catholiques. Mais, moins
encore qu'il y a un an, croyons-nous à une fusion de
l'anglicanisme et du catholicisme ; la masse du peuple anglais s'y
opposerait de toutes ses forces. (2)

Cela ne veut pas dire du tout que l'Eglise établie d'Angleterre
se rattachera au protestantisme du type non-conformiste ou

(1) La plus marquante dans les dernières années est celle de l'écrivain
G. K. Chesterton.

(2) M. l'abbé Portai, dans un article intéressant el très sympathique,
conteste ce point et déclare que c'est « aller contre les enseignements du
passé et même contre les probabilités de l'avenir ». (F. Portal, L'anglo-
catholicisme et l'union des Eglises. — «Revue des jeunes», n° du 35 février
1923). Nous ne pouvons que maintenir notre point de vue : l'avenir — peut-
être pas l'avenir immédiat, mais le développement d'une ou deux décades
— ramènera l'Eglise anglicane vers les enseignements de son passé et...
loin de l'Eglise romaine, telle qu'elle est aujourd'hui.



CONFLITS D'IDÉES DANS L'ANGLICANISME 223

continental. L'anglo-catholicisme modéré est une force avec
laquelle il faut compter, et à lui seul il est capable d'empêcher
pareille évolution. Par certaines de ses tendances il est
profondément ancré dans le génie religieux de la race et sa

disparition marquerait à notre avis un appauvrissement pour
l'Eglise anglicane et aussi, par contre-coup, pour les Eglises
libres qui subissent toujours l'influence de l'Eglise établie.

L'anglo-catholicisme insiste sur le côté traditionnel et sur
l'élément collectif, corporatif, du christianisme. Il relève,
souvent en l'exagérant, le mysticisme sacramentel qui, à notre
avis, se retrouve dans toute manifestation collective du sentiment

religieux, mais à des degrés très différents. Il défend,
parfois en le matérialisant beaucoup, le caractère surnaturel et
transcendant de la révélation chrétienne. Il s'attache à la recherche

de la beauté, de la somptuosité, de la richesse dans la
célébration du culte. Il exalte le sacerdoce en faisant du prêtre le

représentant de Dieu sur la terre. L'Anglais trouve dans l'anglo-
catholicisme une réaction, un contrepoids à l'individualisme qui
domine sa vie.

Du reste l'anglo-catholicisme connaît ces temps-ci un véritable

réveil spirituel : c'est là, en dernière analyse, le secret de

sa force. Les ce clergymen » anglo-catholiques sont d'un dévouement

splendide, de même que les sœurs de charité et les membres

des nombreuses confréries qui se rattachent au parti. Ils
travaillent avec ardeur au relèvement spirituel et matériel des
classes déshéritées ; dans ce domaine, seule l'Armée du Salut
peut rivaliser avec eux. Sans doute, on reproche à l'anglo-
catholicisme d'être soutenu financièrement par des dames du
haut monde, dont les nerfs sont agréablement chatouillés par la
magnificence des services religieux et le mystère de la confession
auriculaire. Mais ce sont là choses secondaires, quand on met en

regard l'activité religieuse, sociale et morale du parti.

Ce sont encore les anglo-catholiques qui travaillent avec le
plus d'ardeur à obtenir la revision du Prayer Book. Cette question

préoccupe toutes les fractions de l'Eglise. Laïques et
ecclésiastiques de tous rangs prennent part à la discussion ; les



224 ROBERT WERNER

journaux politiques et les revues ouvrent leurs colonnes aux
débats. La gravité du moment n'échappe à personne. Mais les

plus violents, les moins modérés dans leurs expressions, sont
les ce évangéliques stricts » d'un côté et les anglo-catholiques de

l'autre.
Le Book of Common Prayer est la liturgie officielle de

l'Eglise établie. Il renferme l'ordre du culte, les prières et
invocations, les antiennes et les psaumes pour les cultes ordinaires
et pour toutes les solennités religieuses de l'année. C'est un
livre de dévotion admirable, dû à Thomas Cranmer, archevêque

de Cantorbéry sous Henri VIII et Edouard VI, puis
martyr protestant sous Marie Tudor. Cet homme a commis
bien des fautes ; il a été l'exécuteur fidèle, souvent servile, des

volontés de son impérieux souverain, Henri VIII. Il ne posséda

pas la ferveur de conviction de Luther ; la ferme logique et
l'implacable rigueur morale de Calvin lui sont étrangères aussi ; par
contre il rappelle Mélanchthon par sa douceur et par sa science,

Zwingli par la force de sa conscience civique, Erasme par sa

largeur de vues et son humanisme. Il eut des faiblesses qui
frisèrent la lâcheté. Mais — sans parler de sa mort courageuse
— en donnant au peuple anglais le Prayer Book, il a fait une
œuvre sans tache, qui restera son titre de gioire impérissable.
On l'a dit avec raison : tant que le Prayer Book sera employé,
la piété de Cranmer continuera à influencer des millions d'hommes.

Avec la Bible c'est le livre qui a le plus contribué à former
la mentalité religieuse du peuple anglais. Pour le composer
Cranmer se servit de diverses liturgies en usage dans le pays
pendant le moyen âge. Il travailla, pétrit en quelque sorte, les
formes religieuses léguées par le passé ; il les mania dans un
esprit prudent, à la fois conservateur et compréhensif, opposé à

tout fanatisme iconoclaste et pourtant nettement réformé ; il les

adapta aux temps nouveaux, tout en restant fidèle à l'histoire
et au tempérament anglais.

Son œuvre n'a subi que de légères retouches au cours des

luttes religieuses du dix-septième siècle ; depuis 1662, date de

la dernière revision, le Prayer Book n'a subi aucune modification

appréciable et il est aujourd'hui encore la liturgie obligatoire

de l'Eglise établie d'Angleterre, quoiqu'il ne satisfasse plus
tout le monde. Les évangéliques stricts lui sont restés inébran-



CONFLITS D'IDÉES DANS L'ANGLICANISME 225

lablement fidèles et ont, jusqu'à ces dernières années, opposé
une résistance farouche à toute tentative de revision. Pour
certains d'entre eux la lettre même du Prayer Book est
inspirée. Mais de nombreux Broad Churchmen trouvent depuis
longtemps que les expressions en sont vieillies et qu'il ne répond
pas, sur bien des points, aux besoins de la piété moderne. Dans
un tout autre esprit les anglo-catholiques s'en plaignent aussi :

ils le trouvent « protestant », moins dans les termes employés

que dans l'inspiration générale — en quoi ils ont parfaitement
raison. Depuis bien des années, du reste, ils ont secoué ce

joug désagréable et introduit dans leurs églises la messe, la
réservation du sacrement, la confession auriculaire, l'invocation
des saints, le culte de la Vierge, etc., toutes choses qui sont en
contradiction avec l'esprit du Prayer Book, mais qu'ils ont pu
instaurer à la faveur d'une interprétation tendancieuse des

3g Articles de religion et de certaines rubriques (i). Maintenant
les anglo-catholiques demandent que les innovations de fait
reçoivent une sanction de droit et qu'on accepte à titre d'essai,
dans les paroisses qui le désireraient (c'est-à-dire dans celles
où le prêtre en charge réussirait à l'introduire sans protestation
de la part des fidèles), l'usage d'une liturgie revisée, connue
sous le nom de ce Livre vert » (Green Book). (2)

Voilà le problème complexe de la revision du Prayer Book
posé devant le peuple de l'Eglise et devant les autorités constituées,

en l'espèce : les Convocations du clergé (assemblées des

(1) Les rubriques, autrefois imprimées en lettres rouges (latin : rubrica),
sont les règles selon lesquelles on doit célébrer l'office divin dans l'Eglise
catholique. Le Prayer Book en renferme toute une série, qui avaient
originairement pour but d'éviter le retour aux pratiques d'avant la Réforme.
Par une étrange ironie les anglo-catholiques s'en servent aujourd'hui dans
une intention exactement opposée. La rubrique qui entre surtout en ligne de

compte est la Ornaments Rubrick, placée en tète de l'ordre du culte du
dimanche matin (Morning Prayer). Il serait fastidieux d'entrer ici dans le
détail des controverses juridiques et historiques causées par l'interprétation

de cette rubrique. Entre les mains d'hommes de tendances différentes
— protestantes ou catholiques — elle prend une signification diamétralement

contraire. La controverse dure encore parmi les spécialistes de
l'histoire et du droit ecclésiastiques ; les sympathies personnelles s'y mêlent
fortement.

(2) Le véritable titre en est : The Prayer Rook as revised by the English
Church Union. (Londres, Humphrey Milford).

15



226 ROBERT WERNER

ecclésiastiques des deux archevêchés anglicans, Cantorbéry et
York) et l'Assemblée nationale de l'Eglise d'Angleterre (corps
constitué par acte du Parlement ert 1919 et muni de pouvoirs
législatifs considérables ; il comprend des ecclésiastiques et des

laïques élus dans les paroisses par les membres de l'Eglise).
Les débats sont en cours à l'heure actuelle et aucune décision
définitive n'a été prise. Outre le ec Livre vert », d'autres projets
de revision ont été publiés, en particulier un ce Livre gris »

(Grey Book), qui, composé sous les auspices du D1' Temple,
évêque de Manchester, répond aux désirs de certains esprits
indépendants (1). Sur quelques points il constitue un
intermédiaire entre le Prayer Book officiel et le « Livre vert » ; sur
d'autres points il innove et d'aucuns le considèrent comme
ayant des tendances hérétiques.

L'assemblée nationale insère dans un ce Livre bleu » (Blue
Book) les revisions qu'elle préconise. Elle a siégé en juillet
pour la dernière fois et n'a abordé que certains points, laissant

pour sa session de novembre les questions les plus débattues,
spécialement celle de la célébration de la Cène. Il est donc
impossible de dire exactement ce qui adviendra de la re vision ;

car les décisions de l'Assemblée nationale passeront encore
devant les Convocations et reviendront devant l'Assemblée pour
approbation finale. (2)

Il semble toutefois acquis que, d'ici quelque temps, l'Eglise
anglicane fera l'essai d'un Alternative Prayer Book, qui pourra
remplacer — mais uniquement dans les paroisses qui le désirent

— le vieux Prayer Book, seul officiellement reconnu
jusqu'à maintenant. Ainsi l'Eglise, ne parvenant pas à maintenir

l'uniformité rituelle qui fut longtemps son idéal, fera

(1) Proposals for the Revision, issued with a foreword by the Bishop of
Manchester. — L'évêque de Manchester est l'éditeur de l'intéressante revue
trimestrielle : The Pilgrim, a Review of Christian Politics and Religion
(Londres, Longmans), dont le sous-titre indique suffisamment les préoccupations

chrétiennes-sociales.
(2) Parmi les modifications demandées par les anglo-catholiques et qui

ont quelque chance d'être acceptées, mentionnons : une nouvelle liturgie de

prime et de complie ; l'usage du saint chrême et la remise d'un cierge au
baptême ; une forme discrète de prière pour les morts, ou plus exactement :

la mention expresse, dans certaines prières, de la communion des vivants
et des morts dans le Seigneur, etc.



CONFLITS D IDEES DANS L ANGLICANISME 227

l'essai de la variété. Bien des hommes du parti évangélique et
d'autres partis, autrefois opposés à toute modification du Prayer
Book, se sont ralliés à l'idée d'un ce Prayer Book facultatif»,
dans le ferme espoir de mettre fin ainsi au ce désordre rituel »

qui règne aujourd'hui dans l'Eglise établie. Pour que l'essai
réussisse, il faudra que les anglo-catholiques — auxquels on
fait des concessions importantes — s'en tiennent strictement
aux formes du nouveau Prayer Book et mettent fin à leurs
continuelles innovations catholicisantes. (i)

Il sera intéressant de voir comment l'Eglise anglicane
parviendra à réaliser l'unité profonde malgré la variété dans les

formes de culte. C'est une expérience nouvelle qu'elle tente.
Elle a toujours visé à l'uniformité et à la largeur (comprehensiveness).

Elle voit aujourd'hui que la seconde est irréalisable en
maintenant strictement la première. Il semble qu'elle soit en
voie de sacrifier l'idéal chimérique de l'uniformité pour mieux
réaliser la largeur, la richesse, la variété... Et elle fera cet
essai courageux sur une échelle très vaste ; car la diversité
d'opinions dans cette Eglise est, de par son histoire depuis le
seizième siècle, beaucoup plus grande que dans les Eglises
libres d'Angleterre et dans les Eglises protestantes du continent.
Si l'anglicanisme réussit dans cette tentative, ce sera un résultat
magnifique et le rêve d'une grande Eglise chrétienne, infiniment
diverse dans ses manifestations extérieures, mais une malgré
tout — et se déclarant une, — sera un peu plus près de sa
réalisation. Voilà par où la question de la revision du Prayer
Book, qui paraît si spéciale et d'un intérêt si limité, nous
intéresse aussi — nous autres protestants du continent européen.

(1) La dernière en date est l'introduction de la bénédiction, dont la
caractéristique principale est la bénédiction solennelle de la congrégation
avec le Saint Sacrement réservé. Ce culte était inconnu au moyen âge et a
été introduit dans l'Eglise romaine depuis la Réformation. Il est évident
qu'il ne sera pas admis dans la revision projetée et que, si celle-ci est appelée
à réussir, de pareilles pratiques devront cesser. Ici, évidemment, les
désaccords des anglo-catholiques entre eux compliquent beaucoup les

questions.



aa8 ROBERT WERNER

Le parti évangélique se trouvait, il y a une année, dans une
phase critique. La Church Missionary Society était en proie à
des divisions internes sur des points de doctrine. On pouvait
se demander ce qui allait advenir de cette puissante société
missionnaire. Sur ce point spécial la crise a trouvé sa solution

par la victoire des modérés : le comité directeur a fait certaines
concessions — oh très modestes encore — aux idées modernes.

Mais le principe est acquis : la C. M. S. ne représente plus
le littéralisme biblique dans son intransigeance absolue. Il s'est
bien formé une B. C. M. S. (Bible Churchmen's Missionary
Society), qui groupe les irréductibles, et les deux sociétés se

sont engagées à prendre des mesures en vue d'éviter toute
apparence de concurrence déloyale et de se partager les champs
de mission proportionnellement à leurs forces. La B. C. M. S.

ne semble cependant pas devoir prendre une extension
considérable.

Malgré tout on sent les évangéliques très inquiets et, au
fond, tiraillés entre deux tendances : les traditionalistes étroits
et les représentants d'un évangélisme nouveau, beaucoup plus
large. Des hommes attachés par le cœur à l'évangélisme, mais

parfaitement décidés à maintenir les droits de la raison et à

accepter les résultats de la critique historique, viennent de

publier un volume d'essais. Le titre en est caractéristique et
constitue à lui seul, pour bien des évangéliques de la stricte
observance, un défi et une contradiction dans les termes :

« évangélisme libéral » (ï). On sent que ce courant de pensée
cherche encore sa voie ; certains passages du livre ont un peu
trop l'allure d'un manifeste de parti. On pourrait cependant
rattacher historiquement les hommes de cette tendance à F. W.
Robertson, le prédicateur et penseur chrétien, mort en i853,
qui par certains côtés nous fait toujours penser à Alexandre

(ï) Liberal Evangelicalism : an Interpretation. By Members of the
Church of England. (Londres, Hodder and Stoughton, 1923). — Parmi les
hommes qui ont écrit pour ce volume, citons un peu au hasard : les Rév.
E. W. Barnes, E. A. Burroughs, T. Guy Rogers, V. F. Storr. Ce dernier
est l'auteur d'un livre important, indispensable à qui veut étudier
l'histoire de la pensée religieuse en Angleterre au dix-neuvième siècle : The
Development of English Theology in the nineteenth Century: 1800-1860.
(Londres, Longmans, 1913).



CONFLITS D IDEES DANS L ANGLICANISME 239

Vinet ; solitaire toute sa vie, il a exercé après sa mort une
grande influence par les volumes de ses sermons, et cette
influence ne fait que grandir avec les années. L'ouvrage qui
nous occupe ici a des accents qu'on n'a pas encore entendus
souvent dans le parti évangélique. « La clef de voûte de
l'évangélisme est la liberté, la glorieuse liberté des enfants de Dieu»,
s'écrie le doyen Wilson. Et le doyen Burroughs oppose, dans
le domaine ecclésiastique, ceux qui ont pris parti pour ce un
système, une autorité, une formule basée sur le passé » et ceux
qui « considèrent l'Eglise comme une aventure divine toujours
en voie de développement (an ever-growing Divine Adventure) ».
ce L'évangélisme libéral, écrit-il encore, est l'expression religieuse
la plus complète et la plus logique — au moins en pays
britannique — de l'accent que la pensée moderne met sur la
personnalité. » Le chanoine Barnes, dans son travail sur ce l'avenir
du mouvement évangélique », affirme hardiment que l'évangélisme

deviendra la religion du monde, si seulement il arrive à

se libérer de son intolérance à l'égard des idées nouvelles, de

sa bibliolatrie, du docétisme théologique dont il a été entaché
dès ses débuts, et du type de pensée scolastique qui lui a été

propre dans le passé. On sent les auteurs animés d'une joyeuse
assurance de l'amour divin et de la puissance rédemptrice du
christianisme. Si leurs idées ne sont guère neuves, la tonalité
générale, la note de confiance en un christianisme qui accepte
les progrès de la science, sont des traits assez nouveaux dans
la pensée anglicane. Il valait la peine de les signaler. Peut-être
l'évangélisme libéral, opposé à la fois au dogmatisme
rationaliste de certains ce modernistes » et à l'obscurantisme de
certains évangéliques stricts, sera-t-il appelé sous peu à faire
l'union des forces protestantes que renferme l'anglicanisme.

Ce n'est pas le même esprit d'enthousiasme et de confiance
en l'avenir qui anime le livre de l'évêque de Durham, H. H.
Henson, sur l'anglicanisme (i). Ce volume réunit les conférences
données par l'évêque à des étudiants en théologie suédois ; c'est

(i) Herbert Hensley Henson. Anglicanism. Lectures delivered in Upsala.
(Londres, Macmillan, 1921).



a3o ROBERT WERNER

un effort, fait par un anglican, pour représenter l'histoire de

son Eglise et sa situation présente à des hommes du dehors.

L'ouvrage est plein d'aperçus originaux, il est éminemment
suggestif et l'on ne peut qu'en recommander la lecture à qui
veut se faire une idée générale de l'histoire de l'anglicanisme.
En passant, l'auteur oppose l'Eglise anglicane au non-conformisme

et montre combien l'esprit « puritain » et l'esprit anglican
font tous deux partie intégrante de la mentalité religieuse de

l'Angleterre. Il fait ainsi bonne justice de cette affirmation
gratuite de certains anglicans qu'eux seuls représentent le ce

christianisme national » et que tout le non-conformisme est
d'importation étrangère, « continentale ».

L'exposé de l'état actuel de l'anglicanisme nous paraît moins
heureux. Ici l'homme de parti un peu amer se révèle : l'évêque
Henson est un représentant du libéralisme théologique ; c'est

un protestant à outrance. Il a une bête noire : le parti anglo-
catholique ; chaque fois qu'il en parle, il le fait avec une
violence extraordinaire, en véritable sectaire du protestantisme.
Pour lui « l'anglicanisme n'a de raison d'être et d'avenir spirituel

que comme version de la religion protestante » (p. 267).
Mais on a trop l'impression que l'auteur voudrait ramener
l'Eglise anglicane au protestantisme qu'elle représentait avant
le Mouvement d'Oxford : une sorte de césaro-papisme assez

étroit et rationaliste. Il ne faudrait pas non plus croire que les

laïques et la majorité des ecclésiastiques anglicans ont, sur la
question de l'épiscopat, des idées aussi larges que l'évêque de

Durham. Celui-ci est attaché à la iorme episcopale de gouvernement

de l'Eglise, uniquement parce qu'il la considère comme

plus ancienne, plus rationnelle et plus pratique en pays
anglais que toutes les autres. La plupart des anglicans sont
attachés à l'épiscopat pour des raisons plus profondes : ils le

considèrent comme voulu et institué par Jésus et par les douze

apôtres.
Ces réserves faites, il faut admettre que le volume de Henson,

fort bien composé et extrêmement clair, est à l'heure actuelle
le meilleur tableau d'ensemble que nous ayons de l'anglicanisme,
de son histoire et de sa situation actuelle.

Septembre 1923.
Robert Werner.


	Questions actuelles : partis et conflits d'idées dans l'anglicanisme contemporain

