Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 48

Artikel: Le manuscrit de I'essai sur la manifestation des convictions religieuses
d'Alexandre Vinet

Autor: Chavan, Aimé

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380066

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE MANUSCRIT

DE L’

ESSAI SUR LA MANIFESTATION DES CONVICTIONS RELIGIEUSES
D’ALEXANDRE VINET

Le 2 septembre 1895, M. le professeur Auguste Bernus, de
la Faculté de théologie de I'Hglise libre vaudoise, annoncait
qu'« un libraire de Paris, M. A. Détaille, offrant en vente au
prix de soixante francs le manuscrit envoyé par Vinet, en 1839,
a la Société de la Morale chrétienne, pour le concours sur la
manifestation de la conviction religieuse », il avait « fait 'acqui-
sition de ce précieux travail pour la Bibliothéque de la faculté,
ou est sa place naturelle. Nous avons ainsi, ajoutait-il, la pre-
miére ébauche ( qui n’a encore été étudiée par personne) du
livre beaucoup plus développé publié par l'auteur en 1842 ».
Une petite souscription, entre quelques amis de la Bibliotheque,
réunit rapidement la somme nécessaire, et le gros cahier, soli-
dement relié, avec dos et coins de peau, et tranches dorées, fit
son entrée dans 'armoire du Chemin des Cédres, ot reposent,
dans une paix trop rarement troublée, les nombreux manus-
crits de notre grand penseur.

A la suite de quelles aventures ce cahier avait-il passé dans
I'échope d'un bouquiniste parisien? Ce mystére n'a pu étre
éclairci. M. Bernus suppose qu'il s’'est trouvé dans la bibliothe-
que d’Henri Lutteroth, vendue aprés sa mort, en janvier 188g.
Toutefois il ne figure pas au catalogue imprimé pour cette vente;
il se serait alors rencontré dans un paquet de brochures ou de
cahiers, vendus en bloc, a trés bas prix sans doute. Le libraire



174 AIME CHAVAN

| .

Détaille, consulté a ce sujet par M. Bernus, écrivit « ne pas se
souvenir avoir rien acheté a la vente Lutteroth » ; il croyait « plu-
t6t que ce manuscrit lui était venu dans un lot de livres de la
vente de Sainte-Beuve ». Quoi qu'il en soit, voila vingt-huit ans
qu’il dort dans nos archives ....et la remarque de M. Bernus,
jusqu’a ce jour, est restée vraie: il n’a été étudié par personne.
Il a fallu la Société d’édition Vinet, el la préparation de la
nouvelle publication de 1" Essai sur la manifestation des convic-
tions religieuses, pour nous obliger 4 soumettre ce mystérieux
cahier & 'enquéte dont nous apportons ici les résultats.

Une remarque doit précéder toute autre considération. Le
cahier que nous avons examiné n’est pas a proprement parler le
« manuscrit » de I’ Essai. Sauf quelques retouches, les notes mar-
ginales et la table des matiéres, il n’est pas de la main de Vinet.
C’est une copie, faite par Madame Vinet avec beaucoup de
soins, pour le jury de la Société de la morale chrétienne. Le
premier manuscrit était formé, sans doute, de cahiers ou de
feuilles plus ou moins raturées, que Vinet ne pouvait envoyer
pour le concours, mais qu’il a conservées, et peut-étre partielle-
ment incorporées a celles qu’il dut remettre & l'imprimerie,
quand il décida de publier son ouvrage. Cette transcription,
Vinet I'avait soumise a une revision rapide, au moment de
I'expédier & Paris; il n’est jamais rentré en possession de ce
cahier ; quelques corrections qu’il y avait faites, sans les rele-
ver dans sa rédaction antérieure, ne se retrouvent pas dans
Pouvrage imprimé. Et c’est a 'aide des feuilles ou cahiers uti-
lisés par Madame Vinet en 1839 que Vinet a préparé, en 1840,
le dernier manuscrit, également perdu, qui servit aux impri-
meurs en 1841 et 1842. Le texte que nous avons étudié et minu-
tieusement comparé au volume, est donc plutét, au fond, une
premiere édition, ou la main de Madame Vinet a remplacé la
typographie.

Le manuscrit — nous l'appellerons ainsi, tout de méme,
pour plus de commodité — est écrit presque d'un seul trait.
L’'introduction seule est séparée du corps de I'ouvrage par une
demi-page laissée en blanc ; dés lors, a part deux « barres »,
l'une aprés une trentaine de pages, l'autre a I'endroit ou le vo-
lume introduira la seconde partie, il n’y a aucune subdivision,
sauf les alinéas. En téte de la page qui suit lintroduction,



LE MANUSCRIT DE L’ ESSAI » D’ALEXANDRE VINET 175

Madame Vinet avait écrit « Premiére partie », puis, au-dessous,
« Chapitre premier ». Vinet a supprimé la premiére mention ;
il a laissé la seconde en y ajoutant, de sa main, un titre qu'il
répéte en marge. Dans la suite, la dévouée copiste n’a mis au-
cune indication de cette nature. C’est au moment de la revision
finale, que Vinet, de sa main, & I'encre rouge, a noté en marge
le plan de son travail. Jusqu'a quel point ce plan était-il éla-
boré d’avance ? Il est difficile de s’'en rendre compte. Vinet évi-
demment a commencé ‘par classer les nombreuses notes qu'il
avait depuis longtemps accumulées sur un sujet qu’il avait
beaucoup médité ; il n’a pas entrepris sa derniére rédaction
sans une organisation préalable de ses idées ; mais il ne sem-
ble pas qu’il ait avant d’écrire fixé son plan jusque dans ses
détails; sa pensée, si riche, se serait difficilement accommodée
d’un cadre trop rigide; il ne la comprimait point a4 I'avance
dans une telle camisole de force; sa plume n’était féconde que
dans la liberté. Il fallait qu’elle pit, tout & son aise, noter les
idées accessoires qui fourmillaient autour du raisonnement
principal; c’étaient des apercus lumineux, des envolées super-
bes, des élans de la pensée ou du cceur, des échappées multi-
 ples sur les vastes champs de la vérité. La marche en avant,
parfois, en est ralentie, méme arrétée, peu importe : on retrou-
vera plus tard la route que 'on craignait d’avoir perdue ; mais
n’est-ce pas souvent dans ces sortes de haltes, ot I'on contemple
un coin de paysage, ou l'on cueille une gerbe de fleurs, méme
en s'avancant quelque peu sur les sentiers qui s’enfoncent dans
la prairie, n’est-ce pas la que le lecteur éprouve ses jouissances
les plus hautes, admirant plus que jamais la splendide richesse
d’une pensée fécondée par I'expérience religieuse? La disposition
générale de l'ceuvre est assurément réglée d’avance ; mais le
plan, la coupure des chapitres, Vinet parait bien ne s’en étre
occupé qu'en dernier lieu, et sans avoir le temps d’y beaucoup
réfléchir. En effet, d’aprés 'Agenda, c’est le 18 mars 1839, 4 midji,
qu’il écrit les derniéres lignes de son « mémoire ». Le 25, une
semaine plus tard, il passe la journée & le relire, et il s’en
déclare « fort dégotté ». Cette seule semaine a-t-elle sutfi a
Madame Vinet pour le copier, en deux cent vingt-cinq pages
serrées, et trés soigneusement écrites ? Cela me semble difficile.
Je suppose que la copie avait commencé avant que la rédaction



176 AIME CHAVAN

ne fit terminée, et que I'auteur a prié dés le début son secrétaire
de cesser de noter les subdivisions qu’il se réservait d’établir
quand son texte serait achevé. Mais le temps pressait. La Société
de la morale chrétienne allait retirer du concours une question a
laquelle personne ne semblait vouloir répondre. Aussi Vinet, qui
relit la copie le 25, l'expédie déja le 27. Il doit avoir consacré
une bonne part de ces deux journées a revoir le texte méme, ou
il a corrigé certains passages a l'encre noire, opéré quelques
retranchements, ajouté de sa main quatre pages de développe-
ments, qu’il fait suivre encore de huit pages que Madame Vinet
a da écrire elle-méme, quatre dans le cahier et quatre sur des
feuilles supplémentaires qu’il a fallu coller, trés proprement, avant
les deux derniers feuillets réservés pour la table... Tout cela n’a
pas du laisser beaucoup de temps a I'auteur pour subdiviser son
texte, et noter en rouge dans les marges, en noir a la fin du cahier,
sa table des matiéres, travail au cours duquel il s’est encore occupé
du texte lui-méme, puisque de larges suppressions, faites par
scrupules a la derniére minute sans doute, sont indiquées a
I'encre rouge, au moment par conséquent ol s’inscrivaient les
annotations en marge. Celles-ci, qui indiquent les chapitres et
leurs subdivisions, sont évidemment rédigées a la hate, par-
fois biffées, ou déplacées, et leur transcription, en noir, dans la
table des matiéres, n’en est pas la copie exacte, les titres et
sous-titres y subissant de fréquentes modifications derédaction,
Nous concluons de ces observations que le dernier travail a
été fort précipité, ce qui a da pour l'auteur étre une vraie souf-
france, au moment ot sa lecture de l'ensemble de son « mé-
moire » lui en avait fait sentir les déficits.

Notons encore qu'au bas de la page du titre, l'angle avait
été retourné, plié, et fixé au moyen d'un cachet de cire noire
représentant une lyre; quand le jury, aprés avoir décerné le
prix a ce travail, un mois aprés 'avoir recu, déchira pour l'ou-
vrir ce mystérieux coin de page, il y trouva non pas le nom de
I'aunteur, mais (avec la répétition de sa devise, le mot d’Horace:
Fari quae sentiat) ses simples initiales, A.V. chez M. Lutteroth,
rue Caumartin, 22.

Signalons enfin que le cahier était accompagné d'une lettre
non signée, de I'écriture de Vinet, datée du 24 mars 1839, la
veille de cette lecture d’ensemble qui I'avait, dit-il, « dégonté ».



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D'ALEXANDRE VINET 177

Cette lettre est d'une humilité touchante. Vinet s’y peint tout
entier; je ne crois pas qu’elle ait été publiée. Elle est collée en
téte du cahier, sans doute par Vinet lui-méme. La voici :

J’ai longtemps hésité; je me décide enfin & envoyer ce travail au
concours. Peut-étre m’en repentirai-je aussitdt aprés; mais peul-étre
aussi me repentirais-je si je le retenais. Cet ouvrage, qui vaudrait
beaucoup s’il valait la moitié de ce qu'il m’a cotté, a été enfanté dans
la douleur; on verra, par les lignes qui le terminent, dans quelle dis-
position de cceur et d’esprit il a été composé. 1l se peut que ce qui me
I'a rendu si pénible soit précisément ce qui me le rend cher ; mais rien,
du moins, ne peut me faire illusion sur son extréme imperfection. La
seule chose dont joserais me vanter, c’est d’en bien connaitre les
défauts ; mais peut-étre 1a méme y a-t-il trop de vanité. Si le temps me
I'avait permis, j'aurais tiché d’en faire disparaitre quelques-uns; ou
plutét j’aurais refondu I'ouvrage, car c’est la seule maniére de corriger
ce brouillon, fruit douloureux de rares et tristes loisirs, ou, pour mieux
dire, de moments épars, enlevés a des devoirs plus prochains. Si l'on
trouvait que le fond y est, je chercherais une forme assortie. Mais
surtout je compléterais mon travail, et je ne pourrais le compléter sans
le doubler. En effet, la maison que je viens de batir n’a que les quatre
murs ; elle n’est point meublée. 11 m’a manqué le temps de relire, et
surtout de rassembler les extraits de mes lectures. Selon mon estime,
un cahier d’étendue égale a celui-ci suffirait 4 peine aux piéces justifi-
catives, a I'analyse des ouvrages relatifs aux différentes parties de la
question que j'ai traitée, & la discussion des systémes, et enfin a
Uhistoire des rapports de I Eglise et de I'Etat, travail qui est encore a
faire, et auquel j’attache une grande importance.Je ne publierai jamais
le présent écrit sans y joindre tout ce que je viens de dire. J’ai eu tout
cela présent & 'esprit et & la mémoire en écrivant ; la plupart de mes
idées sont nées de mes souvenirs ; mais il faut faire part 4 mes lecteurs
de tout ce qui a contribué a former ma conviction: c’est le moyen de
former la sienne (sic). Enfin, je demande pardon aux lecteurs obligés
de ce manuscrit de leur présenter un travail si imparfait, si incomplet
et pourtant si long ; il m’ent fallu six mois au moins pour I'abréger et
pour le compléter ; mais le terme est arrivé ; et j'envoie mon manuscrit
pour savoir si j'en puis faire quelque chose, et si jaurai la douceur
d’étre l'interpréte public d’'une des convictions qui sont les plus chéres
a4 ma conscience et & mon ceceur.

12



178 AIME CHAVAN

Arrivons a la partie essentielle de notre tiache, c’est-a-dire &
la comparaison de ce manuscrit avec 1'Essai lui-méme, dans
I'édition de 1842, presque identique a celle de 1858. La premiére
différence a signaler, est celle du titre. On connait celui du
volume (1) ; le manuscrit est intitulé, plus briévement, et au
singulier : Essai sur la manifestation de la conviction religieuse.
Ce titre répondait a4 la question posée par la Société de la
morale chrétienne, et formulée en ces termes par son président,
M. de la Rochefoucauld : « Est-ce un devoir pour tout homme
de chercher a4 se former une conviction en matiére de religion,
et d'y conformer toujours ses paroles et ses actions ? » Toute-
fois le sujet principal aux yeux de Vinet, c’était assurément la
séparation de 1'Eglise et de I'Etat; on comprend que, dans le
volume, il l'ait fait figurer au titre méme, en indiquant aussitét,
comme pour déployer son drapeau dés la premiére page, méme
dés la couverture, comment ce principe ecclésiastique se rattache
au devoir moral de manitester sa foi. Quant au motte, Vinet en
a modifié la forme. Il a remplacé la citation d’Horace, par un
verset de 1'Ecriture, 2 Cor. IV, 13: « J'ai cru, c’est pourquoi jai
parlé. »

Suivons maintenant pas & pas la marche de la pensée dans
les deux textes, manuscrit et imprimé. Nous réserverons pour
la conclusion les observations générales que cette comparaison
nous aura suggeérées.

Les deux rédactions placent en téte une Introduction. Mais
ces deux introductions n'ont guére que deux pages communes.
Celle du livre est beaucoup plus développée, et presque entiére-
ment nouvelle. Vinet toutefois n’a pas laissé tomber celle du
manuscrit. Des dix pages qu'elle comporte, il en a réservé sept,
pour les insérer dans le volume (page 91-98) 4 la fin du chapitre
intitulé le « devoir de manifester les croyances religieuses », il
en a repris deux, au cours de la nouvelle introduction (p. 6-8),
et 11 a supprimé la dixiéme, qui n’est qu'une simple transition
sans importance. Dés le début nous constatons que dans l'or-
donnance du livre, la distribution des matériaux va étre sensi-

(1) Ces pages sont rédigées dans la supposition que le lecteur connait et
méme feuillette en les lisant I'Essai de 1858, auquel se rapportent les indi-
cations de pages.



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D'ALEXANDRE VINET 179

blement modifiée. Ici, c'est méme un bouleversement complet,
nécessité a la fois par la composition d'une introduction plus
approfondie, et par le désir d’utiliser des pages qui conservaient
encore leur valeur.

L'introduction du volume ne porte pas de titre spécial. Celle
du cahier est intitulée : De la ficlion et de la veriié dans les
institulions sociales.

Le plan de l'introduction du manuscrit est simple. La vérité,
déclare Vinet, est le veeu du genre humain. Sans elle, il n'y a
pas de bonheur. Et pourtant, 'homme vit dans un mensonge
perpétuel. La vie sociale est un mélange délicat de fiction et de
réalité. Et Vinet ajoute ici ce passage, qu'on ne retrouvera plus
au volume, et que nous transcrivons en caractéres plus fins,
comme nous le ferons pour tous les éléments du manuscrit qu'il
serait ficheux d’abandonner a I'oubli :

Soutenir que tout est faux, ce serait une risible exagération; un
monde ou tout serait faux ne durerait pas deux instants; le faux et le
vrai entrent, chacun pour une part, dans la confection d’une société
viable. Tout ce que nous tenons a bien constater, c’est que la société
périrait dans le vrai pur, comme un homme dans une atmosphére trop
pure, ou comme un poisson dans I'air. La fiction est aussi nécessaire

a

dans la société, aussi essentielle a sa conservation, que l'azote est
nécessaire a la bonne constitution du fluide que nous respirons. C’est
la loi de notre nature déchue,

Ces derniers mots expliquent une pensée qui sans eux parai-
trait discutable, et que d’ailleurs Vinet n’a pas cru devoir main-
tenir,

Mais, continue le manuscrit, si la société reste incapable de
se défaire de la fiction, I'individu est armé pour s’en dégager ;
il peut redevenir vrai. Et il le doit, surtout quand il s’agit des
fictions qui touchent au domaine religieux. Il n’est pas permis
de faire semblant de croire.

Le divin fondateur du christianisme a consacré le principe
quil y a un devoir envers la vérité. Il lui a rendu témoignage,
jusqu’a la mort. Le christianisme, dés lors, est un témoignage
ou un martyre. Le premier crime envers Dieu c’est le silence.
La vérité a droit sur nous ; pour elle il faut savoir mourir.

Du christianisme, cette idée a passé dans la morale générale.
Nous en réclamons par conséquent I'application de tout homme,



180 AIME CHAVAN

chrétien ou non-chrétien. On doit avoir le courage de son opi-
nion. Or trop souvent on ne I'a pas; notre travail dira pour-
quoi, poursuit Vinet, en affirmant d’abord le devoir de manifes-
ter nos convictions, en indiquant ensuite les moyens d’amener
les hommes a 'accomplissement de ce devoir.

L’introduction du manuserit, vous venez de le constater, est
simple, claire, catégorique. Celle du volume est beaucoup plus
complexe et touffue.

Avant de parler du devoir de manifester, demande l'auteur,
ne faudrait-il pas traiter d'un devoir plus urgent, celui de se
former des convictions religieuses ? On en manque en effet cru-
ellement ; et non seulement on en souflre, mais encore on se le
reproche comme un péché. Que faire, pour y remédier, sinon
supplier les rares individus qui ont encore des convictions, de
les manifester avec énergie. Jésus-Christ nous apprend qu'il y a
un devoir envers la vérité, — ici (p. 6) Vinet reprend le déve-
loppement analysé tout a I’heure — et que pour elle il faut
savoir mourir. Qu'on mette donc ces principes en pratique —
et nous rentrons (p. 8) dans un texte nouveau, — joignons a la
foi la morale, puisque foi et morale se tiennent comme un angle
tient 4 ses cotés. En notre temps de grande publicité, une telle
manifestation est plus que jamais nécessaire.

Iei (p. 12-15) Vinet intercale deux pages du cahier, extraites
d’'un grand passage qu’il n'incorpore pas au volume, puis une
demi-page, ajoutée de sa main au manuscrit, au moment de
I'expédier ; il y développe l'idée toute générale que la religion
est nécessairement un appel & la conscience, la seule force qui
soit capable de nous rendre vraiment nous-mémes, fermes en
face du nombre, du savoir, ou de l'habilité, méme en face du
génie.

Puis Vinet revient au devoir de la manifestation, et termine
en affirmant avec une singuliere énergie que la séparation de
I'Eglise et de I'Etat est 4 la fois la forme et la garantie de ce
principe. En face de l'union de I'Eglise et de I'Etat, le plus grand
mensonge des lois, la forme adéquate de l'erreur, I'ccuvre du
diable, il jette son Delenda Carthago. La séparation, conclut-il,
c’est la veérité, c’est le droit, c’est le devoir.

Cette nouvelle introduction est déja, comme le sera le livre
entier, d'une extraordinaire richesse. Chaque idée maitresse fait



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D'ALEXANDRE VINET 181

surgir toute une floraison d’idées accessoires, que 'auteur exprime
ou esquisse avant d’aller plus loin ; parfois il leur raccrochera tant
bien que mal les développements du manuscrit, une page lumi-
neuse, un fragment, une paillette d’or, un membre de phrase,
un mot heureux, qu’il edt été regrettable de laisser perdre. Le
plan y perd en netteté, la marche en est moins vive, moins rec-
tiligne aussi, mais quels trésors, et quels stimulants pour la
pensée ! En tant qu’introduction, la seconde rédaction ne vaut
pas la premiére ; elle est trop chargée ; elle entre trop dans le
vif des questions ; c’est le livre qui déja fait irruption dans la
préface, ot toute la thése s’affirme sous sa forme la plus vio-
lente. G'est comme un premier effort pour enfoncer dun coup
la porte qu'on va lentement ouvrir. Peut-étre n’est-ce pas trés
habile. Mais pour qui les envisage en elles-mémes, ces pages du
volume comparées a celles du manuscrit trahissent un progreés
considérable ; c’est un grand pas, vraiment, qu'a franchi notre
auteur dans ces deux ou trois années de réflexions et d’expé-
riences. Sur le sujet qui lui tient & cceur plus que tout autre, sa
pensée a conquis sa pleine maturité.

*

Passons au corps méme de I'ouvrage.

Le manusecrit, qui compte deux cent vingt-six pages d’'un texte
assez serré, est divisé en cinq chapitres, suivis d'une conclusion.
De ces cinq chapitres, les trois premiers, soit cent dix pages,
correspondent a la premiére partie du volume, laquelle com-
prend six chapitres, en cent soixante pages, sous le titre géné-
ral : Du devoir de manifester la conviction religieuse. Le cha-
pitre premier du manuscrit intitulé : De la vérit€é considerée
comme depoir social, a fourni la matiere de deux chapitres de
I'Essai, portant ce titre commun : De la manifestation des con-
victions en general. Le chapitre I : Du devoir d’étre orai appli-
qué a la conviction religieuse — prés de soixante pages du cahier
— a donné naissance, si je puis ainsi dire, a trois chapitres impri-
més, dont les deux premiers (111 et IV) sont intitulés : Du devoir
de manifester les croyances religieuses, et le dernier (V) : Appli-
cation du principe aux différentes situations religieuses. Enfin,



182 AIME CHAVAN

le chapitre III du mémoire : Modes wivers de la manifestation,
est devenu sous un titre analogue, le VI¢ chapitre du livre. Les
nombreuses subdivisions indiquées en marge, et repérant la
marche des idées au sein des chapitres, ont disparu de 'ouvrage
imprimé, ou les chapitres, en nombre double, sont plus courts,
mais sont compacts.

Que contient le premier chapitre du manuscrit ?

Il s’ouvre par huit pages que reprendra le volume (p. 26-33)
(en les faisant précéder de trois pages nouvelles) ; elles traitent
du devoir illimité d’étre vrai. L'homme doit vivre a découvert.
Nul ne devrait cacher aux autres ses pensées et ses actes. La
vraie société comporte la communication réciproque des idées
et des sentiments. Elle serait avant tout une société d’esprits.
Cet idéal n’est pas réalisé sans doute, mais il s’impose & nous
comme un devoir ; il nous entraine ; la société y marche. Sans
le savoir — car elle n'est pas un étre, mais un fait sans cons-
cience — elle réalise des desseins immortels,

Vient ensuite un important morceau de seize pages, que Vinet
n'a pas utilisé pour son livre, mais qu’il a publié, sauf quelques
coupures, avec une introduction et une conclusion résumée, dans
le Semeur du 19 janvier 1842. On trouvera cette piéce dans le
second volume de Philosophie morale et sociale, pages 54 et
suivantes, sous ce titre : Noire époque est-elle, sous le rapport
de la franchise, en progrés sur les précédentes.

Serait-il superflu, lisons-nous dans ces pages, d’insister sur le
devoir d’étre vrai, parce que nous avons conquis la liberté de
parole, et que nous vivons dans un temps de large publicité ?
Mais ce droit de parler en toute franchise, l'utilisons-nous autre-
ment que par intérét? Non; la franchise fait défaut, méme dans
la plus libérale des républiques. On posséde le suffrage universel,
tous les citoyens s’occupent de politique, mais cette extension
de la vie n'a réussi qu’a la rendre plus superficielle. On a des
opinions ; on n'a plus des convictions. La liberté extérieure a
tué la liberté intérieure. L'individualité se desséche et disparait.
Il est des hommes fort intelligents dont la personnalité n’a pas
de contours plus distincts que ceux d'un nuage. Le peuple est
comme une bibliothéque qui ne comprendrait qu'un seul ouvrage
sous des reliures infiniment variées. La civilisation ne vise qu’au
progrés matériel ; la science met les faits a la place des prin-



LE MANUSGRIT DE L' ESSAI » D'ALEXANDRE VINET 183

cipes ; la philosophie écarte la conscience : Rendez une ame &
I'homme, car il n’en a plus. On ne fait pas un nombre avec des
zéros, un aliment savoureux avec mille ingrédients insipides ;
la vie ne saurait naitre de mille morts.

Ces pages sont fortes et belles, et I'on comprend que Vinet,
ne pouvant les enchéasser dans I’ Essai, les ait données au Semeur.
Mais on regrettera plusieurs des retranchements qu’il dut y faire.
Par exemple ce passage :

En accordant au droit sur le devoir une préférence exclusive, la
république ment a4 son nom et manque a sa destinée... En quoi la répu-
blique aurait-elle une supériorité décidée sur les autres formes de gou-
vernement, si, pourvue d’'un meilleur organisme, elle n’avait pas en
méme temps une meilleure &me? Qu’est-ce qu'un progrés politique qui
ne serait pas en méme temps un progrés moral?... Je crois la liberté
bonne a tout; je I'aime avec ses périls; je Uestime propre jusqu'a un
certain point a provoquer des progrés nouveaux; mais son action,
sous ce rapport, n’est pas comparable a4 celle qu'elle subit elle-méme
de la part de la moralité; elle détermine infiniment moins notre état
moral que celui-ci ne la détermine; nos institutions ne sont pas tant
notre mesure, qque nous ne sommes la mesure de nos institutions; et,
en thése générale, notre liberté vaut ce que nous valons... I1 y a un
point fatal ol la puissance morale des lois s’arréte: mais l'influence
des sentiments sur les lois est incalculable. 1l faut donc que cette
pensée nous domine : ennoblissons notre état par nos meeurs, honorons
notre liberté, consacrons notre république, soyons proportionnés a
notre destinée, donnons en un mot & nos institutions toute la vérité
dont elles sont susceptibles.

Voici quelques lignes encore, ou Vinet développe l'idée que
I'c absolue indépendance» de la conscience humaine « n’est ni
possible ni désirable » :

Bien que la conviction soit essentiellement individuelle, et que, fait
de I'ame, elle ne puisse appartenir & la multitude qui n’a point d’ame,
il est certain néanmoins que 'ame elle-méme, la conscience, ne se dé-
veloppe entiérement, ne s’'éveille peut-étre, que dans la société et par
les rapports sociaux. Il est vrai encore que la conviction personnelle,
pourvu qu’elle soit personnelle, s’anime et se renforce de la conviction
de tous. Il faut avouer enfin que toute conviction personnelle n’est pas
nécessairement autochtone ; que pour s’étre allumée au flambeau d’une
conscience étrangére, elle n’en est pas moins personnelle; et qu’on
peut croire, de toute la profondeur de son Ame, une chose qu’'on n’a



184 AIME CHAVAN

pas été le premier & croire. Ces lois de notre nature ont été lois en tous
temps, et méme aux époques ou je reconnais le plus d’individualités et
des individualités plus vives.

Je reléve également cette affirmation de l'unité fondamentale
de 'homme : Dieu

n’a point composé 'homme de deux hommes distincts et divers; il n’a
point entendu, ni que ’homme sortit de lui-méme pour devenir social,
ni que '’homme cessat d’étre social pour étre individuel ; 'homme n’est
complet qu’en tant qu’il est & la fois I'un et autre; il est inutile, énig-
matique, sans signification, soit lorsqu’il s’abstrait de la communautié,
soit lorsque la communauté I’absorbe ; en un mot, dans cette diversité
de relations, 'homme est un et indivisible... c¢’est d’'un méme prin-
cipe, d’'une méme idée, que naissent simultanément ces deux attri-
buts, I'individualité et la sociabilité.

Et cette définition de la foi:

La foi, dans sa véritable nature, est 'adhésion de la conscience
a4 une vérité qui n’était pas en nous, mais qui trouve en nous son
témoin et son garant. Donner & ’homme un objet de foi, c’est donner
de I'exercice a sa conscience, c’est le ramener de sa vie extérieure jus-
qu’'a elle, de la circonférence au centre, c’est le faire habiter en soi.
Tout principe moral vivant est un acte de foi... La religion, 'adhésion
de la conscience a Dieu, c’est I'objet véritable et fondamental de la foi.

Le manuscrit, aprés les pages parues dans le Semeur, conti-
nue par un développement sur la religion, qui, parce qu’elle
fait appel a la conscience, crée l'individualité, et lui permet de
s'affirmer méme en face du génie; nous avons rencontré ce
passage dans l'introduction du volume (p. 14-15). Le manuserit
le prolonge d'un grand alinéa, que I'auteur n’a pas reproduit, et
dans lequel il affirme qu'en nous rendant nous-mémes, la reli-
gion nous permet de rester originaux jusque dans I'imitation des
exemples d’autrui.

La fin du chapitre est consacrée, dans le manuscrit, a 'abon-
dante réfutation d’une objection formulée en marge en ces
termes : Le développement de Uindividualité ne menace-t-il pas la
paix? On retrouvera la substance de ces pages dans le volume,
p. 46 & 57. En ramenant tout & lindividu, n’allons-nous pas
pulvériser la société ? Non, répond Vinet. Les vraies individua-
lités ne s’isolent point. Plus la société se compose d’éléments



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D'ALEXANDRE VINET 185

libres, plus son unité est forte. La conscience pacifie et unit
bien mieux que la raison. Elle a moins de caprices que la pen-
sée. Hlle rapproche méme plus que les intéréts communs. Lais-
sez donc fleurir la conscience: elle produira la paix. Mais,
continue Vinet, 'affirmation de l'individualité, la manifestation
des convictions, ne troublera-t-elle pas la société? Pas davantage.
Le silence n’est pas une source de paix. Se toucher en se heur-
tant vaut mieux que s’éviter. La guerre éclate entre les intéréts,
mais non pas entre les consciences. La libre manifestation sans
doute a ses périls ; mais le péril n'est-il pas la marque méme du
devoir? S'il est digne de 'homme de se former des convictions,
il serait indigne de lui deles cacher: une conviction qu’'on n’ose
manifester n’est pas une conviction. Et Vinet ajoute dans une
page finale que le volume n’a pas reprise : Cette vérité s’impose
en religion plus encore que partout ailleurs. « J’ai cru, c’est
pourquol j'ai parlé ».

Ce chapitre, nous I'avons dit, forme l'essentiel des deux pre-
miers chapitres du volume, avec toutefois des modifications assez
importantes. Le volume, tout d’abord, entre en matiére par
trois pages nouvelles, affirmant que le devoir de manifester ses
convictions n'est pas une obligation légale, le législateur ne
pouvant faire appel a I'idée de perfection, mais une obligation
morale. Puais vient le tableau idéal, (par lequel débute le manus-
crit), d'une société d’esprits ot chacun vit a4 découvert (p. 26-33).
Ensuite (p. 34-40) Vinet intercale, en lui faisant subir quelques
retouches, tout un article paru dans le Semeur du 22 janvier 1840,
établissant les lois qui réglent ici-bas la destinée de la vérité
morale. Vous retrouverez ce morceau en téte du second volume
de Philosophie morale et sociale. Le chapitre se termine par
une page (p. 43-44) tirée de la fin du premier chapitre du
manuscrit (s’il est digne de 'homme de se former des convic-
tions, il serait indigne de lui de les cacher: une conviction qu'on
n'ose manifester ne mérite plus de porter ce nom) et suivie
d'une page nouvelle, close par le mot fameux:

Etre convaincu, ¢’est avoir été vaincu.
>

Quant au chapitre II du volume, il transcrit sans modifica-
tions importantes et avec quelques développemenis de plus
(p- 46-47, Yo 48, 50-52, 57-60) la partie du premier chapitre du



186 AIME CHAVAN

manuscrit posant et réfutant I'accusation de menacer la paix de
la société.

Quelles conclusions pouvons-nous tirer de cette premiére
comparaison ? L’enchainement des idées n'est pas resté le
méme ; certains points ont été plus longuement traités; toute
une tranche du manuscrit a passé dans le Semeur, qui, en
échange, fournissait au volume un morceau d'une moindre
étendue. Le plan en a souffert; la marche de la pensée était
plus rapide dans le manuscrit, plus claire aussi; les pages
tirées du Semeur sont belles, mais d'une portée trop générale ;
le raisonnement n’avance pas avec la méme allure; le raccorde-
ment des piéces rapportées est artificiel, quand il existe. Mais
ces déficits sont compensés largement par lextraordinaire
richesse des idées. A chaque tournant de la pensée, s'ouvrent
des perspectives inattendues, des domaines que I'auteur rapide-
ment explore, et d'ou l'on revient chargé de trésors de vie et
d’expérience ; I'intérét reste tres vif, mais plutét dans le détail
que dans l'ensemble ; la pensée centrale est parfois noyée dans
les observations particuliéres ; mais de ce fouillis un peu confus,
le lecteur sort toujours ennobli et enrichi. C'est la ce qui fait &
mon sens la valeur de toute cette premiére partie, dont la thése
est trop évidente pour que l'on soit saisi par sa seule démons-
tration.

Abordons maintenant le second chapitre du manuscrit. Le
premier parlait de la manifestation des convictions en général ;
celui-ci va faire l'application du principe au domaine plus
restreint de la conviction religieuse. Tache difficile, lisons-nous
dans le cahier, car nous entrons sur un terrain délicat; tache
facile d’autre part, car ici plus que partout ailleurs l'obligation
morale va s'imposer.

Pour l'établir, Vinet part de la constatation de ce fait, que
de tout temps l'idée de Dieu s’est imposée aux hommes, et
qu’ils ont toujours cherché a étre au clair & son sujet. Ici
(p. 65-67), le livre ajoute «un trait de notre époque », deux
pages tirées du manuscrit mais prises un peu plus loin, pour
atténuer cette affirmation dans son application & notre temps,
dont l'agitation cache une indifférence politique produite par
I'absence de convictions religieuses. Toutefois, d'une maniére



LE MANUSCRIT DE L'¢ ESSAI» D'ALEXANDRE VINET 187

générale, I'histoire de '’humanité c’est I'histoire de ses croyances.
La cause est-elle donc gagnée, reprennent ensemble les deux
rédactions ? Pas encore, car il faut aimer la loi que l'on subit.
Mais la loi par elle-méme exerce son empire. La question reli-
gieuse nous domine, on ne s’en désintéresse qu’en apparence ;
Iinstinet du divin est partout; nous sommes plus certains de
I'infini que du fini, de V'esprit que de la matiére ; sans Dieu
rien ne s’'explique, ni le monde ni I'obligation morale; on ne
peut organiser sa vie sans prendre position vis-a-vis de lui;
telle croyance, telle vie; notre foi nous caractérise; ce qu’elle
vaut, nous le valons (p. 73).

Jusqu'ici les deux textes sont d’accord. Mais voici qu’ils
divergent. Vinet en effet veut faire une distinction, trop subtile
peut-étre. On est plus porté & se demander quels sont les actes
qui découlent d'un principe, qu’a rechercher a quel principe se
rattachent nos actes. A la conduite de ceux qu'on aime, dit le
manuscrit, on attribue des motifs louables. Et le cahier ajoute
ces mots, que le livre n’a pas recueillis :

Nos motifs, en tant qu’ils ne sont pas pris hors de nous, c’est nous-
mémes ; et nous aimons mieux ce qui honore 'homme & ses propres
yeux, ce qui nous donne une haute idée de notre valeur et de notre force,
que ce qui manifeste la présence de Dieu en nous, et 'action de Dien
sur nous. Ce vicieux besoin d’'indépendance qui nous fait le centre de
nous-mémes.... agit ici & notre insu, nous dicte nos jugements, nous en
fournit la base. Toutefois, quand nous rentrons en nous-mémes, il nous
arrive de comprendre aussi que des motifs tirés de notre propre fonds
ne s’élévent guére au-dessus des instincts, que le caractére essentiel
d’'une vie morale est 'obéissance, qu'elle n’est pas plus constituée en
nous par 'amour sans obéissance, que par I'obéissance sans amour,
et que le principe de l'obéissance implique l'existence, hors de nous,
ou d’une idée, ou d’'un étre, envers qui nous sommes obligés etrespon-
sables.

Pour apprécier un acte, on remontera donc a la foi qui I'a
commandé. Mais il est plus ordinaire que l'on suive la marche
inverse. On part du principe que nous affichons pour juger
notre conduite. Ce que je prétends étre, on exige que je le sois.
On est sans pitié pour I'inconséquence. Et le manuscrit termine ce
développement par ces mots qui manquent au volume : L’homme

n’admet ni une idée sans action, ni méme une action sans idée... Ce



188 AIME CHAVAN

principe reste debout: étant connu ce que fait un homme, on connait
ce qu’il croit; étant connu ce (u’il croit, on connait ce qu’il fera. Ces
deux éléments combinés nous apprennent ce qu’il est.

Dans tout ce passage, la rédaction du volume (p. 74-76) est
plus simple, contrairement a 'habitude. On est sans pitié pour
I'inconséquence, dit-il, parce qu'on croit 4 la valeur des prin-
cipes; aussi veut-on connaitre ceux que les hommes professent,
afin de connaitre les hommes eux-mémes, car la pensée morale,
c’est 'homme. Nous rencontrons ici I'un des rares morceaux ou
le manuscrit soit plus riche que l'ouvrage imprimé.

La société, poursuivent les deux textes (p. 76 a 8g), veut donc
savoir ce que pense un homme. Elle croit que les principes
commandent la vie, au point qu’ils la rendent indépendante.
Obé¢ir a Dieun, c’est n'obéir qu'a lui. Notre foi crée notre vie.
Notre doctrine détermine notre morale. Dire ce que je crois,
c’est montrer ce que je suis. Cette révélation, ne la craignons
pas. La dissimulation de la pensée religieuse est une malédic-
tion (p. 89).

Ici le manuserit place «un trait de notre époque», 'absence
de convictions religieuses; tandis que le volume termine son
chapitre III par les huit premiéres pages de l'introduction du
manuscrit, sur les fictions dans lesquelles nous vivons malgré
notre soif de vérité (p. 91-98).

Le livre passe au chapitre IV, tandis que le manuserit pour-
suit sans un arrét, sans méme une note en marge. Le texte est
d’ailleurs le méme. La manifestation des convictions religieuses
est un devoir envers le prochain, auquel nous devons la vérité,
envers Dieu, qu’il serait ingrat dene pas fuire connaitre, envers
nos convictions elles-mémes, qui périront, momifiées, si, pour
les mieux conserver, nous ne les propageons pas.

La comparaison des deux textes ne nous offre ici rien d’im-
portant a relever. Les retouches de rédaction, comme toujours,
sont sans intérét. Vinet n’a laissé tomber du manuscrit que
quelques phrases. Je ne les reléverai pas, sauf celle-ci :

I’homme en qui la divine plante de la charité a pris racine, est ma
par la charité dans tous ses rapports ; il ne saurait étre scindé ; il n’est
pas philanthrope dans certaines relations et charitable dans d’autres.
Toute son ame est pénétrée d'une méme séve, et vit d'une méme vie.



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAL » D'ALEXANDRE VINET 189

C'est, si je ne fais erreur, la troisiéme fois que nous voyons
Vinet supprimer I'affirmation trop catégorique de I'unité de l'étre
humain, A-til craint que de telles déclarations ne soient en
contradiction avec la distinction qu’il fera chez '’homme entre
le citoyen et le chrétien? Un court fragment ou il est question
des « idées surnaturelles qu'une religion nous communique » a
disparu. Vinet 'a-t-il trouvé trop intellectualiste ?

Toute cette partie de l'ouvrage développe longuement des
idées que nul ne conteste. Vinet en a le sentiment. Il dit, dans
un passage du cahier que le livre n'a pas transcrit, qu’il est
découragé d’accomplir une tiche trop facile, et qu'il redoute,
en voulant prouver de telles vérités, d'en comprometire I'évi-
dence; en faire I'apologie, c’est leur infliger une humiliation.

Ce chapitre IV du volume est clairement ordonné, construit
sur un plan organique bien suivi. Le cas est assez rare pour
étre signalé. On a dit que Vinet n’a jamais su composer un
livre. J'ai le sentiment qu'on ne lui a pas fait tort en parlant
ainsi. L'Essai, qui fut en somme I'unique lipre qu'il ait publié,
n'est pas bdti. Les développements se juxtaposent et les idées
s'entassent, sans toujours s’enchainer. Une analyse appelle une
autre analyse; on explore en cercle, on fouille sur place, plus
souvent qu'on ne marche. Le lecteur a I'esprit quelque peu syn-
thétique en éprouve une impatience, parfois une fatigue, qui
par contraste lui fait trouver une vraie détente dans les pages
que nous venons de parcourir.

La fin du chapitre II du manuscrit a subi quelques remanie-
ments pour devenir le chapitre V du volume. Elle a été parta-
gée en deux fragments que le livre a intervertis. La seconde
moitié a passé la premiére (la soudure est a la p. 136); le ma-
nuscrit appliquait le principe d’abord aux hommes qui n’ont pas
de croyance positive, ensuite aux hommes qui en ont une; le
volume a préféré l'ordre inverse; nous ne discernons pas ce
qu’il y a gagné. La seule modification de pensée est celle-ci: le
manuscrit disait qu'en face d’un incrédule persuadé que toute
eroyance positive est un mal, nous n’avons rien a dire; le vo-
lume exprime et développe un avis opposé (p. 140-141), et fait
disparaitre cette seule exception a4 une régle désormais absolue.

Quant aux passages du cahier que Vinet n’a pas transcrits
dans son livre, j'y reléve quelques affirmations intéressantes.



190 AIME CHAVAN

Vinet s’étonne qu’en un temps ou la publicité est le mot d’ordre
général, o les secrets s’étalent, ou l'intimité disparait, ol les
auteurs abreuvent le public de confidences, on se permette la
réticence et le mensonge quand il s’agit de parler de sa foi.
Méme 'homme qui se trouve dans une situation intermédiaire
entre la croyance et I'incrédulité doit manifester ses convictions.

En de telles matiéres, croire et parler sont tellement la conséquence
I'un de l'autre, que c’est presque une méme chose. On croit faiblement,
si 'on n’est point pressé de parler; sil'on ne parle point, on ne croit
point. La croyance religieuse est d’'une telle nature qu’elle se dément
par le silence... elle n’est quelque chose dans '’homme qu’a condition
d’étre tout.

Méme si la religion se réduit 4 la croyance en un Dieu,

cette idée, une fois admise, devient le centre de ’existence humaine...
c’est renier cette pensée que de ne la pas faire souveraine (sic) et c’est
la nier encore que de la taire.

Vinet préfére un mécréant qui crie son incroyance, a un chré
tien qui dissimule sa foi.

Jarrive au Ill¢ chapitre du manuscrit, le VIe du volume. Il
traite des Modes de la manifestation. Les deux textes sont les
mémes, avec toujours ces multiples retouches de détail, qui au
fond ne modifient rien. On doit, déclare 'auteur, manifester ses
convictions religieuses par sa parole sans doute, mais surtout
par sa vie, car la religion n’est pas une langue, mais une vie,
et vivre c’est manifester. Le livre ajoute ici quatre pages nou-
velles (160-164), sur la question de savoir si un chrétien peut
faire de la politique. Un homme public peut se manifester en
chrétien, et Vinet regrette que les hommes pieux s’abstiennent
trop de ce genre d’activité. Puis, il reprend (164), avec le ma-
nuscrit, la série des moyens de manifester ses croyances. Il
signale surtout 'association, la création de sociétés religieuses,
autrement dit d’Eglises.

Si la croyance est individuelle, le culte est social; on s’associe, non
pour croire, mais pour adorer.

Quelques mots sur I'abjuration et sur la conversion ajoutés a
la fin du cahier, terminent le chapitre, et, dans le livre, la pre-



LE MANUSCRIT DE L'& ESSAI » D'ALEXANDRE VINET I91

miére partie. Chapitre plus clair, mieux charpenté, sans doute
parce qu’il est plus prés du texte primitif.

En effet, je constate en examinant cette premiere partie dans
son ensemble, qu'au point de vue du plan, de la disposition des
matériaux, le manuscrit était meilleur que le livre. La discus-
sion s’y déroulait plus rapide et plus suivie. Les défauts dont
Vinet se plaint dans sa lettre d’envoi, ne sont pas des erreurs
de forme ou de méthode ; ce sont des insuffisances de fond ; les
seules dont il ait eu conscience. C'est pour le fond qu’il aurait
voulu refondre son ouvrage. Quand, pour le publier, Vinet s’est
mis & «corriger ce brouillon », il en a modifié, sans grand pro-
fit, la rédaction de détail. Mais surtout il a opéré dans son
texte de 1839, des transpositions considérables, dont on ne voit
pas toujours la raison d’étre, des suppressions parfois regret-
tables, surtout des adjonctions importantes, articles du Semeur,
ou morceaux inédits, intercalés tant bien que mal dans ces textes
déja bouleversés. Vinet a beaucoup moins « meublé » sa maison
primitive, comme il en exprimait le désir, qu’il n’en a changé
sans l'améliorer la distribution; il a refait quelques pieces,
ajouté ici et la une aile, ou une annexe; l'architecture en a
souffert, I'unité de composition fait défaut, le manuscrit semblait
écrit d’'un jet; il était mieux suivi, plus cohérent; il ne donnait
pas cette impression de piéces rapportées, entre lesquelles sub-
sistent encore des solutions de continuité.

Et pourtant, le volume surpasse le manuserit, par la richesse
du fond, I'étonnante profusion des idées. Les pages mnouvelles
sont 4 cet égard remarquables. La pensée centrale n’a pas
changé, sans doute ; la thése et les raisonnements qui 'appuient
restent les mémes ; sous ce rapport il n'y a pas progrés,
il y a méme recul puisque la marche est plus encombrée. Mais
quand la discussion s’embarrasse d'une telle accumulation de
trésors, le lecteur accessible aux beautés d’une pensée profonde
et chargée d’expérience chrétienne se gardera bien de s'en
plaindre, Si les développements sont quelquefois un peu théo-
riques, méme formels, en général 'analyse est sagace, pénétrante
et lumineuse; et la conviction est toujours si puissante, elle sort
d'une 4me si pure et d'une conscience si ferme, que la jouissance
intellectuelle est doublée, je devrais dire décuplée d'un enri-



192 AIME CHAVAN

chissement spirituel immense, qui fait de ce livre, dans sa pre-
miére partie surtout, une vraie bénédiction.

Le passage de la premiére partie & la deuxiéme, donne lieu a
des observations d’'une plus grande portée.

Le manuscrit copié par Madame Vinet, et qui devait étre lui-
méme le fruit d'une élaboration antérieure restée ignorée, éta-
blissait la transition au moyen du raisonnement suivant, qui
terminait le chapitre I1I:

Si nous avions parlé du droit de manifester la conviction
religieuse, il nous resterait & chercher a ce droit des garanties,

second ordre de droit qui trouve dans le premier sa raison et sa bhase;

mais ces garanties seraient sans valeur si elles ne s’appuyaient
elle-mémes sur la foi et le dévouement au droit. Ainsi garanti
par l'attachement de l'esprit et du ceeur,

le droit se suffit & lui-méme, sans le secours des institutions.

Mais ce n'est pas d’'un droit, c’est d'un devoir que j’ai parlé, c’est-a-
dire d’'une chose tour a tour plus forte et plus faible que le droit, plus
forte par sa nature propre et en vertu de son nom méme, plus faible
par notre nature aussi longtemps que rien ne nous éléve au-dessus
d’elle. La notion de devoir ne nous conduit pas a 'idée des garanties,
mais elle conduit & la question des moyens qui peuvent faciliter Pac-
complissement du devoir.

Il faudra donc chercher, dans les institutions, tout ce qui
enléve des obstacles, élargit la voie, assure la marche. Sans
doute,

il est beau que le devoir se crée a lui-méme sa destinée, nie les
empéchemezts, et se montre fort de sa propre force. Mais ces occa-
sions ne lui manqueront pas. Méme quand les difficultés extérieures
seront enlevées, il n’y aura pas a craindre que le chemin soit jamais
trop uni et trop aisé.

D’ailleurs, si la profession de la croyance religieuse est un devoir,
c’est aussi un devoir de la respecter; la liberté est son droit, et rien
de ce qui la nie n’est vrai. Sous ce point de vue, nous n’aurions plus
rien a dire, la premiere question ayant préjugé la seconde.



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D'ALEXANDRE VINET 193

Toutefois, les esprits restent embarrassés de doutes sur cette
seconde question. Il taut les dissiper. Et si 'on reconnait le
droit, il faut savoir comment on prétend le réaliser.

Cherchons donc si les institutions sociales ont a faire quelque chose
et ce qu’elles ont & faire en faveur de la libre manifestation de la con-
viction religieuse.

Le raisonnement, s’il est limpide, n’est pas simple; on sent
déja que le passage n'a pas été facile a franchir. C'est un sen-
tier qui hésite, et qu'on ne suit qu'au prix d’'un sérieux effort
d’attention. C’est méme un double sentier; car il y a la deux
transitions et non pas une. La premiére consiste & dire: Si nous
avions parlé de droit, nous réclamerions des garanties; comme
nous avons parlé de devoir, nous réclamons plutdét les moyens
de le remplir, et la disparition des difficultés extérieures qui
entravent son accomplissement. La seconde déclare plus briéve-
ment que si la profession des croyances est un devoir, c’est un
devoir que d’établir des institutions sociales qui permettent
cette profession.

Quand il a relu la copie qu’il allait envoyer & Paris, Vinet
n’a point été satisfait, sans doute, de cette transition. Il a biffé
les lignes ou il disait que la vraie garantie c’est le dévouement
au droit, lequel alors se suffit & lui-méme sans le secours des
institutions. Tout le second raisonnement transitoire, sur le
devoir de respecter la profession de la croyance religieuse, est
également biffé, mais n’a dia I'étre qu’aprés la rédaction de la
troisiéme transition, puisqu’elle s’y raccorde.

Aprés cet allégement, le passage d'un sujet 4 I'autre, de la
Manifestation a la Séparation, lui parait-il suffisamment assuré?
Non, sans doute. Car nous trouvons & la fin du cahier, dans
quatre pages d'adjonctions écrites de sa main, deux textes nou-
veaux, deux passerelles supplémentaires, ou complémentaires.
La premiére est trés courte. Elle devait, comme la suivante,
prendre place en téte du chapitre IV du manuscrit. Elle entrait
résolument en matiére :

J’ai voulu prouver que I'union de la société civile avec la société
religieuse est un obstacle a la franche manifestation des convictions
religieuses. Mais je n’ai pu rester dans les bornes de cette thése. Je ne
pouvais 'approfondir ¢u’en allant plusloin, et en démontrant que cette

13



194 AIME CHAVAN

institution tout entiére est une premiére infraction au devoir que je
recommande, que l’établissement de la religion dans I'Etat est une
simulation et un mensonge. Cette vue m’a conduit & examiner sous son
aspect le plus général la question des rapports des deux sociétés,
civile et religieuse. On trouvera donc ici un essai sur I'impénétrabilité
réciproque du fait religieux et du fait politique. Cet essai ne se lie pas
par le dehors, mais intérieurement, au sujet de cet ouvrage, et je de-
mande u’on veuille suspendre jusqu’a la fin de ce chapitre un juge.-
ment trop sévére sur 'irrégularité de cette composition.

Voila qui est sans subtilité, et sans équivoque. Vinet veut
prouver qu'un des plus graves obstacles a la libre manifesta-
tion, c’est l'union de la religion et de I'Etat. Il reconnait qu'on
trouvera, au premier abord, les deux sujets disparates. Mais
qu'on attende la fin pour en juger. ('était bref et catégorique.
Trop, peut-étre. Car ces lignes, Vinet bientot les a biffées en-
core, pour écrire, aussitét aprés, une page destinée a les rem-
placer. C'est la troisiéme transition. Elle commence par un mot
qui se rapporte a la derniére phrase du passage supprimé a la
fin du troisi¢éme chapitre, suppression qui n’a donc été opérée
que pour enchésser la quatriéme transition, celle que nous allons
signaler tout a l'heure.

Voici l'analyse de la troisiéme :

Pour répondre a cette question, il faut tout simplement en réformer
les termes. Ce qu'on demande a la société, ce n’est pas de faire quoi
que ce soit, c’est uniquement de s’abstenir. — De quel intérét s’agit-il?
De la libre manifestation des convictions religieuses. Or, qu’est-ce qui
caractérise, en tout genre, tout progrés de liberté ? Le voici. La société
se recule pour faire place a l'individu. Il est vrai que la chose ne parait
pas si simple d’abord. La liberté des peuples trés avancés se présente
sous l'aspect d’'un mécanisme trés compliqué. Mais ce mécanisme n’est
pas la liberté, il en est le moyen. Les droits politiques ne sont que les
moyens des droits individuels; ils sont inventés,les autres ne le sont pas.

Toutes les libertés, y compris la liberté religieuse, ont besoin
d’étre garanties. Mais la liberté religieuse ne demande pas une
garantie spéciale. Elle ne supporte pas d’étre organisée ou mé-
canisée.

Elle n'est pas le moyen d’un droit, elle est son propre but, et c’est &
elle a se choisir sa forme. C’est 14 tout ce qu’elle demande, car c’est en
cela méme qu’elle consiste ; la contrainte se trouve virtuellement dans



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D’ALEXANDRE VINET 195

toute immixtion de la société dans les affaires de la conviction reli-
gieuse; il n’y a pas lieu de distinguer entre I'immixtion et la contrainte,
attendu que la seconde ne sera jamais qu'une forme accidentelle de la
premiére, et sans doute la plus redoutable. — La société aura donc
fait, en faveur de la liberté religieuse, tout ce qu’on peut lui demander,
lorsqu’elle se sera mise 4 'écart et abstenue.

En faisant le contraire, elle porte un double préjudice a la
cause que nous défendons, elle supprime ou dénature la mani-
festation, elle consacre le principe faux d’aprés lequel la société
civile aurait une capacité religieuse lui permettant de prendre
sur elle une part des responsabilités de I'individu.

Voila I'idée qui ressort de toute alliance entre ’Eglise et I'Etat ; voila
ce qui nous rend ennemis de cette alliance. Pour la combattre, il faut
montrer qu’'elle a bien ces conséquences... il faut montrer qu’elle n’a
aucune idée a sa base; que les deux institutions, en s’alliant, se déna-
turent et se faussent 'une 'autre, et que cette alliance est surtout con-
tradictoire a la nature de la religion.

Etablir la théorie du vrai rapport entre la religion et la société,
ce sera donner une garantie a la libre manifestation des convie-
tions religieuses.

Vinet, cette fois, sera-t-il content de sa rédaction ? Cette
page, il I'a écrite sans doute d'un seul mouvement, dans le
cahier lui-méme, de sa main, presque sans rature. Quand il T'a
relue, l'a-t-il trouvée trop peu claire ou trop touffue ? A-t-il
estimé qu’elle empiétait sur les sujets futurs, ou qu’il fallait au
contraire y entrer des 'abord avec plus d’énergie ? Cette ébau-
che rapide a-t-elle mis sa pensée en ébullition, si bien qu’il a
voulu la reprendre, la développer, formuler les sentiments et
les idées qui, tandis qu’il écrivait cette esquisse, venaient se
presser dans sa pensée et dans son cceur ? De toutes ces sup-
positions, la derniére me parait la plus plausible. Et je vois
Vinet, empoigné, entrainé par une vision nouvelle, sabrer de
larges traits noirs cette page surchargée, qu’il avait déja rac-
cordée a l'encre rouge au texte antérieur ; je le vois prendre
une feuille blanche et la couvrir de sa fine écriture, puis une
seconde, une troisi¢éme peut-étre ; et ce sont des pages puissan-
tes qui, dans le feu d'une conviction qui trouve son expression
totale, sortent de cette plume rapide. Vinet les relit, les estime



196 AIME CHAVAN

suffisantes, les met au point, et Madame Vinet les copie, sur
quatre pages bleues, qu'on collera dans le cahier doré, en priant
le lecteur — c’est la troisiéme fois — d’en faire le début du
chapitre nouveau.

Ces pages ardentes vous les retrouverez presque intactes dans
le volume (p. 218-222), au cceur, j'allais dire au sommet du
chapitre ot Vinet se demande si I'Etat est qualifié pour protéger
la religion. La libre manifestation, déclare-t-il en substance,
rencontre en nous déja des obstacles. Mais ces obstacles sont
augmentés par les institutions. Non pas qu’elles cherchent a
empécher la manifestation, ce qui serait moins grave, car la
réaction salutaire se produirait (cf. p. 197), mais elles affectent
de la reconnaitre, et nient ainsi le principe méme de cette
liberté.

La société qui veut m’ter ma religion m’effraie bien moins que la
société qui veut en avoir une.

Et Vinet s’éléve contre un systéme de mensonge, dont il dénonce
les conséquences funestes ; il le montre opérant sourdement ou
avec éclat son ceuvre de fausseté, rongeant la conscience comme
une carie, remplacant la religion du ciel par celle de la glébe,
avilissant les Aames dans un ilotisme dégradant, et consommant
par I'anéantissement de la conscience ce que l'auteur appelle
« le crime des Eglises d’Etat ». Tout ce passage est d'une véhé-
mence amére. Vinet ne I'a point atténué, en le recueillant dans
son livre. Mais il ne I'a point laissé dans son réle de transition.
La page était trop forte. Elle méritait une autre place. Et c’est
une cinquiéme rédaction que Vinet fera imprimer en téte de la
seconde partie de I'Essai, en laissant tomber, sauf quelques
expressions, la fin du chapitre III du manuscrit, c’est-a-dire
toute la premiére transition analysée tout 4 l'heure, et que le
raisonnement nouveau contredirait partiellement.

Nous avons établi, dira I’ Essai, le devoir de la manifestation
religieuse. Or tout devoir comporte un droit, et tout droit
réclame des garanties. Le droit le plus sacré, c’est celui de
remplir son devoir. On a donc le droit de manifester {ranche-
ment ses convictions. Ce droit cherche des garanties au sein de
la société. Les trouvera-t-il ? Sa vraie garantie, au fond, est en
lui-méme. Aussi demanderons-nous a la société moins une garan-



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D’ALEXANDRE VINET 197

tie, qu'une obligation correspondante au droit de l'individu, en
exigeant qu’elle consacre dans ses institutions le droit des conviec-
tions a se manifester. Le droit sans doute est fort de toute la
force du devoir. Mais la sagesse divine lui ménage pourtant des
appuis extérieurs. Ne soyons pas plus sages que Dieu.

Ne sommes-nous pas retombés dans les subtilités embarras-
sées qu'évitaient les transitions antérieures ? De toutes ces
transitions, celle du volume est 4 mon sens la moins réussie. Le
fossé n’est point franchi avec l'aisance et la sécurité que l'on
éprouve quand on se sent dans la bonne voie. L’auteur se glisse
sur une terre étrangére par un sentier qui serpente dans les
hautes herbes ; il ne jette sur la cassure du sol, ni quelque
passerelle hardie, ni surtout le large et robuste pont qui per-
mettrait de la franchir sans s’en apercevoir. Au lecteur trop
sévére qui blamerait I'irrégularité de la composition, Vinet pou-
vait promettre... quand il aurait fini de lire, la vision d'un lien
profond, intime et caché. Je crains fort qu’arrivé au terme, le
lecteur n’ait rien découvert ; et je crois que Vinet fut sage de
supprimer sa promesse.

Malgré toutes ces tentatives, le raisonnement transitoire reste
formel et théorique, le trait d’union factice et le raccordement
artificiel. Ces essais infructueux font éclater l'irrémédiable dis-
parate. Vinet tentait 'impossible. Les deux sujets qu’il voulait
ajuster ont trop peu de rapports I'un avec l'autre; dans leur
association forcée, ils ne s’emboitent pas.... ils boitent. L’unité
organique ne peut s’établir. Ce sont deux livres. On a pu les
relier sous la méme couverture ; le fil par lequel Vinet les a
cousus, et qu’il a changé au moins cinq fois, reste mince, fra-
gile, et plus blanc qu’il ne l'eat désiré. La synthése ne se fait
point.

Depuis des années Vinet était travaillé par cette idée de la
séparation. Il ne cessait d’y réfléchir ; il accumulait dans son esprit
les expériences et les idées, les objections et leur réfutation. Au
premier choe, tout ce flot de pensées allait s’épancher publique-
ment. La question proposée par M. de la Rochefoucauld en
1833, ne fut pas immédiatement le coup de baguette de Moise.
Elle était trop banale. C'est lorsque M. Stapfer, en la modifiant,
parla de la manifestation de ces convictions qu'on demandait
jusqu’alors de former, que le rocher recut le choc décisif. Vinet



198 AIME CHAVAN

se sentit appelé 4 manifester la conviction qui s’était imposée a
sa conscience. Il lui apparut qu'a ce devoir de la manifestation
il pourrait rattacher sa théorie séparatiste. Le travail demandé,
et quil va développer consciencieusement dans toute son
ampleur, servirait d’introduction au travail qu'il révait d'écrire
sur les vraies relations de I'Eglise et de 1'Etat.

Le passage semblait possible... Quand Vinet voulut le rédi-
ger, il ne put y parvenir; il essaya cinq fois ; il fit trois tenta-
tives dans les derniers jours qui précédérent I'envoi du manus-
crit. Il échoua a ses propres yeux, puisqu'il fit un nouvel effort
en préparant I'édition de son livre. Sans doute il n’a pas tiré de
cet insucceés la conclusion que les deux piéces étaient mal rap-
portées. Mais, éclairés par trois quarts de siécle d’expériences,
nous n’hésitons pas 4 en déduire la nécessité d'une dissociation
des deux théses, La séparation de I'Eglise et de 'Etat ne nous
apparait plus comme la conséquence ou la garantie de la libre
manifestation des convictions religieuses. La séparation est a
mes yeux un moyen, plutét qu'un principe. Le principe, c’est la
liberté.

Les deux derniers chapitres du manuscrit sont consacrés,
comme la seconde partie du volume, a la question des rapports
entre I'Eglise et I'Etat ; le chapitre IV, sous ce titre : Des insti-
tutions, comme favorisant ou génant la manifestation de la
conviction religieuse, parle d’abord de l'impénétrabilité des
deux sphéres de I'Etat et de I'Eglise, pour examiner ensuite
une série de dix objections ; le chapitre V porte Sur les sy's-
témes de transition et de transaction. Une conclusion de huit
pages termine le cahier. Ces deux chapitres forment & peu pres
exactement la moitié du manuscrit. Dans le volume, la seconde
partie, qui leur correspond comme sujet, est beaucoup plus
développée ; elle occupe largement les deux tiers de l'ouvrage.
On sent bien que le probléme qui s’y discute intéresse Vinet
bien plus que la manifestation elle-méme, et quil s’y consacre
tout entier dés qu’il n'est plus lié par les termes précis d'un
concours. Par sa disposition typographique, le titre continue
d’annoncer surtout la premiére partie, alors que la seconde a



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D'ALEXANDRE VINET 199

pris la plus large place et devient manifestement la piéce prin-
cipale.

Abstraction faite de la grande transition que nous avons
trouvée a la fin du cahier, et sur laquelle je ne reviendrai pas,
le manuscrit ouvre le chapitre IV par une étude sur l'impéné-
trabilité des deux sociétés civile et religieuse. Cette étude n'a
été reprise que partiellement par le volume. Ses trois premiéres
pages ne 'ont méme pas été du tout.

Vinet y expose que la religion, étant une conviction,

est une chose purement individuelle.

Elle n’a de réalité que dans l'individu. Elle est la part exclu-
sive, le patrimoine inaliénable de l'individualité. On peut oter
a4 lhomme tout ce qu’il posséde: tant qu'on lui laisse sa
conscience, il demeure entier. Lui enlever ce qu’il est, ce serait
le dérober a lui-méme, donc a Dieu, puisque

cet élément intérieur est dans chacun de nous la part de Dieu.

Attenter 4 la conscience, c’est attenter 4 Dieu,

Si la conscience est individuelle, la société n’a pas de con-
science. La société repose sur des axiomes. Il peut arriver que
ces axiomes heurtent une conscience.

Quand cette rencontre se fait, on peut affirmer qu’il y a erreur de la
part d’'une des parties; car ce conflit ne peut &tre dans la nature des
choses si 'on admet que l'univers est I'ccuvre d’une seule pensée et
d'une méme sagesse. '

Dans un tel conflit, celui qui est convaincu doit persister,
quoi qu’il arrive.

Si la conscience qui se trompe doit subir la peine de son erreur, la
conscience qui ne se trompe pas reste dans la plénitude de son droit.

La société ne s’occupe des erreurs de conscience que si elles

contredisent une ou plusieurs des nécessités que la société représente.
Dés qu’on se trompe sans préjudice pour elle, on ne se trompe point,
ou plutdt elle ignore si on se trompe, et ne s’en enquiert point. Toute
erreur, sans conséquence pour elle, est hors de portée de son jugement
et de sa vue. A cette limite sa compétence expire, et la conscience,
errant ou non errant, devient inviolable. On peut méme dire que son
inviolabilité est la régle, et le contraire '’exception,



200 AIME CHAVAN

comme la propriété est inviolable, le cas d’expropriation
réservé.

En réalité,
jamais il n’y a eu de véritable conflit ni d’incompatibilité réelle entre
la conscience, réalité intérieure de l'individu, et les nécessités en vertu
desquelles la société existe...

La société n’est jamais obligée et par conséquent jamais en
droit de s’emparer de ce dernier fond de I'existence humaine et
d’en disposer souverainement. La conscience reste donc la pro-
priété inaliénable de l'individu, et tous les phénoménes qui lui
sont propres participent de cette inviolabilité. Or la religion
est un de ces phénoménes, et le plus profond ; elle est donc
individuelle, elle n'est qu’individuelle... elle ne peut que par
‘une fiction convenue devenir un fait collectif.

La société d’ailleurs l'avoue.

Elle s’est reconnue incompétente & gouverner la vie intérieure de
I'homme... plus les sentiments lui importent, plus elle respecte le sanc-
tuaire ot ils se forment.

La liberté est essentielle aux affections, la contrainte les
fausse ou en tarit Ia source. Les institutions civiles, tout comme
‘éloquence, peuvent persuader la vertu, le patriotisme et le
dévouement ; elles ne sauraient les imposer. Encore moins ces
institutions, humaines et relatives, imposeraient-elles la reli-
gion, qui a pour objet I’absolue vérité.

Les pages que nous venons d’analyser ne se retrouvent pas
dans le volume. La seconde partie y débute par un chapitre
intitulé : De la persécution et de la protection, ou il développe
I'idée que protéger la religion c’est de la part de I'Etat lui faire
plus de mal que la persécuter. Sauf quelques lignes (p. 197)
tirées de la derniére transition du manuscrit, ce chapitre est
entiecrement nouveau. Par contre, les pages dont voici le contenu
seront incorporées au second chapitre du livre (p. 206-207).

La religion, déclare le cahier, est une affection

qui produit des actes. L’homme n’est pas tout entier dans ses
actes, mais bien dans ses sentiments. Les actes, le monde exté-
rieur, le corps lui-méme, sont des moyens. Le moi véritable, la
vie vraie, c’est la religion.



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D'ALEXANDRE VINET 201

Suit un grand passage, biffé a I'encre rouge, « supprimé »
par Vinet quand il a relu son manuscrit pour en marquer en
marge les subdivisions, suppression destinée sans doute plutét
a alléger le texte, & prévenir des répétitions, qu'a éliminer des
idées que l'auteur aurait cessé d’admettre. Nous y trouvons
sans doute une pensée qui n'est pas nouvelle, mais qui parfois
s’exprime sous une forme heureuse :

La conscience est dans ce monde la seule chose parfaitement souve-
raine. La souveraineté n’est pas une qualité ajoutée a son essence, c’est
son essence méme. La conscience est pour chacun Dieu méme... La
société n’a que deux maniéres d’exister, 'une ot les individualités sont
sacrifiées, l'autre ou les individualités se sacrifient. Dans le premier
cas la société est pervertie ou platdt il n’y a pas de société; dans
Pautre cas la société est réelle ; la société est vivante et belle & mesure
que le sacrifice est volontaire [et dicté] par un acte souverain de la
conscience.

La religion, dit ensuite le manuscrit, dans un texte qui sera
partiellement imprimé (p. 213 sq.), a pour objet la vérité abso-
lue, tandis que la société ne s’attache qu’a la vérité relative et
toute pratique. La société s’occupera des actes extérieurs que
peut produire la religion ; mais la religion en soi ne la concerne
point. Méme si la société devenait Hglise, ce qu’elle n’est pas,
elle laisserait a l'individu seul le soin de croire, d’aimer, et
d’obéir. La religion ne peut donc en aucun sens devenir un fait
collectif.

Le chapitre II du volume, ou Vinet examine Si ['Etat est
qualifié pour protéger la religion, a enchassé ces quelques pages
(p. 213-218) dans une rédaction beaucoup plus développée, ou
se rencontrent quelques-unes des affirmations célébres du grand
champion du principe séparatiste : Si la société a une religion,
dit-il (p. 204), c’est qu'elle a une conscience, et si la société a
une conscience, 'individu n’en saurait avoir. Si la société est
religieuse, l'individu ne 'est pas. Et si l'individu a une religion,
la société n'en a point. La religion est un sentiment. (La, p. 206,
nous entrons dans le texte du manuscrit, qui disait non pas
« sentiment » mais « aflection ».) La vraie vie, c’est la religion.
Puis le livre continue seul (p. 207), affirmant que la société
n'est pas un étre, mais un fait ; qu’elle n’est pas tout I'homme ;
que méme si on la personnifie elle n’est pas une personne capa-



202 AIME CHAVAN

ble de dire moi ; qu'elle n’a donc pas de religion. Ici (p. 213-
218) prennent place les pages du manuscrit qui réservent a la
religion la recherche de la vérité absolue, et statuent pour elle
I'impossibilité de devenir un fait collectif, puis éclatent en fan-
fare les fortes déclarations qui composent le corps de ce qui
devait étre dans le cahier la « transition » définitive entre les
deux sujets du mémoire, traitant de carie et de crime le systéme
des Eglises d’Etat, accusations que le livre prolonge (p. 223-228)
et aggrave encore en parlant de sacrilége et d’adultére, pour
présenter en terminant I'union des deux sociétés comme un duel
ou chacune dit & 'autre : meurs, ou tue!

Sans vouloir nous attarder & comparer en détail cette partie
du manuscrit avec les deux chapitres qu’en a dégagés le volume,
nous remarquerons que 1'Essai, beaucoup plus développé, est
aussi bien plus riche et plus profond. La pensée sans doute est
restée essentiellement la méme. L’ébauche, cependant, a pris
une ampleur et une streté d'expression nouvelle ; le progrés est
considérable dans la forme et dans I'abondance de I'argumenta-
tion. La theése est plus catégorique, plus théorique aussi; le
principe est devenu dogme, quoique le mot n’y soit pas encore ;
I’'antithése entre la société et l'individu, l'incompatibilité des
deux sociétés, sont élevées a4 l'absolu : les accusations contre le
systéeme incriminé sont d’une violence extréme. Mais surtout
ce bouillonnement de pensée produit une impression plus puis-
sante que précise. Les notions les plus importantes sont loin
d’étre claires. Comment établir nettement une théorie des rap-
ports entre deux grandes réalités aussi confuses, I'une qui peut
étre I'humanité naturelle, ou la société civile, ou I'Etat orga-
nisé, ou tel gouvernement, I'autre, dont on ne sait si elle est
la religion, ou le royaume de Dieu, ou la société religieuse, ou
I'Eglise idéale, ou telle Eglise visible et ses organes administra-
tifs ? Que faut-il séparer, ou s’abstenir d’associer ? La religion
et 'Etat, le dogme et les autorités civiles, le domaine de Dieu
et le gouvernement, ou bien ces deux sociétés également déri-
vées et organisées : telle Eglise spéeiale, qui se distingue du
Royaume de Dieu, et modestement se classe au nombre des
institutions humaines, et cette autre institution humaine qu’est
I'administration du pays auquel cette Eglise appartient ? Ces
équivoques, qui frappent dans le manuscrit, n'ont pas disparu



LE MANUSCRIT DE L'¢ ESSAI » D'ALEXANDRE VINET 203

du livre, ou I'exagération de la pensée en rend les imprécisions
plus sensibles encore. Elles s’ajoutent, pour rendre une discus-
sion difficile, aux déficits d'une thése déja trop théorique dans
le manuscrit, et qui devient plus artificielle et plus factice dans
le livre, par cette méme exagération qui déconcerte, parce
qu'elle nous égare dans une argumentation trop verbale, et
qu'on perd pied, emporté par un raisonnement trop formel bien
Join du monde des réalités.

Apreés avoir posé son grand principe, Vinet va s’attacher a la
réfutation des objections que lui présenteront ses adversaires.
Le livre ici consacre un chapitre spécial — c’est le IIle — a
une Introduction & l'examen des objections, ou il étudie Gom-
ment il faut croire la vérité. Ce chapitre, d'ailleurs court, est
nouveau, a l'exception des deux premiéres pages (229-230) qui
reproduisent un passage du manuscrit, placé ala suite des déve-
loppements que nous venons de résumer. Ce passage, dans le
cahier, est biffé 4 I'encre rouge, avec le mot « supprimé» reproduit
quatre fois en marges, de la plume de Vinet. Il est assez curieux
qu’il I'ait recueilli dans son livre, aprés I'avoir renié, je ne sais
trop pourquoi, lors de sa derniére lecture. Ce développement est
devenu le point de départ, et comme 'amorce, de quelques belles
et fieres pages destinées & ruiner d’avance les objections faites
au systéme séparatiste au nom des inconvénients et des boule-
versements que son application pourrait entrainer. Si I'on s’est
arrangé en dehors d’un principe juste, déclare Vinet, s’étonnera-

t-on qu’il faille tout déranger pour le rétablir ?

La premiére partie du chapitre IV du manuscrit était con-
sacrée a I'étude du principe de I'impénétrabilité des deux socié-
tés, pour conclure a leur séparation nécessaire. La seconde
partie du méme chapitre formule et réfute dix « objections »
que nous allons analyser. Nous verrons ensuite ce que ces pages
sont devenues dans le volume.

Premiére objection. La sociélé n’a-t-elle pas besoin de 'homme
tout entier ? (Les titres que nous soulignons sont en marge, a



204 AIME CHAVAN

I'encre rouge, de l'écriture de Vinet.) L'homme n’est-il pas un ?
Peut-on séparer le chrétien du citoyen ? Scinder la société,
n’est-ce pas la mutiler ? — Oui, répond Vinet. La société veut
I'homme entier ; elle veut donc I'homme avec la religion; et
comme la religion n’existe que chez 'homme libre, il faut qu'elle
le laisse libre pour avoir 'homme tout entier. La religion est
un capital que I'Etat ne doit pas entamer s’il veut continuer a
en toucher les intéréts.

Le volume a repris, au moins dans leur fond, ces pensées
(p.- 387-38g). Mais le manuscrit continue seul en disant: nous
accusera-t-on de vouloir une société athée ? En priant la société
d’abdiquer tout droit d’'intervenir en matiére de religion, nous
Iui demandons de renoncer a une action immorale, et d’accom-
plir ainsi un acte de religion. La société n’a pas de convictions.
Elle n’a donc pas & s’occuper de celles des individus. Son seul
role est de s’abstenir. Qu’elle proclame la liberté si c’est néces-
saire, sinon qu'elle se taise. Ce ne sera point faire preuve
d’athéisme. La société n’est ni religieuse ni athée. Plus ses chefs
seront religieux, moins ils interviendront dans la religion des
particuliers. Un peu de religion dispose mal pour la liberté ;
beaucoup de religion rend la liberté sacrée, dit Vinet en décla-
rant modifier le mot de Bacon. Un gouvernement ne peut
s'adresser aux consciences ; il ne parle qu'aux intéréts. S'il est
formé d’hommes religieux, il s’abstiendra de collaborer a 'ccuvre
divine ;
car la religion repose dans V’homme sur la supposition que la vérité
a une force et une valeur intrinséques ;

I'esprit seul peut coopérer avec l'esprit. Et le livre reprend ici
avec le manuserit (p. 332-335) : Dieu seul est la lumiére ; une
autre action que la sienne ne peut étre que celle du démon. La
vérité s’affirme par elle-méme. Arriére done, si vous croyez.
Rangez-vous ! Elle veut paraiire !

Le manuscrit termine ce qui concerne cette premiére objec-
tion par trois passages, dont les deux premiers ont été repris,
mais ailleurs, et séparément, par le volume (chap. IV), I'un
(p. 269-270) disant que le gouvernement, au fond, c’est un
homme, un homme qui a son opinion, et qu'on ne saurait auto-
riser 4 imposer cette opinion au peuple, I'autre (p. 260-262)



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D'ALEXANDRE VINET 20)

développant les prévisions étranges que les faits ont si lourde-
ment démenties.

Tout tend a resserrer la sphére d’action du pouvoir... il est dans
P'esprit des sociétés modernes d’étre gouvernées le moins possible.

Le troisi¢éme passage est « supprimé » a I'encre rouge : Vinet
s'y plaignait d’avoir a défendre une cause si évidente, qu’

a chaque instant, la plume tombe de notre main, découragée d’avoir
4 prouver d’aussi triviales vérités.

Toutefois il va faire, dit-il, comme s’il restait quelque chose a
démontrer encore... Et il continue...

Deuxiéme objection. La notion d’ Etat n'implique-t-elle pas les
rapports que nous repoussons ? Nous allons du centre a la
circonférence, de l'individu a la société, déclare le manusecrit.

On invoque l'idéal de I'Htat. Remarquons que lidéal n’est
pas le point de départ, mais le terme auquel tend une institu-
tion. On nous dit : I'Etat, c’'est I'homme., Mais s'il y a dans
I'homme un élément inviolable, 'Etat sera 'homme moins cet
élément. Le volume, qui développera considérablement ces pen-
sées (p. 243-245), précisera en disant : I'Etat n’est pas 'homme ;
il est humain ; il est 'homme moins la conscience. Si I'un doit
contenir 'autre, poursuivent ensemble les deux textes (p. 251-
254), c'est plutot 1'EHglise qui devrait contenir 1I'Etat. Si I'Etat
c’est 'homme, I'Etat et I'Eglise ne se distinguent plus : c’est la
théocratie ; Rome a essayé de ce systéme ; elle y a renoncé. Le
volume développe ensuite de longs raisonnements o1 nous avons
relevé quelques fragments tirés du manuscrit (p. 257). Celui-ci,
par contre, continue par quatre pages dont seules quelques
bribes ont passé dans le volume (p. 265-266). C’est 'ébauche de
I'étude sur la nature de I'Etat, que I'Essai refondra plus tard
pour lui donner plus de richesse et de maturité. L'Etat, y
déclare le « Mémoire », c’est 'homme dans sa généralité. Or,
en religion, la seule chose que les hommes aient en commun,
c’est le sentiment religieux. On ne saurait fonder une Eglise sur
une donnée aussi vague. Sans doute, on ne cong¢oit pas une
société sans religion ;

la religion est le ciment de la société.



206 AIME CHAVAN

Mais aujourd’hui on cherche 4 se passer d’elle ;

je ne sais si Dieu permettra jamais que V’expérience se fasse. Mais le
siécle brile de la faire.

Il y a des nations entiéres sans religion. Elles périront. L’'Etat
doit-il alors en adopter une ? Non. Il suffit qu’il laisse a la reli-
gion libre passage. La religion sous tutelle s’endort; pour la
réveiller, qu'on la libére.

L’homme rne vaut tout son prix que la ou il est libre... La religion
vit de liberté, car la religion est uune liberté, une liberté par rapport
aux hommes, par cela méme (u’elle est une servitude par rapport a
Dieu. 1l faut pour lui donner le sentiment de la vie, lui donner celui de
la liberté.

Pour cela, qu'on l'affranchisse, ou qu’on la persécute, mais,
de griace, qu'on ne la protége pas! C'est la religion qui doit
étre la source ou s’abreuve la société, et non l'inverse.

La religion n’est pas une force sociale, encore moins un élément
politique ; c’est I'attention de la conscience 4 la voix intérieure, & la
voix de Dieu; c’est 'homme pris a sa derniére profondeur... c’est au
centre de la conscience que la religion doit naitre; elle ne nait pas,
elle ne se délibére pas, elle ne se formule pas dans un collége
d’hommes d’Etat.

En fait, rien n’a été plus rare que l'union de I'Eglise et de
I'Etat, 4 la facon de celle du corps et de I'ame chez l'étre
humain.

Et Vinet termine par un développement (p. 271) sur I'union
de l'Ame et du corps, avec cet argument bien subtil que si
I'Etat est 'homme, il a déja une ame, et que lui donner I'Eglise
pour ame, c’est lui en imposer deux !! L’Eglise et I’Etat ne
peuvent vivre en harmonie; entre eux la lutte est fatale. Sans
doute dans l'idéal les deux sociétés tendraient a se fondre;
sans le péché il n’y en aurait quune. Mais depuis la chute,
I'homme est devenu individualité, la religion est individuelle,
il ne peut plus y avoir une religion de la société. Ces pages
finales ont passé dans le volume (p. 271-274), aussi nous ne les
analysons pas en détail.

Troisiéme objection : La religion n’a-t-elle pas besoin de la
force de U Etat ?



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D’ALEXANDRE VINET 207

Le manuscrit, tout d’abord, parle seul, avec quelques rares
échos dans le volume (p. 329, 387, 327). La foi, dit-il, s’est
servie de moyens humains ; des rois ont été ses nourriciers;
elle s’est alors unie au monde ;. puis la foi fléchit, et s’endort.
Elle avait utilisé comme moyens les rois et les républiques ;
elle eit pu en employer d'autres ; laissez-la choisir ses moyens.
Elle n’a pas besoin de votre appui, si elle est vraie. Et si elle
n’est pas vraie, elle ne le mérite pas. Rendez-lui donec sa liberté.
La religion chrétienne a vécu sans I'Etat ; persécutée par lui,
elle I'a vaincu. Unie & 1'Etat, associée a4 un corps étranger
(cf. p. 329), elle s’est irouvée paralysée dans ses mouvements,
et elle a faibli. L'Etat n’a fait en 1'épousant qu'un mariage de
convenance ou de raison. Les deux conjoints y furent malheu-
reux. Séparez-les, et que la religion puisse enfin s'unir libre-
ment aux membres de la société (cf. p. 386-387). Mais la religion
peut-elle se passer des instruments que I'Etat lui fournit ? Assuré-
ment, car les vrais instruments de la religion, ce sont les
consciences et les volontés individuelles. Si d’autres activités
humaines, comme la science, I'art, la philanthropie (cf. p. 327),
se développent fort bien sans I'appui de I'Etat, la religion, qui
est la vérité, ne se passera-t-elle pas plus facilement encore de
ce soutien ? Elle n’a besoin de I'Etat que pour qu’il lui assure
son indépendance,

car 'Etat n’est essenliellement que le protecteur de toutes les libertés.

Ce n’est donc pas cette protection générale que nous repoussons ;
cela serait aussi absurde que si, par désir immodéré d’un air trés pur,
on voulait vivre dans un vide parfait ; ce que nous repoussons, c’est
la protection spéciale, la mieux dissimulée des tyrannies, la pire des
persécutions.

La suite a été reprise (p. 350, 352-358), avec quelques déve-
loppements complémentaires, dans le VIIIe chapitre du volume.
Ce sont des considérations historiques sur les premiers siécles,
I'age d’or de I'Eglise chrétienne; puis sur la déchéance de
I'Eglise, & partir du moment ol, comme si elle était veuve de
son invisible époux, elle laissa ’Empire lui passer au doigt
I'anneau nuptial. Dés lors, le fleuve au cours rapide devient un
lac immobile ; la vie religieuse fuit I'Eglise et se réfugie au
désert. Une fois établie, 'Eglise arrive encore a faire quelques



208 AIME CHAVAN

grandes choses, mais c’est toujours sans, ou malgré 1'Eiat.
L’Etat n’a méme pas su la nourrir ; ce qu'il lui donne n’égale
pas l'intérét de ce qu’il lui a soustrait. Si elle ne vivait que de
dons volontaires, elle serait plus au large, comme aux KEtats-
Unis. L'Etat, en fait, ne lui sert de rien. Et Vinet ajoute de sa
main, a la fin du cahier, deux pages qu’il ne reproduira pas, et
dans lesquelles il déclare qu'en Europe, grice a l'intervention
de I'Etat, on ne peut méme plus juger du véritable état religieux
d’une population,

Quatriéme objection : Les servcices rendus par les Kglises
nationales. Ils prouvent simplement que la foi n’y est pas tout
a fait morte, auquel cas elles auraient méme cessé d’exister
(p. 164-165).

Cinqui¢me objection : La Providence cisible dans l'établisse-
ment et la longue existence des Eglises nationales. Peut-étre
ont-elles été nécessaires, comme la féodalité ; mais elles ne le
sont plus. L’ont-elles jamais été ? Inventées par la Réforme,
elles peuvent étre appelées sans injure l'avortement du protes-
tantisme. Elles ne sont pas un systéme, mais un fait, dont on a
cherché aprés coup la justification théorique (p. 359-367).

Je ne m’attarde pas a ces deux « objections » dont le texte a
passé intégralement dans le volume.

La sixieme, par contre, est propre au manuscrit, et le livre
n'en a utilisé que quelques expressions. Vinet lintitule, en
marge : L'intérét de U'unité politique.

Comme un glaive qui s’ébréche sur les os d'une victime cet argu-
ment s’est émoussé par les coups mémes qu’il a portés. (cf. p. 3g6)

Il implique la persécution, dont personne ne veut plus,

Dés qu'un Etat tolére un culte & c6té du culte dominant, il établit
une distinction entre le citoyen et le croyant ; et s'il en vient a salarier
deux cultes & la fois, il fait, comme corps politique, une profession
d’indifférence (cf. p. 397). L’unité religieuse est une unité morale, qui
a d’auntant plus de réalité et de profondeur qu’elle a été plus librement
formée.

L’'unité d’un établissement religieux n’y ajoute rien. Quant a
vouloir protéger les uns sans persécuter les autres, c’est une
impossibilité.



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D ALEXANDRE VINET 209

Tout privilege est gros d’injustice. L’Etat n’est pas compétent pour
faire un pareil choix, et, comme Jésus a propos d'une question litigieuse,
il doit se récuser. Quelle inconséquence, d’avoir une religion de I'Etat,
et de n’avoir pas une géologie, une astronomie, une métaphysique de
I'Etat!

On en laisse I'enseignement libre ? Qu’on laisse libre aussi la
religion.

La septiéme objection : L’intérét de la morale publique, a été
intégralement incorporée au volume (p. 284 ; p. 285-300), ou elle
forme la presque totalité du chapitre V : Principes du christia-
nisme... Vinet s’est borné a encadrer ce texte, auquel il n’a
presque pas fait de retouches, entre un préambule de quatre
pages, sur I'héresie de I'alliance entre le christianisme et I'Etat,
et une conclusion de deux pages, a propos du mot de Paul:
« Toute puissance est établie de Dieu ». Je comprends que Vinet
n'ait rien modifié 4 ces pages profondes et puissantes, ou la
pensée avait trouvé du premier coup sa forme la plus parfaite.
Vinet y répond en maitre, et en chrétien, a4 ceux qui prétendent
que I'Etat pourrait adopter la morale du christianisme sans en
accepter le dogme, ou la religion. Comme si I'on pouvait isoler
la religion de la morale ! Comme si ce n'était pas la folie de I'en-
seignement chrétien qui faisait sa puissance ! Si 'on veut sa mo-
rale, il faut qu'on le prenne tout entier. Ft pourquoi veut-on la
morale? Pour la brider, I'assoupir, I'enraciner 4 la glébe ? Piége
perfide, trait de génie du diable ! Tout est faux dans ce systéme
qui nie la religion individuelle et proclame I'existence d’un peuple
chrétien. Oh, s’écrie en terminant le manuscrit, comme les enne-
mis de la religion doivent rire intérieurement et entre eux de voir
les hommes de foi, dupes d’'un respect hypocrite, accepter pour
la religion un rang qui la compromet, et des hommages qui
I'enchainent | Ces pages, parfois cinglantes, sont & mon sens les
plus belles de tout I'ouvrage ; elles ont jailli de 'ame de Vinet,
en exprimant avec une énergie splendide sa conviction de pen-
seur et son indignation de chrétien. Nous touchons ici & I'un
des sommets de son ceuvre toute entiére, et je ne me souviens
pas d’avoir rencontré sous sa plume des traits qui m’aient plus
fortement saisi.

Huitiéme objection : Le christianisme livré a lui-méme s’ abd-
tardit, — ou se morcéle. Comptez-vous donc pour rien l'aide

14



210 AIME CHAVAN

du Saint-Esprit, répond Vinet? Et il ajoute, au manuscrit
seulement, que ces scandaleux désordres ont lieu précisément

dans 'enceinte et sous le poids de I'institution qu’on réclame.
p q

L’ordre n’est point l'uniformité, qui n’est que mensonge, mais
la diversité.

Montrez-moi une Eglise trés nombreuse, une vaste population ou
tout le monde est d’accord sur tous les points, oit pas la plus légére
ébullition ne trahit une fermentation intérieure, je n’hésiterai pas a
dire que I'élément de l'individualité, le principe de la spontanéité y
sont en souffrance.

On redoute l'individualité ? On ignore donc qu’elle unit plus
qu’elle ne divise !

Tout ce qui fortifie la volonté, et la conviction qui en est la base, se
concilie parfaitement avec I'esprit social. A mesure que deux &mes
descendent plus profondément en elles-mé&mes, elles inclinent 'une vers
Pautre, et voient disparaitre peu & peu 'intervalle qui les séparait.

La religion, séparée de I'Etat, va-t-elle se donner un nouveau
maitre ? Non, car

le christianisme est la religion de la liberté. La liberté, la redoutable
liberté, est imposée a tous.

S’en plaindre, c’est se plaindre de Dieu.

Le texte que nous venons d’analyser a été imprimé (p. 368-
372) avec des suppressions et des adjonctions qui n’en modifient
pas le sens général. Nos citations, comme toujours, sont tirées
des passages restés au manuscrit. Ce qui suit, par contre, a
été reproduit avec les retouches verbales habituelles. Il y est
question de I'étroitesse et de l'exaltation des Eglises séparées,
de l'infériorité de leur clergé. L’étroitesse, répond Vinet, est
plus grande chez les nationaux; 'exaltation est un signe de foi ;
quant au clergé, la supériorité religieuse lui suffit (p. 374-376).

La neuviéme objection : On a a4 craindre des agglomeéra-
tions massives (p. 376-382) — et la dixiéme : On craint que
la societé religieuse ne depienne trop puissante (p. fo4f-fo7) —
a l'exception de quelques phrases constatant la contradiction
des reproches adressés a la séparation, ont passé dans le cha-
pitre IX du volume, avec des transpositions et des développe-



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D’ALEXANDRE VINET a1l

ments nouveaux, mais sans omission digne d’étre relevée. Vinet
ne redoute pas de nouvelles agglomérations. Le christianisme
porte en soi son reméde. Si la foi est vivante, la crainte ne se
réalisera point. Quant a la puissance d’'une Eglise séparée, elle
sera toute spirituelle, et 'Etat n’aura jamais a la redouter.

Cette étude longue et touffue des objections, qui dans le
manuscrit remplit soixante pages, que va-t-elle devenir dans
Iouvrage paru en 1842 ? Le quart & peu prés de ce texte ne
sera pas utilisé. Nous l'avons résumé avec soin, en citant tout
ce qui nous en a paru digne. Le reste a été transcrit, retouché
dans la forme, et mélangé & des développements nouveaux qui,
additionnés, forment a eux seuls une centaine de pages. Nous
ne pouvons songer & donner une analyse de ces cent soixante-
dix pages d’un livre que chacun connait, et qu'on pourra bientst
se procurer dans I'édition qui va étre publiée. Qu’il nous suffise
d’en noter le plan, d’aprés les titres des chapitres. On remar-
quera, du premier coup d’ceil, que non seulement le texte a été
fortement enrichi, sans étre essentiellement appauvri par la
suppression de quinze pages manuscrites, mais que Vinet a fait
ici un sérieux effort de classement et de synthése. Il ne juxta-
pose plus, en les numérotant, des objections qui n’allaient pas
toujours du centre a la périphérie, comme il l'avait annoncé.
Sans craindre de modifier fortement I'ordre et la distribution
des morceaux qu’il conserve, il trace une ligne de démarcation
dans le chapitre préliminaire déja signalé plus haut, entre les
objections théoriques et les objections pratiques. Les premiéres
sont tirées non pas de l'idée de I'Eglise, que Vinet ne formule
ni n’exploite dans cette partie de son livre, mais de I'idée de
I'Etat. Les secondes nous font descendre sur le terrain non plus
des principes, mais des convenances et des intéréts.

L’objection théorique principale est tirée de Uidée de U Ktat.
C’est le chapitre 1V. L’Etat n’est pas 'homme. La conscience
lui fait défaut. Il est simplement humain. Nous retrouvons ici,
mais bien développés, les principaux éléments de 1'ébauche
renfermée, au cahier, dans la deuxiéme objection. Le cha-
pitre V — Principes du christianisme sur ce méme sujet —
c’est la septiéme objection, diminuée d’'un alinéa, et encadrée
de six pages nouvelles ou Vinet pose en « hérésie » le systeme



212 AIME CHAVAN

des Eglises d’Etat. Le chapitre VI: Autres objections théoriques
(I'Eglise est une famille, le systéeme de l'union est vénérable par
son antiquité, la séparation créerait deux morales, I'Etat peut
avoir a sa téte des chefs pieux) a été rédigé tout entier pour le
volume seulement.

Toutes les autres « objections », sauf la deuxiéme et la sep-
tiéme, sont distribuées, sur un plan meilleur, avec des trans-
positions, des suppressions importantes, et des adjonctions plus
importantes encore, dans les quatre chapitres du livre consa-
crés aux Objections prises du point de oue pratique... D’abord
les trois chapitres VII, VIII, IX, intitulés en seconde édition
L' Eglise n'a-t-elle pas besoin de U'Etat ? le premier (VII) dans
lequel nous ne retrouvons que quelques bribes du cahier, (les
deux pages d’'une si belle venue tirées de la premiére objection
et terminées par l'apostrophe :

rangez-vous, elle veut paraitre,

et quelques phrases détachées de la partie abandonnée de la
troisiéme objection) ; le second (VIII), qui contient, sans modi-
fication importante, la derniére partie de la troisiéme objection,
ainsi que — sans subdivision — le texte complet de la qua-
triéme et de la cinquiéme ; le troisiéme enfin (IX), qui ren-
ferme, avec de petits retranchements et quelques morceaux
nouveaux, le texte des huitiéme et neuvieme objections. Quant
au chapitre X, qui fait la contre-partie des trois précédents, et
qui, dans la seconde édition, a pour titre : L'Ktat n'a-t-il pas
besoin de U'Eglise? il débute par des développements inédits,
sur I'Eglise police de l'Etat, aprés quoi il reprend les deux
premiéres pages de la premiére « objection » du manuscrit, en
les remaniant d’ailleurs, puis quelques passages nouveaux, ou
se trouve le mot connu: « La vérité sans la recherche de la
vérité n'est que la moitié de la vérité ». Viennent ensuite quelques
échos (sur l'unité politique) du début de la sixieme objection,
que dans I'ensemble Vinet n’a pas recueillie. Sauf une page sur
I'unité nationale, prise dans le dernier chapitre du cahier, le
reste du chapitre X est un texte écrit pour le volume; Vinet y a
toutefois enchéassé celui de la dixiéme et derniére « objection ».

L'ceuvre imprimée se termine par un chapitre XI, qui est la
reproduction du chapitre V du manuscrit. Le texte du cahier a



LE MANUSCRIT DE L' ESSAI » D’'ALEXANDRE VINET 213

été transcrit ici presque tout entier. Quelques pages, vers le
début, vy ont été ajoutées, un passage a été assez fortement
remanié, un autre a passé dans le chapitre X, les retouches de
détail sont plus nombreuses que partout ailleurs, mais aussi
peu significatives. Les idées directrices sont bien connues: On
veut que la transition soit douce. Il y aura des perturbations.
Corriger un mal est toujours douloureux. Ne nous en troublons
pas. Ne nous arrétons pas au systéme moyen d'une Eglise
organisée avec son gouvernement a elle, et pourtant enchassée
dans I'Etat. Tant que le salaire persiste, la servitude demeure.
Ne vous contentez pas d’allonger votre chaine : brisez-la !

Les derniéres pages du chapitre reproduisent le texte, allégé
de deux suppressions et fortement retouché, de la conclusion
du manuscrit. La séparation, y reconnait Vinet, ne changera
pas a elle seule les cceurs ; elle fera disparaitre 'un des obsta-
cles qui s'opposent a ce changement. L’essentiel reste d’avoir
des convictions, d’étre un chrétien conséquent. L'Evangile est
la conscience de la conscience méme. Le christianisme est la
conscience élevée a4 sa derniére puissance. C'est lui qui est la
vérité. Et le manuscrit, comme le livre, se clot par une touchante
et humble priére, que Vinet semble avoir écrite en pleurant,
sévére, méme dur pour lui-méme, mais confiant dans le secours
de Dieu, auquel seul doit revenir la gloire.

Que conclure de cette comparaison du manuscrit et du
volume, dans les développements qui ont formé la seconde
partie de I’ Hssai ? Le volume dénote dans la pensée une matu-
rité plus grande ; I'argumentation, dans le mémoire couronné,
se cherche encore, elle est plus confuse, moins ordonnée ; cer-
taines ébauches ne seront pas utilisées, sauf quelques fragments
ou quelques traits épars; ailleurs par contre des pages ache-
vées ont jailli dans le feu d'une composition enthousiaste et
passeront dans I'ceuvre sans modification. Quant a l'idée, tout
en progressant davantage et plus rapidement que dans la pre-
miére partie, elle trahit pourtant toujours l'esprit essentielle-
ment analytique de Vinet. Elle n'avance qu'en projetant sans
cesse autour d’elle mille apergus accessoires, que souvent le
volume précisera, exploitera plus a fond, sans craindre méme
de les enguirlander a leur tour d’observations et de réflexions



214 AIME CHAVAN

nouvelles. Toutefois, la pensée centrale est bien restée la méme.
Le progrés le plus sérieux se constate dans la classification des
arguments ; I'organisation de cette partie, dans le volume, est
assurément bien meilleure ; Vinet a fait, cette fois, un vigoureux
effort de synthese, tout au moins de composition, d’autant plus
digne d’éloge qu’il était moins dans son tempérament. Mais le
systéme et ses principaux moyens de défense n’a pas changé,
et les pages les plus puissantes du volume sont presque tou-
jours tirées du cahier doré.

Nous voici au terme de notre étude. Que nous a-t-elle appris ?
Dans sa lettre d'envoi, Vinet exprimait, avec une humilité qu'on
peut bien trouver exagérée, le désir de «corriger ce brouillon »
dont il sentait douloureusement '« extréme imperfection». Il

croyait en connaitre les défauts, — et peut-étre le défaut prin-
cipal lui échappait-il, celui que nous allons noter encore une
fois; — ¢’il en avait eu le temps, il aurait « refondul'ouvragey,

cherchant au fond « une forme assortie », complétant, dévelop-
pant 'argumentation, ce qui, pense-t-il, 'aménerait sans doute
a en doubler I'étendue.

Ce programme, Vinet l'a partiellement réalisé. Les piéces jus-
tificatives, 'analyse des ouvrages parus sur le sujet, n’ont guére
été incorporées au texte, mais ont fourni la matiére de vingt et
une notes, groupées en appendice, et dont neuf ont passé dans
le corps de l'édition de 1858. C'est méme & peu prés la seule
différence notable entre les deux éditions de I’ Essai (1).

(1) Dans sa préface de la traduction allemande, 1845, Vinet disait :

« Jai fait assez de changements & cet ouvrage en le livrant & I'honorable
traducteur, pour pouvoir dire que la traduction vaut mieux que l'original.
Mais les corrections que j'ai faites sont peu de chose en comparaison de
celles que j’aurais voulu faire. »

Vinet et pu laisser tomber la fin de cette phrase. Les renseigne-
ments et documents qu’il avait pu réunir dans le pli «corrections et addi-
tions » utilisé par les éditeurs du volume paru en 1858, n’'ont pas df étre
aussi importants que cette suscription ne le faisait prévoir. « Tous les mor-
ceaux qu’il voulait utiliser» au dire de ces éditeurs, ont dii se ramener a
deux pages et demie de texte nouveau (p. 189-191 de I'Essai, 2° édit.) a
quatre notes & placer au bas des pages (314, 322, 390 et 504, 2® édit.), a trois
notes nouvelles destinées a l'appendice, et a l'introduction dans les titres



LE MANUSCRIT DE L'« ESSAI » D'ALEXANDRE VINET 215

Le texte du manuscrit a subi, pour étre livré a I'impression,
un millier de retouches de détail. J'’en ai noté exactement 1o3o.
Je ne dirai pas que le temps et la peine que m’a coltés ce travail
aient été richement récompensés. Ces corrections, faites sans
doute & la hite, ne modifient jamais la pensée, et n’améliorent
pas toujours la rédaction. La publication en serait fastidieuse et
inutile. Nous avons renoncé a les insérer dans la nouvelle édition
de I'’Essai. Nous les transcrirons, a la main, dans un volume
que nous laisserons &4 la Bibliothéque du Chemin des Cédres.
Dans cette direction, nos longues recherches n'ont donc abouti
a aucun résultat.

En préparant l'édition des Discours, nous avions déja fait
semblable expérience. Les retouches que Vinet fait subir, en
grand nombre, a4 ses texles manuscrits ou imprimés, sont rare-
ment de quelque portée, méme pour la forme. Par contre, I'exa-
men attentif des adjonctions et des suppressions nous avait
permis de faire, dans le développement de sa pensée, des cons-
tatations parfois révélatrices. Ici, rien de pareil. L'intervalle de
temps est évidemment trop court. Entre 1839 et 1842, la pensée
a muri; elle s’est enrichie, parfois précisée, mais je ne découvre
nulle part des transformations ou méme des progrés sensibles.
Le point de vue de Vinet n’a pas changé. Il ne changera d’ail-
leurs jamais. Ici encore, nos investigations, tout en étant beau-
coup plus intéressantes que les précédentes, n'ont pas été plus
fructueuses.

des chapitres de ces deux questions qui marquent mieux le plan adopté en
1842. « L’Eglise n’a-t-elle pas besoin de I'Etat ?» «L’Etat n’a-t-il pas besein
de I'Eglise? » C’est & cela que se bornent en effet les enrichissements de la
seconde édition. Quant aux corrections, je n’en vois aucune, sauf 'élimina-
tion des notes I et II de 'appendice, et celle de quelques lignes (absentes
de la p. 306 de la 2° édit.) sur I'inconséquence des libéraux partisans d’une
Eglise d’Etat, ainsi que le retranchement d'un alinéa (p. 524, 2° édit.) de
Pappendice. Ce sont la sans doute les «courtes suppressions » que les édi-
teurs de 1838 ont opérées sur la base du texte allemand, et pour lesquelles
le pli ne contenait rien. Les «iranspositions » seules sont de quelque impor-
tance. Neufl Notes de 'appendice ont passé dans le corps de I'ouvrage. Mais
ni le texte des notes, transférées ou non, ni celui de ’Essai lui-méme, n’ont
subi la moindre retouche. Vinet sans doute aurait voulu « corriger » son
ouvrage ; les mots qu’il a tracés sur le pli laissent entendre qu’il songeait
a y glisser des indications & cet égard. Il ne I'a pas fait. Et les éditeurs de
1858 ont intégralement reproduit le texte de 1842. La différence entre les
deux éditions se réduit donc vraiment & « peu de chose ».



216 AIME CHAVAN

Mais, — et c’est ici notre observation principale — nous
avons pu constater avec quelle difficulté Vinet a rattaché sa
seconde partie & la premiére. Nous avons senti, en faisant cette
étude sur le manuscrit, plus fortement encore qu’a la lecture de
I'ouvrage, qu'entre les deux théses développées par l'auteur, le
devoir de manifester ses convictions, et la séparation de 1'Eglise
et de I'Etat, il n'y avait pas de commune mesure. La premiére
est trop étroite pour servir de principe a4 la seconde, et la
seconde trop spéciale pour étre la vraie application de la pre-
miére. Sans doute, entre les deux, un raccordement est toujours
possible. Les deux idées se touchent, elles ont quelques points
communs ; mais, quon nous permette de le redire, elles ne s’en-
chassent ni ne se pénétrent, la seconde ne découle pas largement
de la premiére. Pour les amener a correspondre,il a fallu trans-
poser la seconde dans le domaine des principes, auquel 4 mon
sens elle n'appartient pas. Vinet a poussé cette transposition
jusqu’aux extrémes. Il a fait de la séparation un dogme, une
question de fidélité chrétienne. 1l 1'a sortie ainsi du monde des
réalités ; il 'a traitée comme une théorie en I'élancant par une
argumentation trop logique et souvent trop formelle, pour ne
pas dire verbale, bien au-dessus non seulement des contingences
mais des faits. C'est a ce prix qu’il a mis sa seconde affirmation
au niveau de la premiére. Et pourtant, malgré cet effort, I'abime
est demeuré; les nombreuses tentatives de Vinet pour y jeter
un pont n'ont pas réussi; et la transition derniére : — L’Etat
doit établir des institutions capables d’assurer la garantie ou
platotl’obligation correspondante d’un droit qui découle lui-méme
d’un devoir — n’est guére qu'un sentier serpentant sur les deux
pentes du ravin.

Et la seconde partie, au fond, ne tient pas la promesse que
cette transition avait formulée. Elle développe l'idée que l'insti-
tution d'un Eglise d’Etat tue ou fausse la religion, et non l'idée
qu'elle 'empéche de se manifester. C’est frappant dans le ma-
nuscrit plus encore peut-étre que dans le volume. Ce n'est qu’a
la conclusion, que Vinet revient & sa pensée primitive, raccorde
une fois encore la « séparation » 4 la « manifestation » qu’il sem-
blait avoir perdue de vue ; et ce défaut a dia le frapper quand
il a préparé son livre, car il I'a prévenu, ne pouvant le corriger,
en insérant dans sa préface les affirmations tranchées, presque



LE MANUSCRIT DE L'« ES3AI » D'ALEXANDRE VINET 217

violentes, qui la terminent. La question des rapports entre
I'Eglise et I'Etat me parait mieux encore, au sortir de cette
étude, étre une question non de principe, moins encore de foi,
mais d’organisation, par conséquent un probléme pratique. Les
rapports les meilleurs seront ceux qui permettront le mieux a
la vie religieuse de se développer dans la profondeur des con-
sciences et dans le plus grand nombre possible d’ames. Eriger
en dogme absolu la théorie de I'un de ces rapports, car 'absence
de tout rapport n’est point réalisable, c’est forcer la nature et
s'isoler du monde des faits. Un systéme ecclésiastique est une
forme, tout comme un rite ou une formule ; une forme qui est
encore moins solidaire que celles-ci du principe méme de la foi.
Toute forme évolue, se modifie pour rester sans cesse, quoique
les conditions changent, le véhicule le plus efficace de la vie.

Le devoir de manifester ses convictions est évident, et éter-
nel; le devoir de séparer 'liglise de I'Etat n’a pas cette évidence ;
il ne s'impose 4 une conscience chrétienne, que lorsque I'Etat
fait obstacle & la vie religieuse et a la profession de la vérité. Il
serait contraire 4 l'expérience du monde chrétien d’affirmer,
comme I'a fait Vinet au nom de celle de son milieu et de son
époque, que I'Etat, en s’intéressant a 1'Eglise, devient pour elle,
fatalement et en principe, une entrave & la foi chrétienne et a
la liberté. Telles sont les convictions que I'étude du manuscrit
de I’ Essai ont confirmées et fortifiées en nous. Ne point les ma-
nifester, nous edt paru a l'égard du maitre dont nous avons
analysé I'ceuvre, la plus grave des infidélités.

Mais surtout notre réve en écrivant ces pages, c’'est de rester
fidele a la haute inspiration chrétienne qui donne sa valeur per-
manente a 'ceuvre maitresse de Vinet. Ce livre peut étre discu-
cutable sous le rapport des conclusions pratiques. Mais il est
hors de toute discussion au point de vue de sa puissance reli-
gieuse. C’est un acte de foi. Ses pages sont chargées d'expé-
rience chrétienne, elles jaillissent directement de la vie, elles
rendent témoignage d’'une conscience ferme, d'une &me consa-
crée, humblement fidéle, noblement généreuse. Qu’on en accepte
ou qu'on en repousse la thése, I’ Essal, manuscrit ou imprimé,
restera une nourriture de choix pour tout esprit sincérement

chrétien.
A, CrAvVAN.



	Le manuscrit de l'essai sur la manifestation des convictions religieuses d'Alexandre Vinet

