
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 48

Artikel: Pascal anti-scolastique

Autor: Bridel, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PASCAL ANTI-SCOLASTIQUE

Les pages qui suivent sont empruntées à une allocution
prononcée, le i g juin i ga3, jour du trois centième anniversaire
de la naissance de Biaise Pascal, à la Faculté de théologie de

VEglise libre du canton de Vaud.
Renonçant à esquisser un portrait d'ensemble, dans le peu

de temps dont il disposait, le conférencier ne s'est donné pour
tâche que d'indiquer l'un des caractères, essentiel il est vrai,
de la pensée de Pascal.

Nous rappelons à nos lecteurs que la Revue a publié récemment

deux importantes études de MM. Arnold Reymond et

Paul Wernle sur Pascal et l'apologétique chrétienne, n° 35 :

juin-juillet igao et n° 42 : janvier-mars igaa. (Réd.)

En i65o, envoyant sa machine arithmétique à la reine
Christine de Suède, Pascal lui adressait une lettre contenant
la déclaration que voici : « J'ai une vénération toute particulière

pour ceux qui sont élevés au suprême degré, ou de

puissance, ou de connaissances. Les derniers peuvent, si je
ne me trompe, aussi bien que les premiers, passer pour des

souverains... Et le pouvoir des rois sur leurs sujets n'est,
ce me semble, qu'une image du pouvoir des esprits sur les

esprits qui leurs sont inférieurs... Ce second empire me

parait même d'un ordre d'autant plus élevé, que les esprits
sont d'un ordre plus élevé que les corps, et d'autant plus

u



162 PHILIPPE BRIDEL

équitable, qu'il ne peut être départi et conservé que par le
mérite, au lieu que l'autre peut l'être par la naissance ou

par la fortune. » On ne dira point que Pascal, ici, soit
impertinent ; car il a soin de dire qu'il trouve réunies « en
la personne sacrée » de Christine « l'autorité souveraine et
la science solide », si bien qu'il la reconnaît pour sa « reine »

en ce dernier domaine, lui qui n'est pas extérieurement
sujet de son empire ; mais, si elle n'est pas impertinente,
combien audacieuse et fière est l'attitude du jeune savant

D'autre part, il est une réflexion qu'on ne peut manquer
de faire en lisant les lignes que nous venons de citer : voici
déjà marquée avec vigueur cette différence des « ordres de
grandeurs », qui met les grands génies de l'esprit si haut
au-dessus des rois, des capitaines, de tous « ces grands
de chair ». Mais en ce moment Pascal semble ne rien voir
au-dessus des merveilles de l'intelligence ; tandis que, dix
ans plus tard, la hiérarchie des grandeurs comportera pour
lui un troisième et suprême échelon : « la distance infinie
des corps aux esprits » ne faisant que figurer « la distance
infiniment plus infinie des esprits à la charité », car cette
distance-là « est surnaturelle ».

Dans sa carrière de savant Pascal apprit trois choses

qu'il vaut la peine de noter :

La première (que lui enseignèrent surtout les mathématiques),

c'est qu'en matière de raisonnement il ne faut se

satisfaire que de preuves claires et complètes.
La seconde, c'est qu'en matière de faits physiques il ne

faut se fier qu'à l'expérience et qu'elle doit prévaloir sur
toutes les « autorités », c'est-à-dire sur tout ce que peuvent
avoir pensé et enseigné les maîtres anciens, fût-ce le grand
Aristote.

La troisième, c'est que, tandis que l'instinct des animaux
demeure immuable — de sorte que « les ruches des abeilles
étaient aussi bien mesurées il y a mille ans qu'aujourd'hui »,
— l'homme, doué de pensée, profite des travaux de ses

prédécesseurs et y ajoute progressivement : car l'homme



PASCAL ANTI-SCOLASTIQUE l63

« n'est produit (c'est-à-dire créé) que pour l'infinité ». —
L'infinité..., toujours ce mot, toujours cette idée — idée
de géomètre, idée aussi et surtout d'àme passionnée — qui
dominera toute la pensée, comme toute la vie, de Pascal.

Abolition de tout recours à l'autorité en matière de

sciences, celles-ci étant appelées à aller de l'avant, sans

s'appuyer sur autre chose que sur la constatation des faits
et sur l'évidence de raisonnements rigoureux : sur ces trois
principes Pascal se trouve d'accord avec Descartes, de

vingt-sept ans plus âgé que lui, qu'il connaît bien et qu'il a

vu maintes fois, mais avec lequel il sera en désaccord à

beaucoup d'autres égards. Et, remarquons-le, sur ces trois
mêmes points, Pascal se constitue en adversaire de la

scolastique. Aussi n'est-il pas étonnant que ce soit avec un
jésuite — déjà — avec le Père Noël qu'il ait disputé au

sujet du vide.

Diverses réflexions devaient peu à peu détacher Pascal
de la science ; il semble qu'elles aient été provoquées en

lui surtout par deux influences venant de côtés opposés
l'un à l'autre.

Voici l'une d'entre elles : il avait vingt-trois ans quand
des amis introduisirent dans sa famille quelques écrits
jansénistes, dont la lecture agit puissamment sur son âme. Il
communiqua son ardeur à son père, à sa sœur aînée,
surtout à sa cadette, Jaqueline, qui dès lors décida de se faire
religieuse : attendant le moment de pouvoir exécuter sa

résolution, fidèlement, sans jamais varier, tandis que son
frère devait dans la suite laisser se refroidir, plus ou moins

longtemps, la flamme de son zèle.

Parmi les livres de piété que Biaise lut et relut, au
moment dont il s'agit, se trouvait notamment le petit traité
de Jansénius : De la réformation de l'homme intérieur, que
venait de traduire Arnauld d'Andilly. Prenant pour texte le



l64 PHILIPPE BRIDEL

verset seizième du second chapitre de la première épître de

Jean, sur « la convoitise de la chair, la convoitise des yeux
et l'orgueil de la vie », Jansénius rattache tous les péchés
des humains à ces trois sources. Sur le premier et sur le
troisième point il est admirable ; on peut trouver qu'il l'est
moins sur le second, en entendant et en condamnant sous
le nom de « convoitise des yeux » toute curiosité scientifique

: cette « recherche, comme il dit, des secrets de la
nature qui ne nous regardent point, qu'il est inutile
(moralement inutile) de connaître et que les hommes ne veulent
savoir que pour les savoir seulement. » (i)

Je ne dis point que la lecture de ces mots ait, sur l'heure,
détaché Pascal de la science : sa lettre à la reine Christine
— postérieure de quatre ans — suffirait à prouver le
contraire. Mais certainement il ne les oublia point, ces

mots ; plus d'une fois ils vinrent le travailler ; jusqu'aux
jours où il décida enfin de renoncer à la pratique des
sciences. Et pourquoi cela Parce cpie, sans doute, il avait
dû s'avouer que, tel qu'il était fait, il n'arriverait pas, lui, à

la vie éternelle s'il ne renonçait pas à sa passion pour les
succès intellectuels et la réputation glorieuse, tout comme
le jeune homme aimé jadis par Jésus n'y pouvait parvenir,
lui, sans se dépouiller de ses richesses... Cela devait venir
plus tard.

L'autre influence antiscientifique (si je puis ainsi dire) fut
celle du monde. Car trois ans après sa première fougue
janséniste, nous trouvons Pascal dans la société, y
cherchant la distraction que les médecins lui ont ordonnée vu
le délabrement de sa santé, minée par l'excès du travail.
Dès 1649 et surtout dès i65i, date de la mort de son père,
et pendant cinq ans environ, il fréquente les salons, il
entre en relations avec des lettrés, des dilettantes, pour la
plupart peu sérieux, quelques uns grands joueurs et viveurs,

(1) Cf. Pensées de Pascal (Edit. Havet, vu, 17) : « La maladie principale
de l'homme est la curiosité inquiète des choses qu'il ne peut savoir ; et il ne
lui est pas si mauvais d'être dans l'erreur, que dans cette curiosité inutile. «



PASCAL ANTI-SCOLASTIQUE l65

parfois francs athées : Méré, Miton, Des Barreaux même,
sans oublier le jeune et riche duc de Roannez, qui déjà se

détache avantageusement du groupe en attendant de devenir,

bientôt, un chrétien zélé.

Sur ce que fut alors la conduite de Pascal, il ne faut pas
se laisser induire en erreur par les expressions passionnées

(il est toujours passionné dont il s'est servi à ce propos,
comme lorsqu'il parle à sa sœur des <( horribles attaches »

qui le lient au monde, ou emand, dans son acte de
consécration décisive au Sauveur, il s'écrie : « Je m'en suis

séparé, je l'ai fui, renoncé, crucifié » Tout nous prouve
que Pascal ne s'est jamais débauché, n'a jamais renié sa foi
et n'est jamais tombé dans l'immoralité. Ses compagnons,
sans doute, n'ont jamais dû voir en lui qu'un jeune homme
rangé et qui leur paraissait pieux. Pour qu'il eût à pleurer
plus tard toutes les larmes du repentir, il suffisait qu'il lui
fallût s'avouer qu'il avait, un temps, négligé Celui qui
mérite d'être aimé de tout notre cœur, de toute notre âme

et de toute notre pensée.
Mais ce temps passé dans la société mondaine n'a pas eu

pour seul résultat de troubler la conscience de Pascal et de

l'amener à la crise suprême. De cette époque de sa vie, il a

conservé une foule d'observations, dont les traces se retrouvent

lorsqu'on étudie les Pensées. Et de cette époque date
aussi une découverte — peut-on dire — epii, en contribuant
à le désenchanter de la science, a grandement élargi ses

horizons. Il a appris, par expérience, cpie pour être excellent
mathématicien, on peut n'en être pas moins très maladroit,
très ignorant, très mauvais juge en matière de vie sociale
et morale ; car il y a là une foule de choses délicates,
nuancées, complexes, [que nulle démonstration ne saurait

enserrer dans la chaîne de ses raisonnements, mais qu'il
faut sentir et savoir apprécier par un procédé d'une tout
autre nature.

De ce jour il entrevoit cette différence, qu'il exposera si

admirablement, entre « l'esprit de géométrie » et « l'esprit



l66 PHILIPPE BRIDEL

de finesse ». De ce jour il comprend, non seulement la
ridicule pédanterie, mais l'erreur profonde de ceux qui,
dit-il, prennent l'homme « pour une proposition » ; et l'on
dirait que, par avance, il proteste ainsi contre Spinoza
commençant la troisième partie de son Ethique par ces

mots : « Je vais analyser les actions et les appétits des

hommes comme s'il s'agissait de lignes, de surfaces et de

solides. » De ce jour, enfin, germe en lui ce besoin, qu'il
exprimera plus tard, d'une connaissance qui puisse, non
pas uniquement distraire et satisfaire notre intelligence,
mais illuminer notre vie entière, en lui procurant l'ordre et
la paix : « La science des choses extérieures ne me consolera

pas de l'ignorance de la morale en temps d'affliction ;

mais la science des mœurs me consolera toujours de

l'ignorance des sciences extérieures. »

Nous en viendrons tout à l'heure à la morale ; mais il
faut parler encore de la science, dont le type le plus parfait

reste aux yeux de Pascal, comme à ceux de Descartes,
la géométrie.

Pascal constate que la mathématique elle-même ne peut
dérouler la chaîne de ses démonstrations qu'en partant
d'axiomes, qui sont indémontrables, et de termes premiers,
comme « espace, temps, mouvement, nombre, égalité », qui
sont indéfinissables, parce qu'on ne saurait recourir pour
les expliquer à aucun autre qui soit plus clair et plus simple
qu'eux. Qu'est-ce à dire, sinon qu'à la base même de tout
ce que peut atteindre Pesprit de géométrie, il y a des

éléments que doit préalablement saisir l'esprit de finesse ou,
comme dit aussi Pascal, — employant un terme qui est, pour
lui, à peu près synonyme et auquel il donne une extension
assez inusitée, — le cœur. « C'est le cœur qui sent que
l'espace a trois dimensions » : manière un peu étrange de
dire qu'il y a là l'objet d'une perception directe, d'une
évidence immédiate, d'une intuition.



PASCAL ANTI-SCOLASTIQUE l6?

Si la mathématique elle-même ne se passe pas d'intuition
et ne peut prétendre à tout démontrer, combien plus
absurde serait-il de vouloir, dans le domaine de la morale,

négliger l'évidence immédiate du « cœur » (c'est-à-dire de

la conscience) et faire tout passer par le moulin de l'analyse
et du raisonnement C'est cette faute colossale, cette criminelle

erreur que, dans les Provinciales, Pascal reproche à

la casuistique des Jésuites. Selon leur théorie du probabilisme,

dès qu'on sait qu'une opinion a été soutenue par
quelque docteur « grave », c'est-à-dire savant et considéré,

on peut l'envisager comme « probable » et se régler d'après
elle en pratique, sans se préoccuper davantage, ee En effet,
dit le Père jésuite avec lequel Pascal est censé dialoguer, si

le témoignage d'un tel homme est d'un grand poids pour
nous assurer qu'une chose se soit passée, par exemple, à

Rome, ne le sera-t-il pas de même dans un doute de
morale ?» A quoi Pascal répond : « La plaisante comparaison
des choses du monde à celles de la conscience » Quelle
différenée, plutôt, entre des faits extérieurs, sur lesquels nous
en appelons justement au témoignage de ceux qui y ont
assisté, et les questions portant sur ce qui nous est permis
ou ordonné par Dieu En ces choses, continue Pascal, «je ne

me contente pas du probable, mon Père, je cherche le sûr ».

Puis, entrant dans le détail, il voit surgir cette foule de

décisions scandaleuses auxquelles les casuistes laxistes sont
arrivés, à force d'abstractions et de subtilités de raisonnement,

à force de prendre toutes choses par l'extérieur pour
les pouvoir analyser, réduisant la conduite de l'homme à

n'être qu'un tas de débris élémentaires dont la vie est

absente, une série d'actions sans liens entre elles et séparées
toutes du foyer qui seul pourrait, en leur communiquant sa

chaleur, leur conférer une portée morale.
De toute cette fausse et dangereuse science, Pascal nous

ramène sans cesse au sentiment, clair et direct, du cœur,
qui n'hésite pas, malgré les beaux arguments d'Escobar,
Suarez, Velasquez, Tambourin, Villalobos, à déclarer que,



l68 PHILIPPE BRIDEL

manifestement, un chrétien ne saurait, en aucun cas, se

permettre, par exemple, de tuer son prochain pour une

pomme que celui-ci lui dispute.
Or, qu'est-ce là, sinon, de nouveau, une opposition des

plus décidées à la scolastique et à ses fallacieuses méthodes

Alors qu'il écrivait les Provinciales, Pascal avail depuis
deux ans rompu avec le monde. En 1604 un intense et
douloureux travail s'était opéré en lui, dont il avait fait l'aveu
à Jaqueline. Un accident de voiture, qui faillit lui coûter la
vie, semble avoir hâté la crise. Quelques semaines plus
tard, en effet, le 23 novembre de l'année sus-dite, « depuis
environ dix heures et demie du soir jusques environ minuit
et demi », l'orage se déchaîna dans son âme, orage du
repentir décisif, de la rencontre avec le Dieu qui pardonne
et qui sauve, et de l'engagement suprême : « Dieu d'Abraham,

Dieu d'Isaac, Dieu de Jacob, non des philosophes et
des savants. Certitude. Certitude. Sentiment. Joie. Paix.
Dieu de Jésus-Christ... Grandeur de l'àme humaine... Joie,
joie, joie, pleurs de joie. »

Il était impossible qu'ayant ainsi trouvé le trésor, Pascal
ne fît pas effort pour y amener les autres hommes et, en
particulier, les mondains parmi lesquels il avait eu des
amis. Il y pensait déjà en écrivant les Provinciales, il
continua de s'en occuper le reste de sa courte vie. Mais sa

santé, de plus en plus mauvaise, ne lui permit pas d'écrire
le livre qu'il rêvait ; il n'a laissé que ces notes que nous
appelons les Pensées et qui sont, pour la plupart du moins,
les matériaux d'une apologie du christianisme.

Nous ne tenterons point de dire quel plan l'auteur eût
suivi dans son livre, ni même de discuter s'il est possible
de le deviner. Ce que nous cherchons à dégager, ici encore,
c'est la méthode essentielle de Pascal, disons mieux, son



PASCAL ANTl-SCOLASTIQUE 169

orientation générale. Eh bien, dans le fouillis des Pensées,

— avec beaucoup de matériaux qui ressortissent sans doute à

d'autres tendances, et dont il faudrait tenir compte s'il
s'agissait d'étudier ce qu'eût pu devenir, en s'achevant,
l'apologétique pascalienne — ce qui perce partout, ce qui
s'affirme avec insistance, avec vigueur, comme original et

personnel, c'est, de nouveau, une façon tout à fait anti-sco-

lastique de traiter les questions. Qu'est la religion, pour
Pascal « Dieu sensible au cœur. » Rendre Dieu sensible

au cœur de ceux qui liront son livre, voilà l'ambition
profonde de l'auteur des Pensées.

Ce n'est point à dire qu'il veuille les entraîner par le

moyen de quelque surprise sentimentale et grâce à je ne
sais quelle ivresse, dans lacpielle il commencerait par noyer
leur raison. Ce ne sont point des choses déraisonnables

qu'il se propose de leur faire accepter ; la religion chrétienne
a des preuves à invoquer, Pascal en est convaincu, et il les
invocmera de son mieux. Il ne veut point qu'on accorde sa

foi par simple soumission à l'autorité. <( Tant s'en faut —
écrit-il précisément sous ce titre : L'autorité — tant s'en faut

que d'avoir ouï dire une chose soit la règle de votre créance,

que vous ne devez rien croire sans vous mettre en l'état,
comme si jamais vous ne l'aviez ouïe. C'est le consentement
de vous à vous-même et la voix constante de votre raison
et non des autres qui doit vous faire croire. Le croire est si

important. »

Mais toujours est-il que les preuves ne seront pas appréciées

à leur juste valeur, ne seront pas même écoutées
attentivement si le cœur ne prend pas intérêt à la chose :

lui qui sera, en définitive, appelé à agréer ou à repousser,
c'est-à-dire donc à reconnaître ou à méconnaître l'objet qui
va lui être présenté. Or si l'intention est toujours
clairvoyante quand il s'agit des axiomes de la géométrie, il n'en
va pas de même en morale, et moins encore en religion :

parce qu'ici le cœur n'est pas toujours sincère. Troublé par
ses vices, intéressé à n'y pas voir clair, de peur de se voir



I70 PHILIPPE BRIDBL

condamné par la vérité, notre cœur ne sent pas ce qui
devrait pourtant lui être sensible.

Ici donc la méthode se complique : un nouvel élément
devient nécessaire à la découverte du vrai, c'est la volonté.
e< La volonté est un des principaux organes de la créance »,
écrit Pascal : la volonté, qui devra travailler à diminuer
nos « passions », pour que notre cœur retrouve sa capacité
d'exacte intuition. Et, dans ce travail de purification, il ne
faudra rien négliger de ce qui peut aider la volonté en son
œuvre difficile, notamment la force qu'elle peut se procurer
en imposant au corps lui-même de bonnes habitudes :

« Inclinez l'automate », écrit ce moraliste perspicace, qui
sait bien que l'homme n'est pas plus esprit pur, ou « ange »,

qu'il n'est simple « bête ».
On sait quelle place tient dans les Pensées et avec quel

saisissant relief se trouve tracé le tableau des misères et des

grandeurs de l'homme, cette antinomie tragique entre l'infinité

de nos aspirations et les étroites limites qui bornent
nos pouvoirs réels. Ceux qui auront pris garde à ce redoutable

mystère ne seront-ils pas disposés à entendre cette

Prosopopèe (ainsi l'a intitulée Pascal) où la religion élève sa

voix pour dire : <( C'est en vain, ô hommes que vous cherchez

dans vous-mêmes le remède à vos misères... Les

philosophes vous l'ont promis, et ils n'ont pu le faire...
Comment auraient-ils donné des remèdes à vos maux,
puisqu'ils ne les ont pas seulement connus » Et, ramenant
toutes les sagesses humaines à deux types — comme il
l'avait fait, dans son entretien avec M. de Sacy, en opposant
l'un à l'autre Epictète et Montaigne — Pascal continue :

« S'ils vous ont donné Dieu pour objet, ce n'a été que pour
exercer votre superbe : ils vous ont fait penser que vous
lui étiez semblables et conformes par votre nature. Et ceux
qui ont vu la vanité de cette prétention vous ont jetés dans
l'autre précipice, en vous faisant entendre que votre nature
était pareille à celle des bêtes, et vous ont portés à chercher
votre bien dans les concupiscences qui sont le partage des



PASCAL ANTI-8COLASTIQUE 171

animaux... Je puis seule vous faire entendre qui vous êtes...
Adam. Jésus-Christ. »

Ce dernier mot l'annonce en bref : la vraie religion,
l'Evangile, fera plus que nous apprendre à connaître enfin
qui nous sommes : des enfants d'Adam ; elle nous offrira
le « réparateur ». Car c'est à nous conduire vers la personne
de Jésus que converge finalement tout l'effort de Pascal,

vers ce roi de « l'ordre de sainteté » qu'il nous présente en
une page sublime, qu'on ne peut oublier quand on l'a lue.
Hors de Jésus l'homme ne saurait trouver le Dieu dont il
a besoin. « Les preuves de Dieu métaphysiques sont si

éloignées du raisonnement des hommes et si impliquées,
qu'elles frappent peu ; et quand cela servirait à quelques-uns,
ce ne serait que pendant l'instant qu'ils voient cette démonstration

; mais une heure après ils craignent de s'être

trompés. » D'ailleurs « quand un homme serait persuadé

que les propriétés des nombres sont des vérités immatérielles,

éternelles, et dépendantes d'une première vérité en qui
elles subsistent et qu'on appelle Dieu, je ne le trouverais

pas beaucoup avancé pour son salut... Le Dieu des chrétiens
ne consiste pas en un Dieu simplement auteur des vérités
géométriques et de l'ordre des éléments ; c'est la part des

païens et des Epicuriens. Il ne consiste pas seulement en
un Dieu qui exerce sa providence sur la vie et sur les biens
des hommes pour donner une heureuse suite d'années à

ceux qui l'adorent ; c'est la portion des Juifs. Mais le Dieu
d'Abraham, le Dieu d'Isaac, le Dieu de Jacob, le Dieu des

chrétiens, est un Dieu d'amour et de consolation. C'est un
Dieu qui remplit l'âme et le cœur qu'il possède ; c'est un
Dieu qui leur fait sentir intérieurement leur misère et sa

miséricorde infinie ; qui s'unit au fond de leur âme ; qui la

remplit d'humilité, de joie, de confiance, d'amour ; qui les

rend incapables d'autre fin que de lui-même. »

Que tout cela est loin de la scolastique
Son système, à elle, consiste à démontrer d'abord par

des preuves rationnelles qu'il existe un Dieu, cause pre-



PHILIPPE BRIDEL

mière de l'univers et de l'ordre qui y règne, que nous avons
besoin que Dieu se révèle à nous et qu'il peut le faire ; puis
viennent des preuves historiques établissant qu'en effet
Dieu s'est révélé par les prophètes et, finalement, en son
Fils, lequel a fondé l'Eglise à laquelle il a confié l'inspiration,

afin qu'elle enseigne au monde les mystères de la
trinité, de l'incarnation et de la rédemption, que nous
devons croire sur son autorité, etc., etc. Comprenez-moi
bien : je n'ai garde de soutenir que Pascal, rencontrant ce

système dans saint Thomas d'Aquin ou dans le catéchisme,
se fût permis de le déclarer mauvais ; il était pour cela trop
fidèle catholique ; je constate seulement que, par la tendance
profonde de toute sa pensée, il a été amené à suivre une
voie fort différente, où ni la démonstration philosophique
des praeambula fidei, ni la démonstration de l'autorité de

l'Eglise ne jouent leur rôle classique, mais où le principal
consiste à préparer l'âme humaine à rencontrer son Sauveur.

Il ne m'a pas paru nécessaire de discuter, en cours de

route, la question du prétendu scepticisme de Pascal. Quelque

imprudence qu'il ait pu commettre, peut-être, dans
l'expression de sa pensée, lorsque, énumérant les misères de

l'homme, il souligne les impuissances de sa raison,
particulièrement en matière de droit et de politique, — non, il n'était
assurément pas un sceptique l'auteur des Provinciales. Il
n'était pas plus un sceptique qu'un scolastique l'homme qui,
à la veille de sa mort, écrivait : « Après que Rome a parlé,
et qu'on pense qu'elle a condamné la vérité. ...il faut crier
d'autant plus haut qu'on est censuré plus injustement... Si

mes lettres sont condamnées à Rome, ce que j'y condamne
est condamné dans le ciel. Ad tuum, domine Jesu, tribunal
appello »

Ph. Bridel.


	Pascal anti-scolastique

