Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 11 (1923)

Heft: 48

Artikel: Pascal anti-scolastique

Autor: Bridel, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380065

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PASCAL ANTI-SCOLASTIQUE

Les pages qui suivent sont empruntées a une allocution pro-
noncée, le 19 juin 1923, jour du trois centiéme anniversaire
de la naissance de Blaise Pascal, a la Faculté de theologie de
U'Eglise libre du canton de Vaud.

Renongant a esquisser un porirait d’ensemble, dans le peu
de temps dont il disposait, le conférencier ne s’est donné pour
tiche que d’indiquer U'un des caractéres, essentiel il est orai,
de la pensée de Pascal.

Nous rappelons a nos lecteurs que la Revue a publi¢ récem-
ment deux importantes études de MM. Arnold Reymond et
Paul Wernle sur Pascal et l'apologétique chrétienne, no 35 :
juin-juillet 1920 et n° 42 : janvier-mars 1922. (Réd.)

En 1650, envoyant sa machine arithmétique a la reine
Christine de Suede, Pascal lui adressait une lettre contenant
la déclaration que voici : « J’ai une vénération toute particu-
liere pour ceux qui sont élevés au supréme degré, ou de
puissance, ou de connaissances. Les derniers peuvent, si je
ne me trompe, aussi bien que les premiers, passer pour des
souverains... Et le pouvoir des rois sur leurs sujets n’est,
ce me semble, qu'une image du pouvoir des esprits sur les
esprits (ui leurs sont inférieurs... Ce second empire me
parait méme d'un ordre d’autant plus élevé, que les esprits
sont d'un ordre plus élevé ue les corps, et d’autant plus

1



162 PHILIPPE BRIDEL

équitable, qu’il ne peut étre départi et conservé que par le
mérite, au lieu que l'autre peut 'étre par la naissance ou
par la fortune. » On ne dira point que Pascal, ici, soit
impertinent ; car il a soin de dire qu’il trouve réunies « en
la personne sacrée » de Christine « I'autorité souveraine et
la science solide », si bien qu’il la reconnait pour sa « reine »
en ce dernier domaine, lui qui n’est pas extérieurement
sujet de son empire; mais, si elle n'est pas impertinente,
combien audacieuse et fiere est l'attitude du jeune savant!

D’autre part, il est une réflexion qu'on ne peut manquer
de faire en lisant les lignes que nous venons de citer : voici
déja marquée avec vigueur cette différence des « ordres de
grandeurs », qui met les grands génies de I'esprit si haut
au-dessus des rois, des capitaines, de tous « ces grands
de chair ». Mais en ce moment Pascal semble ne rien voir
au-dessus des merveilles de l'intelligence ; tandis que, dix
ans plus tard, la hiérarchie des grandeurs comportera pour
lui un troisieme et supréme échelon : « la distance infinie
des corps aux esprits » ne faisant que figurer « la distance
infiniment plus infinie des esprits & la charité », car cette
distance-la « est surnaturelle ».

Dans sa carriere de savant Pascal apprit trois choses
qu’il vaut la peine de noter :

La premiére (que lui enseignérent surtout les mathéma-
tiques), c¢’est qu'en matiere de raisonnement il ne faut se
satisfaire que de preuves claires et complétes.

La seconde, c’est qu'en matiére de faits physiques il ne
faut se fier qu’a l'expérience et qu’elle doit prévaloir sur
toutes les « autorités », c’est-a-dire sur tout ce que peuvent
avoir pensé et enseigné les maitres anciens, fit-ce le grand
Aristote.

La troisieme, c’est que, tandis que l'instinet des animaux
demeure immuable — de sorte que « les ruches des abeilles
étaient aussi bien mesurées il y a mille ans qu’aujourd hui »,
— l'homme, doué de pensée, profite des travaux de ses
prédécesseurs et y ajoute progressivement : car ’homme



PASCAL ANTI-SCOLASTIQUE 163

« n’est produit (c’est-a-dire créé) que pour linfinité ». —
L’infinité..., toujours ce mot, toujours cette idée ! — idée
de géometre, idée aussi et surtout d’ame passionnée — qui
dominera toute la pensée, comme toute la vie, de Pascal.

Abolition de tout recours a lautorité en matiére de
sciences, celles-ci étant appelées a aller de l'avant, sans
s’appuyer sur autre chose que sur la constatation des faits
et sur I'évidence de raisonnements rigoureux : sur ces trois
principes Pascal se trouve d’accord avec Descartes, de
vingt-sept ans plus 4gé que lui, qu’il connait bien et qu’il a
vu maintes fois, mais avec lequel il sera en désaccord a
beaucoup d’autres égards. Et, remarquons-le, sur ces trois
mémes points, Pascal se constitue en adversaire de la
scolastique. Aussi n’est-1l pas étonnant ue ce soit avec un
jésuite — déja — avec le Pere Noél qu’il ait disputé au
sujet du vide.

Diverses réflexions devaient peu a peu détacher Pascal
de la science; il semble qu’elles aient été provoquées en
lui surtout par deux influences venant de cOtés opposés
I'un a l'autre.

Voici I'une d’entre elles : il avait vingt-trois ans quand
des amis introduisirent dans sa famille quelques écrits jan-
sénistes, dont la lecture agit puissamment sur son ame. Il
communiqua son ardeur a son pere, a sa sceur ainée, sur-
tout & sa cadette, Jaqueline, qui des lors décida de se faire
religieuse : attendant le moment de pouvoir exécuter sa
résolution, fidelement, sans jamais varier, tandis que son
frere devait dans la suite laisser se refroidir, plus ou moins
longtemps, la flamme de son zele.

Parmi les livres de piété que Blaise lut et relut, au
moment dont il s’agit, se trouvait notamment le petit traité
de Jansénius : De la réformation de Uhomme intérieur, que
venait de traduire Arnauld d’Andilly. Prenant pour texte le



164 PHILIPPE BRIDEL

verset seizieme du second chapitre de la premiére épitre de
Jean, sur « la convoitise de la chair, la convoitise des yeux
et 'orgueil de la vie », Jansénius rattache tous les péchés
des humains a ces trois sources. Sur le premier et sur le
troisiéeme point il est admirable ; on peut trouver qu’il I'est
moins sur le second, en entendant et en condamnant sous
le nom de « convoitise des yeux » toute curiosité scienti-
fique : cette « recherche, comme il dit, des secrets de la
nature qui ne nous regardent point, qu’il est inutile (mora-
lement inutile) de connaitre et que les hommes ne veulent
savoir que pour les savoir seulement. » (1)

Je ne dis point que la lecture de ces mots ait, sur I'heure,
détaché Pascal de la science : sa lettre a la reine Christine
— postérieure de uatre ans — suffirait 4 prouver le
contraire. Mais certainement il ne les oublia point, ces
mots ; plus d'une fois ils vinrent le travailler ; jusqu’aux
jours ou il décida enfin de renoncer a la pralique des
sciences. Et pourquoi cela ? Parce que, sans doute, il avait
da s’avouer que, tel qu’il était fait, il n’arriverait pas, lui, &
la vie éternelle s’il ne renoncait pas & sa passion pour les
succes intellectuels et la réputation glorieuse, tout comme
le jeune homme aimé jadis par Jésus n’y pouvait parvenir,
lui, sans se dépouiller de ses richesses... Cela devait venir
plus tard.

L’autre influence antiscientifique (si je puis ainsi dire) fut
celle du monde. Car trois ans aprés sa premiere fougue
janséniste, nous trouvons Pascal dans la société, y cher-
chant la distraction que les médecins lui ont ordonnée vu
le délabrement de sa santé, minée par l'excés du travail.
Dés 1649 et surtout dés 1651, date de la mort de son pere,
et pendant cinq ans environ, il fréquente les saloms, il
entre en relations avec des lettrés, des dilettantes, pour la
plupart peu sérieux, quelques uns grands joueurs et viveurs,

(1) Cf. Pensées de Pascal (Edit. Havet, vir, 17) : « La maladie principale
de 'homme est la curiosité inquiéte des choses qu’il ne peut savoir ; et il ne
lui est pas si mauvais d’étre dans 'erreur, que dans cette curiosité inutile. «



PASCAL ANTI-SCOLASTIQUE 165

parfois francs athées : Méré, Miton, Des Barreaux méme,
sans oublier le jeune et riche duc de Roannez, qui déja se
détache avantageusement du groupe en attendant de deve-
nir, bientot, un chrétien zélé.

Sur ce que fut alors la conduite de Pascal, il ne faut pas
se laisser induire en erreur par les expressions passionnées
(il est toujours passionné !) dont il s’est servi & ce propos,
comme lorsqu’il parle & sa sceur des « horribles attaches »
qui le lient au monde, ou quand, dans son acte de consé-
cration décisive au Sauveur, il s’écrie : « Je m’en suis
séparé, je l'ai fui, renoncé, crucifi¢! » Tout nous prouve
que Pascal ne s’est jamais débauché, n’a jamais renié sa foi
et n’est jamais tombé dans l'immoralité. Ses compagnons,
sans doute, n’ont jamais dd voir en lui qu'un jeune homme
rangé et qui leur paraissait pieux. Pour qu’il elt & pleurer
plus tard toutes les larmes du repentir, il suffisait qu’il lui
fallit s’avouer qu’il avait, un temps, négligé Celul qui
mérite d’étre aimé de tout notre coeur, de toute notre dme
et de toute notre pensce.

Mais ce temps passé dans la société mondaine n’a pas eu
pour seul résultat de troubler la conscience de Pascal et de
I'amener a la crise supréme. De cette époque de sa vie, il a
conservé une foule d’observations, dont les traces se retrou-
vent lorsqu’on étudie les Pensées. Et de cette époque date
aussi une découverte — peut-on dire — qui, en contribuant
a le désenchanter de la science, a grandement élargi ses
horizons. Il a appris, par expérience, (ue pour étre excellent
mathématicien, on peut n’en étre pas moins trés maladroit,
trés ignorant, trés mauvais juge en matiére de vie sociale
et morale; car il y a la une foule de choses délicates,
nuancées, complexes, /que nulle démonstration ne saurait
enserrer dans la chaine de ses raisonnements, mais qu'’il
faut sentir et savoir apprécier par un procédé d’une tout
aufre nature.

De ce jour il entrevoit cette différence, qu’il exposera si
admirablement, entre « I'esprit de géométrie » et « l'esprit



166 PHILIPPE BRIDEL

de finesse ». De ce jour il comprend, non seulement la
ridicule pédanterie, mais l'erreur profonde de ceux qui,
dit-il, prennent ’homme « pour une proposition »; et I'on
dirait que, par avance, il proteste ainsi contre Spinoza
commencant la troisieme partie de son Kthique par ces
mots : « Je vais analyser les actions et les appétits des
hommes comme s’il s’agissait de lignes, de surfaces et de
solides. » De ce jour, enfin, germe en lui ce besoin, qu’il
exprimera plus tard, d'une connaissance qui puisse, non
pas uniquement distraire et satisfaire notre intelligence,
mais illuminer notre vie entiere, en lui procurant l'ordre et
la paix : « La science des choses extérieures ne me conso-
lera pas de l'ignorance de la morale en temps d’affliction ;
mais la science des mceurs me consolera toujours de
I'ignorance des sciences extérieures. »

Nous en viendrons tout 4 I'heure 4 la morale ; mais il
faut parler encore de la science, dont le type le plus par-
fait reste aux yeux de Pascal, comme & ceux de Descartes,
la géométrie.

Pascal constate que la mathématique elle-méme ne peut
dérouler la chaine de ses démonstrations qu’en partant
d’axiomes, (ui sont indémontrables, et de termes premiers,
comme « espace, temps, mouvement, nombre, égalité », qui
sont indéfinissables, parce qu’on ne saurait recourir pour
les expliquer & aucun autre qui soit plus clair et plus simple
qu'eux. Qu’est-ce a dire, sinon (u’a la base méme de tout
ce que peut atteindre l'esprit de géoméfrie, il y a des
é¢léments que doit préalablement saisir 'esprit de finesse ou,
comme dit aussi Pascal, — employant un terme qui est, pour
lui, & peu prés synonyme et auquel il donne une extension
assez inusitée, — le cceur. « C'est le cceur qui sent que
I'espace a trois dimensions » : maniere un peu étrange de
dire qu’il y a la I'objet d'une perception directe, d’'une évi-
dence immédiate, d’'une intuition.



PASCAL ANTI-SCOLASTIQUE 167

Si la mathématique elle-méme ne se passe pas d’intuition
et ne peut prétendre a tout démontrer, combien plus
absurde serait-il de vouloir, dans le domaine de la morale,
négliger 'évidence immédiate du « cceur » (c’est-a-dire de
la conscience) et faire tout passer par le moulin de I'analyse
et du raisonnement! ('est cette faute colossale, cette crimi-
nelle erreur que, dans les Provinciales, Pascal reproche a
la casuistique des Jésuites. Selon leur théorie du probabi-
lisme, dés qu'on sait qu'une opinion a été soutenue par
quelque docteur « grave », c’est-a-dire savant et considéré,
on peut 'envisager comme « probable » et se régler d’apres
elle en pratique, sans se préoccuper davantage. « En effet,
dit le Pére jésuite avec lequel Pascal est censé dialoguer, si
le témoignage d’'un tel homme est d'un grand poids pour
nous assurer qu'une chose se soit passée, par exemple, &
Rome, ne le sera-t-il pas de méme dans un doute de mo-
rale? » A quoi Pascal répond : « La plaisante comparaison
des choses du monde & celles de la conscience! » Quelle
différence, plutdt, entre des faits extérieurs, sur lesquels nous
en appelons justement au témoignage de ceux qui y ont
assisté, et les questions portant sur ce qui nous est permis
ou ordonné par Dieu! En ces choses, continue Pascal, « je ne
me contente pas du probable, mon Pére, je cherche le sur ».

Puis, entrant dans le détail, il voit surgir cette foule de
décisions scandaleuses auxquelles les casuistes laxistes sont
arrivés, a force d’abstractions et de subtilités de raisonne-
ment, & force de prendre toutes choses par I’extérieur pour
les pouvoir analyser, réduisant la conduite de ’homme a
n’étre quun tas de débris élémentaires dont la vie est
absente, une série d’actions sans liens entre elles et séparées
toutes du foyer qui seul pourrait, en leur communiquant sa
chaleur, leur conférer une portée morale.

De toute cette fausse et dangereuse science, Pascal nous
ramene sans cesse au sentiment, clair et direct, du cceur,
qui n’hésite pas, malgré les beaux arguments d’Escobar,
Suarez, Velasquez, Tambourin, Villalobos, a déclarer que,



168 PHILIPPE BRIDEL

manifestement, un chrétien ne saurait, en aucun cas, se
permettre, par exemple, de tuer son prochain pour une
pomme que celui-ci lui dispute.

Or, qu’est-ce la, sinon, de nouveau, une opposition des
plus décidées a la scolastique et & ses fallacieuses méthodes ?

Alors qu’il écrivait les Provinciales, Pascal avait depuis
deux ans rompu avec le monde. En 1654 un intense et
douloureux travail s’était opéré en lui, dont il avait fait I'aveu
a Jaqueline. Un accident de voiture, qui faillit lui coiter la
vie, semble avoir haté la crise. Quelques semaines plus
tard, en effet, le 23 novembre de I'année sus-dite, « depuis
environ dix heures et demie du soir jusques environ minuit
et demi », l'orage se déchaina dans son ame, orage du
repentir décisif, de la rencontre avec le Dieu qui pardonne
et qui sauve, et de I'engagement supréme : « Dieu d’Abra-
ham, Dieu d’'Isaac, Dieu de Jacob, non des philosophes et
des savants. Certitude. Certitude. Sentiment. Joie. Paix.
Dieu de Jésus-Christ... Grandeur de l'ame humaine... Joie,
joie, joie, pleurs de joie. »

Il était impossible qu’ayant ainsi trouvé le trésor, Pascal
ne fit pas eflort pour y amener les autres hommes et, en
particulier, les mondains parmi lesquels il avait eu des
amis. Il y pensait déja en écrivant les Provinciales, il con-
tinua de s’en occuper le reste de sa courte vie. Mais sa
santé, de plus en plus mauvaise, ne lui permit pas d’écrire
le livre qu’il révait; il n’a laissé que ces notes que nous
appelons les Pensées et qui sont, pour la plupart du moins,
les matériaux d’une apologie du christianisme.

Nous ne tenterons point de dire quel plan P'auteur et
suivi dans son livre, ni méme de discuter s’il est possible
de le deviner. Ce que nous cherchons & dégager, ici encore,
c’est la méthode essentielle de Pascal, disons mieux, son



PASCAL ANTI-SCOLASTIQUE 169

orientation générale. Eh! bien, dans le fouillis des Pensées,
— avec beaucoup de matériaux qui ressortissent sans doute a
d’autres tendances, et dont il faudrait tenir compte sg’il
s’agissait d’étudier ce qu'eut pu devenir, en s’achevant,
lapologétique pascalienne — ce (ui perce partout, ce qui
s’affirme avec insistance, avec vigueur, comme original et
personnel, c’est, de nouveau, une facon tout a fait anti-sco-
lastique de traiter les questions. Qu’est la religion, pour
Pascal ? « Dieu sensible au coeur. » Rendre Dieu sensible
au cceur de ceux qui liront son livre, voila 'ambition pro-
fonde de l'auteur des Pensées.

Ce n’est point a dire qu’il veuille les entrainer par le
moyen de quelque surprise sentimentale et grace &4 je ne
sais quelle ivresse, dans laquelle il commencerait par noyer
leur raison. Ce ne sont point des choses déraisonnables
qu’il se propose de leur faire accepter; la religion chrétienne
a des preuves a invoquer, Pascal en est convaincu, et il les
invoquera de son mieux. Il ne veut point qu'on accorde sa
foi par simple soumission & autorité. « Tant s’en faut —
écrit-il précisément sous ce titre : L’autorité — tant s’en faut
que d’avoir oui dire une chose soit la régle de votre créance,
que vous ne devez rien croire sans vous mettre en l'état,
comme si jamais vous ne 'aviez ouie. C'est le consentement
de vous a vous-méme et la voix constante de votre raison
et non des autres qui doit vous faire croire. Le croire est si
important. »

Mais toujours esl-il que les preuves ne seront pas appré-
ciées a leur juste valeur, ne seront pas méme écoutées
attentivement si le coeur ne prend pas intérét a la chose :
lui qui sera, en définitive, appelé a agréer ou a repousser,
c’est-a-dire donc & reconnaitre ou 4 méconnaitre 1'objet qui
va lui étre présenté. Or si lintention est toujours clair-
voyante quand il s’agit des axiomes de la géométrie, il n'en
va pas de méme en morale, et moins encore en religion :
parce qu’ici le cceur n’est pas toujours sincére. Troublé par
ses vices, intéressé a n'y pas voir clair, de peur de se voir



170 PHILIPPE BRIDEL

condamné par la vérité, notre cceur ne sent pas ce (ui
devrait pourtant lui étre sensible.

Ici donc la méthode se complique : un nouvel élément
devient nécessaire a la découverte du vrai, c’est la volonté.
« La volonté est un des principaux organes de la créance »,
écrit Pascal : la volonté, qui devra travailler & diminuer
nos « passions », pour (ue notre cceur retrouve sa capacité
d’exacte intuition. Et, dans ce travail de purification, il ne
faudra rien négliger de ce qui peut aider la volonté en son
ceuvre difficile, notamment la force qu’elle peut se procurer
en imposant au corps lui-méme de bonnes habitudes
« Inclinez l'automate », écrit ce moraliste perspicace, qui
sait bien que ’homme n’est pas plus esprit pur, ou « ange »,
quil n’est simple « béte ».

On sait quelle place tient dans les Pensées et avec quel
saisissant relief se trouve tracé le tableau des miséres et des
grandeurs de ’homme, cette antinomie tragique entre l'infi-
nité de nos aspirations et les étroites limites qui bornent
nos pouvoirs réels. Ceux qui auront pris garde a ce redou-
table mystere ne seront-ils pas disposés a entendre cette
Prosopopée (ainsi I'a intitulée Pascal) ou la religion éleve sa
voix pour dire : « C’est en vain, 6 hommes! que vous cher-
chez dans vous-mémes le remeéde & vos miséres... Les
philosophes vous l'ont promis, et ils n'ont pu le faire...
Comment auraient-ils donné des remedes a vos maux,
puisqu’ils ne les ont pas seulement connus ? » Et, ramenant
toutes les sagesses humaines & deux types — comme il
Pavait fait, dans son entretien avec M. de Sacy, en opposant
I'un & lautre Epictete et Montaigne — Pascal continue :
« S’ils vous ont donné Dieu pour objet, ce n’a été que pour
exercer votre superbe : ils vous ont fait penser que vous
lui étiez semblables et conformes par votre nature. Et ceux
qui ont vu la vanité de cette prétention vous ont jetés dans
Pautre précipice, en vous faisant entendre que votre nature
était pareille a celle des bétes, et vous ont portés a chercher
votre bien dans les concupiscences qui sont le partage des



PASCAL ANTI-SCOLASTIQUE 171

animaux... Je puis seule vous faire entendre qui vous étes...
Adam. Jésus-Christ. »

Ce dernier mot l'annonce en bref : la vraie religion,
I’Evangile, fera plus que nous apprendre & connaitre enfin
qui nous sommes : des enfants d’Adam ; elle nous offrira
le « réparateur ». Car c’est & nous conduire vers la personne
de Jésus que converge finalement tout l'effort de Pascal,
vers ce roi de « l'ordre de sainteté » qu’il nous présente en
une page sublime, qu'on ne peut oublier quand on I'a lue.
Hors de Jésus 'homme ne saurait trouver le Dieu dont il
a besoin. « Les preuves de Dieu métaphysiques sont si
éloignées du raisonnement des hommes et si impliquées,
qu’elles frappent peu ; et quand cela serviraita quelques-uns,
ce ne serait que pendant 'instant qu’ils voient cette démons-
tration ; mais une heure aprés ils craignent de s’étre
trompés. » D’ailleurs « quand un homme serait persuadé
que les propriétés des nombres sont des vérités immatériel-
les, éternelles, et dépendantes d'une premiére vérité en qui
elles subsistent et qu'on appelle Dieu, je ne le trouverais
pas beaucoup avancé pour son salut... Le Dieu des chrétiens
ne consiste pas en un Dieu simplement auteur des vérités
géométriques et de l'ordre des éléments; c’est la part des
paiens et des Epicuriens. Il ne consiste pas seulement en
un Dieu qui exerce sa providence sur la vie et sur les biens
des hommes pour donner une heureuse suite d’années a
ceux qui l'adorent ; c’est la portion des Juifs. Mais le Dieu
d’Abraham, le Dieu d’'Isaac, le Dieu de Jacob, le Dieu des
chrétiens, est un Dieu d’amour et de consolation. Cest un
Dieu qui remplit 'ame et le cceur qu’il posseéde ; c’est un
Dieu qui leur fait sentir intérieurement leur misere et sa
miséricorde infinie ; qui s’unit au fond de leur dme ; qui la
remplit d’humilité, de joie, de confiance, d’amour ; (ui les
rend incapables d’autre fin que de lui-méme. »

Que tout cela est loin de la scolastique !

Son systéeme, a elle, consiste a démontrer d’abord par
des preuves rationnelles qu’il existe un Dieu, cause pre-



172 PHILIPPE BRIDEL

miere de I'univers et de 'ordre qui y régne, que nous avons
besoin que Dieu se révele a nous et qu’il peut le faire; puis
viennent des preuves historiques établissant qu'en effet
Dieu s’est révélé par les prophetes et, finalement, en son
Fils, lequel a fondé 1'Eglise a laquelle il a contié I'inspi-
ration, afin qu’elle enseigne au monde les mysteres de la
trinité, de l'incarnation et de la rédemption, que nous
devons croire sur son autorité, etc., etc. Comprenez-moi
bien : je n’ai garde de soutenir que Pascal, rencontrant ce
systeme dans saint Thomas d’Aquin ou dans le catéchisme,
se fit permis de le déclarer mauvais; il était pour cela trop
fidele catholique ; je constate seulement (ue, par la tendance
profonde de toute sa pensée, il a été amené a suivre une
voie fort différente, ol ni la démonstration philosophique
des praeambula fidei, ni la démonstration de l'autorité de
I'Eglise ne jouent leur rdle classique, mais ou le principal
consiste & préparer 'ame humaine & rencontrer son Sauveur.

Il ne m’a pas paru nécessaire de discuter, en cours de
route, la question du prétendu scepticisme de Pascal. Quel-
que imprudence qu’il ait pu commettre, peut-étre, dans l'ex-
pression de sa pensée, lorsque, énumérant les miseres de
I’homme, il souligne les impuissances de sa raison, particu-
lierement en matiere de droit et de politique, — non, il n’était
assurément pas un sceptique l'auteur des Provinciales. Il
n’était pas plus un sceptique qu’'un scolastique ’homme qui,
a la veille de sa mort, écrivait : « Aprés que Rome a parlé,
et qu'on pense qu’elle a condamné la vérité. ...il faut crier
d’autant plus haut qu'on est censuré plus injustement... Si
mes lettres sont condamnées a Rome, ce que j’y condamne
est condamné dans le ciel. Ad tuum, domine Jesu, tribunal
appello ! »

Ph. BribpEL.



	Pascal anti-scolastique

