Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 11 (1923)

Heft: 47

Artikel: Etude critique : la philosophie de J.-J. Gourd
Autor: Bertrand, André-N.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380064

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

LA PHILOSOPHIE DE J.-J. GOURD

Louis TriaL, Jean-Jacques Gourd (1850-1909). Paris, Fischbacher
1920. Un vol. in-8 de 416 p., avec deux portraits et un autographe.

Nous sommes bien en retard pour parler du beau livre que
M. le pasteur Trial consacre a Jean-Jacques Gourd et a I'his-
toire de sa pensée; mais il n’y a pas d’actualité pour des livres
de fond comme celui-la, et 'on n’en saurait parler 4 la légére.
Sans doute l'auteur nous saura-t-il gré de consacrer quelques
pages, non seulement a l'examen de son ceuvre propre, mais
aussi 4 la pensée de 'homme qu’il a aimé et dont il a voulu
faire connaitre le fécond labeur.

Oeuvre désintéressée entre toutes que celle du pasteur de
Nimes, offrande de disciple et d’ami tout a la fois, qui a voulu
s'effacer entiérement, afin de faire revivre devant nos yeux la
belle personnalité du philosophe genevois, auquel le liait la plus
fidéle et la plus profonde affection. Il semble qu’'en mettant tout
son cceur et tout son talent dans I'ceuvre qu’il entreprenait, M.
Trial y ait mis le moins possible de sa personne, de sa pensée
propre, pour essayer de rendre avec une plus scrupuleuse fidé-
lité I'image de la pensée qu’il voulait faire connaitre et de la
mieux répandre dans les milieux ou il exerce son ministére.

Le livre de M. Trial contient en effet trois parties: une bio-
graphie de J.-J. Gourd et un historique de ses premiers essais
(p. 7-76); — un exposé de sa philosophie (p. 77-363); — une



150 ANDRE-N. BERTRAND

suite de considérations sur les rapports de cette philosophie avec
la pensée protestante moderne, et sur «l'utilisation» que I'on
en pourrait ou devrait faire dans les milieux de la pensée chré-
tienne libérale (p. 364-402).

De la premiére partie — qui s’étend en réalité jusqu'a la
p- 107, — nous ne dirons rien, sinon qu’elle donne une image
trés vivante de 'homme et de son caractére, et qu'elle fournit
les renseignements les plus complets et les plus précis sur ses
travaux et ses publications. Il y a d’ailleurs fort peu d’événe-
ments dans la vie de J.-J. Gourd ; les seules dates qui marquent
sont celles de ses diverses publications ou des occasions qui lui
furent offertes de manifester et de faire connaltre sa pensée. Il
a vécu pour la pensée, et la pensée a été toute sa vie; — du
moins toute sa vie publique.

La troisi¢me partie est, elle aussi, fort courte, et constitue a
vrai dire une conclusion d’ordre pratique, fort intéressante, mais
sans lien nécessaire avec le reste du livre, qui pourrait subsis-
ter sans elle, et garderait, aprés cette amputation, tout son
intérét. Ces considérations terminales traitent, en moins de cin-
quante pages, de I'intérét que présentent les conceptions du philo-
sophe pour le développement de la pensée et de la vie religieuses,
et proposent d'y chercher le fondement d’une apologétique appro-
priée a l'état actuel de la philosophie, ainsi qu'aux exigences
de 'esprit public & notre époque.

Au cours des discussions qui ont suivi, dans la presse protes-
tante francaise, la publication du livre de M. Trial, 'auteur
s’est défendu d’avoir voulu présenter la philosophie de J.-J. Gourd
comme la panacée universelle appelée & remédier automatique-
ment a toutes les faiblesses de la pensée et de la vie dans les
milieux de culture religieuse protestante, ou méme comme 1'uni-
que planche de salut pour une forme religieuse, condamnée en
dehors d’elle & végéter ou a périr. En dépit de quelques expres-
sions isolées, échappées peut-étre a I'admiration ou a I'amitié,
il est permis de penser que 1'éminent pasteur de Nimes ne vou-
lut jamais étre aussi exclusif; il a seulement insisté avec raison
sur la nécessité de posséder aujourd’hui une apologétique qui
fixe a chaque discipline sa place, et fasse reconnaitre les droits
de la religion, sans usurper sur ceux de la science, voire de la
morale.



LA PHILOSOPHIE DE J.-J. GOURD 151

Le corps du livre — prés de 300 pages sur foo — est formé
par la deuxiéme partie, ot nous trouvons exposé, selon un plan .
assez heureux, I'’ensemble de la philosophie de J.-J. Gourd. Ce
plan n’est autre en réalité que celui des Trois dialectiques, le
premier ouvrage vraiment « classique» du philosophe, complété
d’aprés les indications fournies par son dernier livre la Philo-
sophie de la religion, livre qui est, selon la remarque que nous
faisions déja il y a douze ans dans un autre périodique, « moins
une philosophie de la religion au sens étroit du terme que l'es-
quisse d'une philosophie générale aboutissant 4 la religion ».

Aprés des considérations de méthode ayant pour but de
déterminer les instruments dont le penseur se servira pour ana-
lyser la réalité et donner a la vie de I'esprit toute I'extension
dont elle est capable, aprés une étude par conséquent de la
philosophie premiére et des philosophies secondes, I'auteur
aborde ce que 1'on pourrait appeler «les cinq dialectiques», —
science, morale, art, société, religion. — Dans chacun des cinq
chapitres consacrés a ces études, les indications ou les citations
empruntées aux différents ouvrages de I'auteur viennent se
compléter en s’harmonisant, et réveélent ainsi le lien intime qui
unit des ceuvres fort différentes en apparence, comme le Phé-
nomeéne ou la Philosophie de la religion. On y voit une pensée,
non point immobile, une d'une unité statique, mais vivante, une
dans son orientation constante et son dynamisme toujours fidéle
a lui-méme.

Méthode dangereuse, si I'on voulait I'appliquer &4 des penseurs
dont l'effort serait moins cohérent et moins continu; — je ne
sais, & vrai dire, combien de philosophes résisteraient a pareille
épreuve ! — dangereuse également si elle avait da étre maniée
par un critique moins exercé, qui aurait risqué de prendre au
hasard, dans les diverses ceuvres, des éléments d’inégale valeur,
les uns destinés & sombrer, les autres appelés a recevoir dans
la pensée du philosophe des développements nouveaux. Méthode
au contraire extrémement féconde et précise, riche et souple,
quand elle est appliquée par un tel critique 4 un tel penseur.

Le seul regret que l'on puisse exprimer devant le livre de
M. Trial, c’est qu’il ait si fidélement suivi pas & pas son auteur,
que l'on ne puisse trouver dans son livre quelques pages o,
laissant la le vocabulaire spécial a J.-J. Gourd, il ait essayé de



152 ANDRE-N. BERTRAND

donner une idée du sens et de la portée générale de sa philo-
sophie religieuse. On regrette aussi que les lignes consacrées a
défendre la pensée du philosophe contre les objections soient si
intimement mélées a4 I'exposé de sa pensée qu'on ne puisse les en
dégager nettement, et que I'on ne trouve pas en quelques pages
un bref relevé des critiques, peut-étre faudrait-il dire: des in-
compréhensions dues le plus souvent 4 la langue assez spéciale
et 4 I'enveloppe quelque peu rigide, et si jose dire, scolastique,
dont s’enveloppe cette haute pensée.

Nous sera-t-il permis d’ébaucher rapidement ici ce que nous
aurions voulu voir faire avec plus de développement par de
plus compétents et de plus diserts ?

Il semble que la préoccupation dominante de la philosophie
de J.-J. Gourd, soit de tenir un compte équitable de tous les
éléments de la réalité, et par conséquent de chercher un
contre-poids a l'action des disciplines comme la science et la
morale, qui sont amenées, par leur nature méme, 4 ne tenir
compte que de I'élément permanent, universel des phénoménes,
ou si 'on préfeére de leurs éléments de ressemblance. De méme
que, pour le philosophe grec, la réalité se composait de deux élé-
ments, le méme et U'autre, c’est-d-dire I'élément qui se retrouve
le méme partout, et I'élément qui est autre en chacun, ou pour-
rait dire aussi que pour le philosophe de Genéve, il y a dans
les choses un élément d’identité dont s’empare la science ou la
morale, et un élément d’originalité qui est 'objet propre de la
religion.

Pour ne parler ici que de la morale, il est évident que le
rationalisme kantien, avec sa belle et sereine universalité, ou le
systéme a tendances empiriques des sociologues, qui fonde la
morale sur I'expérience sociale et sur la pensée collective des
ensembles sociaux, laissent sans explication une part, et une
part essentielle de la réalité. Le premier méconnait ce qu’il y a
d’incurablement personnel, individuel, dans tout acte de volonté,
car dans la réalité, il y a loin de la maxime pure a l'acte
concret; le second néglige le réle des individualités créatrices
qui dominent I'évolution spirituelle de 'humanité ; I'un et I'autre



LA PHILOSOPHIE DE J.-J. GOURD 153

voient se briser sur le fait, toujours exceptionnel, du sacrifice,
leurs prétentions a l'universalité. C'est en vain que l'on essaye
d’éliminer complétement ces éléments, ou de les intégrer a des
disciplines dont ils brisent les cadres; il faut leur trouver une
raison d’étre et une utilisation propre; et c'est ce que fait la
philosophie de J.-J. Gourd.

L’originalité de celui-ci n’est pas d’avoir mis en lumiére I'exis-
tence de cet élément, car on trouverait chez la plupart des pen-
seurs modernes des analyses analogues aux siennes, et il n'est
pas le premier a avoir rappelé aux philosophes le caractére
irréductible de l'individu. « Cest sur la zone du semblable, du
rationnel, de I'Un que se concentre la pensée du philosophe,
qui risque d'oublier les diversités concretes», écrivait récemment
M. Guy-Grand (1). « Mais il ne faut pas oublier qu'au dela
comme en deca de cette zone du semblable subsistent, malgré
les assimilations rationnelles, les étres irréductiblement divers,
impénétrables dans leur mystére. Cette zone du divers et de
Iirrationnel, méme un rationaliste comme M. Parodi n’en con-
teste pas l'existence. Il se peut, dit-il, qu’il y ait au cceur des
choses «un fond irréductible de contingence », qu’il reste apreés
Ianalyse scientifique «un résidu impossible a analyser et a
énoncer en termes abstraits, et dont la complexité originale et
unique est sentie plutét que congue » ; «c’est peut-étre la, ajoute-
t-il, en matiére morale comme en matiére de spéculation ou de
technique, la part qu’il faut abandonner en fin de compte au
sentiment pur et a 'intuition divinatrice, 4 I'invention morale ».

Mais il ne suffit pas de constater l'existence de cet élément,
comme le fait M. Parodi, pour n’en plus parler ensuite; il ne
suffit méme pas de souligner son importance, comme M. Guy-
Grand, il faut lui assigner un role dans la vie de l'esprit, et
Ioriginalité de J.-J. Gourd est précisément d’en avoir fait la
matiére de l'activité religieuse de I'esprit, ou si I'on veut 'objet
d’une dialectique spéciale: la dialectique religieuse. Alors que
les autres dialectiques, ou si 'on veut les autres formes de la
vie de I'esprit s’intéressent a I'élément commun des phénomeénes,
et entreprennent leur réduction en séries uniformes, la religion

(1) Georges Guy-Granp, Les idées morales aprés la guerre. Revue de
métaphysique et de morale. 28 année, N° 4, 1921, p. 723.



154 ANDRE-N. BERTRAND

s’intéresse a I'élément d’originalité qui subsiste, et cherche a le
mettre en valeur comme tel.

Contre un semblable point de vue, les objections peuvent
venir de trois cotés : d’abord du c6té des historiens qui peuvent
estimer que les faits universellement considérés comme religieux
ne sont que trés vaguement reconnaissables dans le schema
qu'en donne le philosophe; et de fait les explications par les-
quelles Gourd essaie de ramener a la mise en valeur de I'éjé-
ment d’originalité toutes les manifestations de la vie religieuse,
peuvent sembler parfois un peu subtiles. Mais quelle est la
théorie ou la définition de la religion qui s’est révélée assez
souple ou assez large pour embrasser sans peine toutes les for-
mes d'un monde aussi riche et aussi divers! Que l'on pense a
celle de M. Salomon Reinach, par exemple, ou a celle de M.
Alfred Loisy, et que I'on dise si celle de J.-J. Gourd n’est pas
infiniment plus souple et plus vraie !

D’autres objections pourraient venir encore du coté des ad-
versaires de la religion, qui trouveraient exagérée la place qui
lui est faite. Mais quoi ! la religion ne s'empare que de ce qu’ils
négligent, disons-mieux, de ce qui les géne; comment se plain-
draient-ils donc de ses empiétements ? J.-J. Gourd remarque au
contraire que la religion a souvent perdu son crédit, et non
sans raison, pour avoir voulu pénétrer dans des domaines qui
ne sont pas le sien. Une philosophie n’aurait le droit de refuser
a la religion le droit d’utiliser et de mettre en ceuvre les élé-
ments irréductibles a4 T'analyse scientifique ou morale, que si
elle les utilisait elle-méme; mais aussi longtemps qu'elle les
laisse a I'état de déchets et de non-valeurs, pourquoi s’offusque-
rait-elle des tentatives de la religion pour accomplir une tiche
qu’elle néglige ? ‘ ,

Mais c’est ici précisément qu’interviennent les hommes reli-
gieux, et leurs critiques ne sont pas sans valeur; peut-étre la
discussion de leurs théses nous aidera-t-elle 4 mieux pénétrer
la pensée du philosophe.

La religion, nous dit-on, est placée ici dans une position & la
- fois humiliante et dangereuse. On ne lui abandonne que les
résidus de la pensée et de I'action ; quand toutes les disciplines
ont pris de la réalité ce qu’elles pouvaient s’assimiler, la religion
est autorisée a intervenir, et a... accommoder les restes. Encore



LA PHILOSOPHIE DE J.-J. GOURD 155

faut-il penser que ce résidu ira sans cesse en diminuant: & me-
sure que les diverses dialectiques perfectionneront leurs métho-
des ou leurs moyens d’action, elles parviendront & intégrer de
plus en plus les éléments considérés comme inassimilables, en
sorte que le domaine de la religion finira, de réduction en
réduction, par disparaitre complétement.

A la base de cette objection, il y a, 4 n'en pas douter, un
préjugé rationaliste inconscient; on s'imagine que si les sciences
n'embrassent pas la totalité du réel, c’est parce qu'elles sont
incomplétes, parce que leurs instruments — matériels ou spiri-
tuels — ne sont pas encore assez précis pour saisir tous les
éléments du donné ; mais cela viendra ; et alors la religion sera
dépossédée de son domaine. Comme disait Renan, un jour vien-
dra ou nous saurons le monde moral, comme nous sagons le
monde physique. Eh ! bien non; c’est la I'illusion contre laquelle
il faut s’élever ; nous ne sagons ou ne saurons dans sa totalité
ni le monde physique ni le monde moral; c’est par leur nature
méme que certains éléments de la réalité échappent a la science;
ou si I'on préfére, c’est par la nature méme de la science que
celle-ci est incapable de les saisir. Ainsi la religion pourra se
voir exclue, historiquement, de certains domaines qu’elle avait
occupés; mais c'est qu’elle les occupait a tort; dans son domaine
propre elle est inexpugnable. Son domaine de fait pourra étre
réduit ; son domaine de droit ne le sera jamais.

Quant au sens péjoratif que I'on attache au mot de «résidu »,
il est le fait d’'une pure et simple illusion. Le penseur désireux
de montrer qu’il existe pour la religion un champ d’action légi-
time, sans qu’il soit besoin d’empiéter sur le domaine des autres
disciplines, commence par fixer les limites de toutes ces activités
diverses, et montre ainsi qu’il reste encore un espace vide ; mais
ce n'est la qu'un artifice de dialectique. En fait 'homme reli-
gicux n'attend pas pour devenir tel que la science, la morale et
autres dialectiques 'y aient autorisé; il s’empare de cette réa-
lité spirituelle qui excite son amour par son originalité méme,
il s'en saisit non comme d’un résidu qu'on lui abandonne, mais
comme de la réalité par excellence, et en fait il a raison; car
ce qui est la réalité premiére, c’est l'individu dans son origina-
lité native, et non I'espéce, la série, qui est une entité abstraite,
une pure création de I'esprit.



156 ANDRE-N. BERTRAND

Pour qui va au fond des choses, il n'y a aucune raison pour
considérer le domaine religieux comme laissé libre par la science,
plutét que le domaine scientifique comme laissé libre par la reli-
gion. Aucun n’est premier par rapport a 'autre ; et chacun peut
étre considéré comme le résidu de 'autre ; c’est affaire de point
de vue.

Mais c’est ici précisément que nous touchons a l'objection
essentielle, telle que 'a formulée en particulier M. Lecerf, dans
la Reoue d’histoire et de philosophie religieuses de Strasbourg (1).

On pourrait la résumer ainsi: Votre idée méme de faire de
la religion une dialectique «aussi artificielle, factice et retorse
que la dialectique scientifique », est fausse et choquante. La vie
religieuse est chose infiniment plus simple que cela; elle n’a
que faire de vos considérations sur la coordination et sur l'in-
coordonnable ; elle ne se soucie pas de vos distinctions entre le
vrai et le réel; elle est chose infiniment plus spontanée que
tout cela.

Il se peut; et il faut avouer ici que le mode d’exposition de
J.-J. Gourd n’est peut-étre pas sans reproches. Souvent en
lisant ses pages, d’ot1 je voyais découler une pensée merveilleu-
sement ferme et nette, et simple dans son fond dernier, j'ai re-
gretté de les trouver recouvertes d'une sorte d’armure scolasti-
que qui les défigurait; j'ai regretté le parallélisme parfois un peu
forcé que I'auteur voulait observer entre les diverses dialecti-
ques, et j'ai pensé a Kant, et & son esthétique transcendantale,
dont le principe est si simple, et la forme si terriblement sco-
lastique et artificielle. Pour moi j’ai la conviction que la pensée
de J.-J. Gourd trouvera des interprétes, des successeurs, qui
Parracheront a ce parallélisme parfois un peu factice, et lui
donneront les développements pratiques qu’elle comporte.

Il me semble que pour 'homme religieux, elle peut se résu-
mer ainsi: Tout dans la vie tend 4 nous éloigner du réel, a
nous faire vivre dans I'abstrait. Ce n’est pas seulement l'intelli-
gence qui selon le mot de M. Goblot « progresse dans le vrai
en s'éloignant du réel» (2), el par conséquent la science qui
finit par nous faire vivre dans un monde irréel de forces, de

(1) Cf. le compte-rendu du volume de M. Trial, dans le n° de Mai-Juin
1921, p. 284-286.
(2) E. Gosror, Le systéme des sciences, p. 95. Paris, 1922.



LA PHILOSOPHIE DE J.-J. GOURD 157

nombres ou de lois, et non d’étres concrets ; c’est la morale qui
tend a schématiser nos actes; c’est la société qui donne a l'in-
dividu une valeur factice, créée par son groupe social. Or la
religion est I'aspiration vers le réel, vers I'authentique. L’dme
réve de s’évader de ce monde artificiel, pour se reposer sur le
roc inébranlable du réel. Suivant le temps et les lieux, le croyant
cherchera ici ou la le réel; et la dialectique religieuse nous
montre ou il est encore possible de le chercher et de le trouver
pour un penseur du xx¢ siécle, qui a pénétré le secret de toutes
les méthodes scientifiques et de toutes les notions morales. Mais
parce que les procédés de cette dialectique sont abstrus et artifi-
ciels, il ne s’en suit pas que la religion soit aux yeux de J.-J.
Gourd chose artificielle et abstruse ; il se peut qu’elle soit chose
difficile & exposer, sans étre dans la vie concreéte, chose difficile
a réaliser. Dans le dédale qu’a créé la pensée abstraite, le retour
vers le réel peut se faire simplement et clairement; mais il ne
peut s’expliquer ou méme s’exposer que dialectiquement, en
déjouant en quelque sorte par autant de ruses inverses, toutes
les ruses par lesquelles la science est parvenue a substituer
I'abstrait au réel.

Et c’est pourquoi nous ne saurions souscrire a la critique que
M. Lecerf fait de la belle pensée qui sert d’épigraphe au livre
de M. Trial : « Affirmer Dieu, c’est poser en soi-méme une résolu-
tion de sacrifice, et réciproquement ».

Point n’est besoin de faire dire au penseur autre chose que
ce quil dit, pour trouver dans cette admirable formule toute
une théorie de la religion.

Affirmer Dieu, c’est poser en soi-méme une résolution de
sacrifice; donc celui qui affirme ceci veut cela; et celui qui ne
veut pas cela n'affirme pas ceci. C’est une force pour le sacrifice,
pour la vie désintéressée que la foi en Dieu; ce n’est pas une
foi en Dieu, une foi réelle, celle qui ne va pas jusqu'a la réso-
lution de sacrifice. Et réciproquement. Se décider au sacrifice,
c’est affirmer Dieu; ce n’est pas seulement affirmer implicite-
ment sa foi en lui; c’est révéler, c’est manifester son existence,
sa réalité; c’est — pour parler le langage de J.-J. Gourd —
prouver par les faits que l'objet religieux n’est pas un leurre,
une illusion, mais bien une réalité, une force capable de se



158 ANDRE-N, BERTRAND

manifester dans notre vie et de nous incliner sous la force mys-
térieuse de notre véritable moi, de l'authentique réalité inté-
rieure.

11 faut remercier M. Trial de nous avoir mis une fois de plus
en contact avec cette haute pensée, et d’avoir dressé devant nos
yeux, sous l'inspiration du philosophe de l'incoordonnable, les
cimes prestigieuses du réel.

A .-N. BErTRAND.



	Étude critique : la philosophie de J.-J. Gourd

