
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 47

Artikel: Études sur la théologie contemporaine : Pringle-Pattison "the idea of
god"

Autor: Daulte, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES SUR LA THÉOLOGIE CONTEMPORAINE

PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » (i)

Le nom du penseur écossais auquel les pages qui suivent sont
consacrées n'a guère franchi la Manche. Il est inconnu du grand
public de langue française. On l'ignore presque dans nos cercles
savants. Pourtant M. Pringle-Pattison jouit d'une haute réputation

dans les pays anglo-saxons. Ses ouvrages y sont lus,
commentés et discutés ; ils y ont pesé et pèsent encore dans la
balance philosophique, d'un poids moins lourd que ceux d'un
William James, ou d'un F. H. Bradley, mais point méprisable

pour autant.
Ils ont eu aussi leur retentissement parmi les théologiens

puisque, récemment, en octobre 1920, on voyait leur auteur
adresser un discours présidentiel à la société de théologie d'Edimbourg,

sur ce thème : The Duty of Candour in Religious
Teaching (2) qui, à côté d'une vivante sympathie pour le christianisme

et l'Eglise, dénote une connaissance précise des résultats
généraux de la critique et de l'exégèse modernes ainsi que des

grands problèmes dogmatiques. Si j'ajoute que l'œuvre de

M. Pringle-Pattison, de par sa nature même, est bien faite pour
initier le lecteur aux principaux courants de la pensée anglaise

(1) The Idea of God in the Light of Recent Philosophy. The Gifford
Lectures, delivered in the University of Aberdeen in the years 1912 and
1913. Oxford University Press, 2nd Edit., 1920.

(2) Hodder and Stoughton, London, 1921.



124 PHILIPPE DAULTE

contemporaine, la raison d'être de cette étude ne sera-t-elle pas
suffisamment justifiée

*
* *

M. Pringle-Pattison — de son nom complet A. Seth Pringle-
Pattison — a débuté dans le professorat à St-Andrews, mais
la plus grande partie de son activité académique s'est déployée
à Edimbourg, dans l'université même où il avait tait ses études.
En 1891, il était appelé à succéder à Campbell Fraser, son
maître, l'éditeur bien connu de Hume et de Berkeley ; il devait
garder jusqu'en 1918 cette chaire de logique et de métaphysique
que des philosophes de marque, tels que Hamilton, ont illustrée.

A côté de ses cours dont le succès fut grand — m'a-t-on
assuré — M. Pringle-Pattison a produit une œuvre importante.
Elle comprend, en premier lieu, des travaux d'histoire et de

critique philosophiques qui se font remarquer par une clarté
d'exposition et une vigueur de pensée admirables. Après un livre sur
la philosophie écossaise (1) et un ouvrage sur Hegel et ses disciples

tant anglais qu'allemands (2), mentionnons deux volumes
d'Essais (3) où l'on trouve des études sur un grand nombre des

penseurs modernes : Lotze, J. A. Balfour, F. H. Bradley, James,
Martineau, Mac-Taggart, etc. En outre M. Pringle-Pattison a
collaboré à plusieurs revues, par exemple au Hibbert Journal,
au Contemporary Review, au Mind, où l'on voit de multiples et

suggestifs articles signés de son nom.
De ces livres et de ces essais se dégagent déjà les principaux

traits d'une philosophie qui se présente à nous de profil en

quelque sorte ou par fragments séparés. Notre auteur n'en est

pas resté là toutefois. Dans son avant-dernier grand ouvrage(4)
il a tenu à exposer ses idées fondamentales sous une forme
systématique.

L'occasion de cet effort de construction fut fourni à M. Pringle-
Pattison par le sénat de l'université d'Aberdeen qui l'appela à

(1) Scottish Philosophy, William Rlackwood, Edinburgh & London.
(2) Hegelianism and Personality, ibid.
(3) Man's Place in the Cosmos et The Philosophical Radicals, ibid.
(4) The Idea of God. — Depuis lors M. Pringle-Pattison a publié The

Idea of Immortality. Clarendon Press, 1922.



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » 13.5

donner les Gifford Lectures de 1912 et de igi3. Relevons, en

passant, l'importance de cette fondation de lord Gifford qui met,
chaque année, à la disposition d'une des universités d'Ecosse

une bourse pour ouvrir un cours sur l'idée de Dieu, considérée
du point de vue de la théologie naturelle. Cette institution a

droit à la reconnaissance de tous ceux qui s'intéressent à la
philosophie religieuse puisqu'elle a contribué à stimuler l'intérêt
pour le problème de Dieu, envisagé dans sa plus grande
généralité, et a amené plusieurs penseurs à dire leur mot sur les
ultimes questions de l'univers.

M. Pringle-Pattison a remanié ses Gifford Lectures et les a

publiées en 1917. Elles ont rencontré un accueil favorable
puisqu'en 1920 une nouvelle édition en était donnée. Dans cette
Idée de Dieu dont le but est pourtant nettement spéculatif,
une large place est faite à l'examen des doctrines contemporaines.

Lors même qu'il fait œuvre de métaphysicien, M. Pringle-
Pattison demeure critique et historien de la philosophie. C'est

en accord ou en opposition avec les idées d'autrui qu'il
développe les siennes propres. Cette méthode, si elle ne facilite pas
toujours la tâche du lecteur, donne à l'exposé quelque chose de

vivant et d'actuel. Avec notre auteur on ne chemine pas dans

une vallée étroite et retirée ; on marche sur des crêtes d'où le

regard commande, à chaque instant, plusieurs avenues et jouit
de vastes horizons.

Penseur pénétrant, M. Pringle-Pattison est en même temps
un lettré. Les citations, empruntées à la littérature allemande
ou française aussi bien qu'à la littérature anglaise, sont
fréquentes sous sa plume. Il a une prédilection pour les poètes, et
il leur laisse souvent la parole, estimant avec Wordsworth que
la poésie est « l'àme de toute connaissance» (1). Il est également
familier avec la Bible dont il tire, à mainte reprise, un trait ou
une déclaration pour illustrer sa propre pensée. Sa langue,
d'une belle venue et de beaucoup d'agrément, « le place au
niveau littéraire des meilleurs écrivains philosophiques », à ce

que m'écrit le professeur W. P. Paterson d'Edimbourg, au jugement

de qui je suis heureux de pouvoir me référer.
Cependant, malgré ces qualités d'exposition si brillantes et si

(1) The Idea of God, p. vu.



126 PHILIPPE DAULTE

solides à la fois, la pensée de M. Pringle-Pattison ne se laisse

pas toujours aisément analyser. Elle est trop souple, trop nuancée,

trop équilibrée (balanced) — comme le faisait remarquer
M. Bosanquet (i) — pour qu'on en puisse esquisser la silhouette
de quelques rapides coups de crayon. A côté de parties qui
sont en saillie et dans une pleine lumière, il en est d'autres qui
s'estompent dans le clair-obscur des spéculations les plus
subtiles.

Pour pénétrer dans cette pensée — plus que dans d'autres

peut-être — il est nécessaire de savoir quelque chose de ses

antécédents et du milieu dans lequel elle s'est élaborée. M.
Philippe Bridel le relevait naguère : « Le public de langue française
est en général renseigné d'une manière très insuffisante ou, pour
parler plus exactement, très partiale, en ce qui concerne la

philosophie anglaise contemporaine » (2). Sur le continent l'on ne
connaît guère que les noms de Stuart Mill, de Darwin et de Herbert

Spencer. Pourtant ces auteurs sont loin d'avoir occupé toute
l'arène philosophique à la fin du siècle dernier. Dès i860 des

courants d'idées radicalement opposés aux leurs, commencèrent
à se dessiner dans la pensée anglaise. Le naturalisme, à la
mode, fut comme submergé, en tout cas refoulé par une
puissante vague d'idéalisme venue d'Allemagne et qui déferla sur
toute la Grande-Bretagne.

Jusqu'alors le grand mouvement critique et métaphysique qui
se rattache aux noms de Kant, Fichte, Schelling et Hegel était
demeuré peu connu et surtout méconnu en Angleterre et en
Ecosse. N'entendait-on pas, en i855, Samuel Bailey, dans ses

Lettres sur la philosophie de l'esprit humain, parler de Kant
en ces termes (3) : « Il n'y a pas lieu d'éprouver le moindre
étonnement à entendre déclarer par des hommes d'une intelligence

eminente que, après des années d'étude, ils n'avaient pas
réussi à tirer une seule idée claire des spéculations de Kant.
C'est plutôt de les y voir réussir que j'aurais été surpris. »

La publication du Secret de Hegel de Hutchison Stirling
commença de tirer les penseurs insulaires de leur ignorance.

(1) Compte-rendu de The Idea of God, Mind, octobre 1917.

(2) La philosophie de Green, Revue de théologie et de philosophie,
novembre 1900.

(3) Cité par William James dans La philosophie de l'expérience, p. 3.



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » I2J

Après lui, William Wallace à Oxford et Edward Caird à

Glasgow, s'appliquèrent à vulgariser la philosophie allemande
dans leur pays. Mais ce fut à T. H. Green qu'incomba l'honneur

de prendre la direction du mouvement et de lui assurer la
victoire. Sa fameuse Introduction à Hume (1874) devint le manifeste

du nouvel idéalisme anglais. Depuis lors l'on vit refleurir
en Grande-Bretagne les philosophies de l'Absolu qui, au dire des

empiristes, semblaient définitivement enterrées. Il n'est pas sans
intérêt de constater que la tradition hégélienne, si prédominante
autrefois en Allemagne et en Europe, mais aujourd'hui reléguée
dans l'ombre, — à tel point que dans nos milieux intellectuels
on ne parle guère de la Phénoménologie de l'esprit que comme
d'une aberration de génie, — s'est perpétuée sur les bords de

la Tamise ou du Forth et y demeure un principe de vie.
Cette tendance rationaliste, moniste, absolutiste n'est toutefois

pas la seule à se faire jour dans la pensée anglaise. Depuis
une vingtaine d'années elle se heurte à une tendance rivale dont
le succès, très rapide, a été assuré par des penseurs et des
écrivains de grand talent : je veux parler du pragmatisme, appelé
aussi, suivant que l'on insiste sur l'un ou l'autre aspect de la
doctrine, humanisme ou pluralisme. On sait avec quelle vigueur
et quel brio les William James, les John Dewey, les Schiller,
pour ne citer que les protagonistes du mouvement, ont attaqué
les positions de l'intellectualisme moniste.

La lutte n'est pas terminée. Aucun des partis adverses n'a
déposé les armes. Le duel continue, plus animé que jamais et,
dans la chaleur du combat, l'on voit chaque camp se retrancher
plus obstinément sur son terrain. Le principal point en litige
paraît être le problème de la nature de la réalité. Celle-ci est-
elle une dans son essence ou multiple Le monde forme-t-il un
tout cohérent et fermé dont une intelligence parfaite pourrait
embrasser le système ou bien est-il trop inachevé, trop fluide,
composé de trop de forces indépendantes pour qu'il soit possible,

même à un esprit infini, d'en opérer la synthèse En un
mot faut-il poser l'unité à la racine des choses, quitte à expliquer

tant bien que mal, voire à traiter d'apparences subjectives
et illusoires, les réalités finies et les existences individuelles, ou
bien faut-il résolument partir d'éléments et d'êtres distincts,
quitte à les voir s'harmoniser peu à peu et aboutir finalement à



128 PHILIPPE DAULTE

une unité qui serait le terme et non le principe de l'évolution
universelle Voilà ce qu'il s'agit de déterminer. Et la question,
quoique d'aucuns en puissent penser, ne se réduit pas à une
vaine dispute de mots, à des arguties de logique abstraite. Elle
englobe quelques-uns des problèmes les plus graves et les plus
essentiels puisqu'il n'y va de rien de moins que de la liberté
humaine, de la réalité de l'individu, de la toute-puissance de

Dieu, de l'intelligibilité du monde, de l'issue finale de
l'histoire.

Le professeur Henry Jones caractérisait, peu avant la guerre,
la controverse entre pluralistes et monistes en ces termes : « La
diversité des choses, l'indéterminisme des événements, la contingence

qui se déploie au cœur même de la réalité et qui infirme
la notion de l'Absolu n'ont jamais été mis plus vigoureusement
en relief; et de l'autre côté l'universalité de la loi, la rigoureuse

liaison de la nécessité le caractère éphémère du
particulier, la suprématie de l'universel, l'unité cosmique sont
maintenus avec non moins de ténacité » (i). L'opposition de

ces deux tendances s'est surtout accusée à l'égard du
problème de Dieu. Parmi les penseurs contemporains, les uns,
comme Josiah Royce, Bradley, Bosanquet, s'évertuent à défendre
l'idée d'un Absolu qui engloutit dans son sein les êtres individuels,

d'une Réalité infinie dans laquelle se résorbent toutes les

apparences phénoménales ; les autres, comme Schiller, Howin-
son, Mac Taggart, s'efforcent de populariser la conception d'un
Dieu fini, dont les limitations laissent toute place à l'existence
et au jeu d'activités individuelles, mais qui, dépouillé de son
absoluité et de sa toute-puissance, n'est, au milieu des êtres
conscients qui peuplent l'univers, qu'un primus inter pares.

M. Pringle-Pattison se rattache plutôt à la première tendance.
Si l'influence de Kant est manifeste dans son œuvre, celle de

Hegel paraît plus grande encore. Ne faisait-il pas. en 1903, un

grave grief à Martineau d'avoir manqué de sympathie pour
l'illustre métaphysicien wurtembergeois et ne déclarait-il pas

que l'on trouve chez celui-ci une si riche nourriture que l'on ne

peut, sans un appauvrissement intellectuel que rien ne saurait

(1) Compte-rendu du livre de B. Bosanquet, The Principle of Individuality
and Value, Hibbert Journal, juillet 1912.



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » I2g

compenser, demeurer complètement en dehors de sa ligne de

pensée (i). M. Pringle-Pattison est extrêmement opposé aux
théories finitistes de Dieu, comme nous le verrons, il ne refuserait

pas, je crois, d'être appelé « absolutiste », et pourtant il ne
s'abandonne pas sans résistance au courant moniste. Dès ses

premiers écrits, il a formulé quelques-unes des objections les

plus décisives que soulèvent les thèses de l'école hégélienne
anglaise et, plus récemment, il a rompu plusieurs lances en
faveur de la réalité des individus, singulièrement menacée par
la spéculation de MM. Bradley et Bosanquet. L'on est donc en
droit de considérer la philosophie de M. Pringle-Pattison comme
un effort de conciliation entre la tendance moniste et la tendance

pluraliste.
Après cette brève introduction, nous pouvons aborder l'étude

de l'Idée de Dieu.

Pendant longtemps la théologie dite naturelle n'a guère
consisté qu'en des commentaires plus ou moins originaux sur les

preuves de l'existence de Dieu, forgées par Augustin, Anselme,
Descartes et les philosophes du début du xvme siècle. Qu'on ne
s'attende pas à trouver une nouvelle dissertation sur ces vieux
thèmes dans l'ouvrage du penseur écossais. L'examen des preuves

classiques de l'existence de Dieu n'y occupe qu'une place
infime et encore le sujet n'est-il abordé qu'incidemment, en deux

ou trois endroits différents. Cela ne signifie pas que M. Pringle-
Pattison condamne la spéculation ou refuse à la raison le droit
d'intervenir dans l'élaboration de l'idée de Dieu. Rien n'est plus
contraire à ses habitudes d'esprit, rien ne lui paraît plus dangereux

que cette apologétique qui cherche à asseoir la foi
religieuse sur le scepticisme et qui, après avoir détruit la confiance
de l'homme dans sa raison, lui indique comme seule échappatoire

au doute universel l'aveugle soumission à une autorité
extérieure ou l'instinctif abandon à un élan de l'àme irraisonné.

M. Pringle-Pattison croit à la valeur et à la puissance de

l'intelligence humaine. Il entend justifier rationnellement l'idée

(i) Martineau's Philosophy, Hibbert Journal, avril igo3.



l3o PHILIPPE DAULTE

de Dieu. S'il ne suit pas la voie des démonstrations classiques,

c'est qu'elle lui paraît trop extérieure, trop précaire aussi.
On n'étreint pas l'Infini dans un syllogisme, on ne prouve pas
Dieu comme un théorème de mathématique. La vraie méthode
consiste à embrasser la réalité dans son ensemble ou — pour
mieux dire — à analyser l'expérience humaine pour voir si elle

n'implique pas l'existence d'un Absolu et si elle ne peut pas
nous fournir, sur la nature de celui-ci, des lumières, sinon
complètes, du moins suffisantes.

Mais dans quelle sphère de la réalité faut-il prendre son

point d'appui A quel aspect de l'expérience faut-il donner la

priorité Les philosophes se séparent sur cette question qui est

comme l'un des grands carrefours de la pensée. Les uns — et
c'est le cas de Hume, tout particulièrement — ne prêtent attention

qu'au monde extérieur et, dans leur effort pour définir le

principe des choses, écartent délibérément la considération des

données morales, religieuses, esthétiques de l'expérience humaine.
Quoi d'étonnant dès lors à ce que l'idée de Dieu à laquelle ils
aboutissent — si tant est même qu'ils y aboutissent — soit
singulièrement pâle et décharnée Tout ce que l'auteur des

Dialogues sur la religion naturelle, par exemple, se croyait en

mesure d'affirmer sur Dieu se réduisait à ceci : « La cause ou
les causes de l'ordre qui règne dans l'univers présente probablement

quelque lointaine analogie avec l'intelligence humaine » (i).
Les autres, au nombre desquels Kant se place au premier

rang, prennent leur point de départ et leur base dans leurs
expériences spirituelles. L'auteur des Critiques a eu le tort de

relever trop exclusivement les réalités morales. Il faut élargir
son concept de valeur pour que le Vrai et le Beau y puissent
tenir à côté, ou, si l'on veut, un peu au-dessous du Bien ; mais
sa profonde intuition demeure. L'idéalisme moderne n'a pas
d'autre fondement que l'idée kantienne d'une valeur intrinsèque
absolue.

En somme tout le problème du théisme revient à ceci. Quel
rapport y a-t-il entre nos expériences les plus profondes et fa
Réalité absolue Est-ce que le fond des choses ressemble à ce

(i) David Hume, Essays and Treatises on Several Subjects, a new
Edition, London ij88, t. II, p. 538.



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » l3l

que nous jugeons le plus grand et le meilleur, ou bien ces

critères-là ne sont-ils que des « provincialismes humains » (i)
complètement inapplicables à l'univers La réponse de M. Pringle-
Pattison à cette question est d'une netteté qui ne laisse rien à

désirer. Dans ses premiers ouvrages comme dans son Idée de

Dieu il a toujours affirmé que nous devons interpréter le monde

d'après les catégories les plus essentielles et les plus hautes de

notre esprit.
Justement comprise, la thèse antique mxvzw ycrnpœxtsiv pirpov

ävSpumoc exprime une vérité fondamentale. S'il est un anthropocentrisme

vulgaire et ridicule, il en est un autre dont la
philosophie ne saurait se départir sans signer son arrêt de mort,
ci Dans son aspect matériel, écrit M. Pringle-Pattison (2), l'homme
n'est qu'un atome ou un point dans l'ensemble des choses, et

nous sourions lorsque nous entendons Cicéron parler de l'édile
céleste qui, la nuit, allume les lumières du ciel pour notre agrément

et notre commodité personnelle. Mais la conception coper-
nicienne de l'univers est poussée trop loin lorsque nous sommes
invités, par respect pour elle, à nous effacer devant les immensités

de la nature extérieure... Toutes choses sont relatives à

l'homme, en tant qu'être rationnel. C'est vers lui que tend la
création, c'est pour lui que toutes choses sont faites. » Cet

« humanisme » est un des aspects capitaux de la philosophie de

M. Pringle-Pattison et un de ceux qui en assure la valeur
durable.

Mais comment défendre ce point de vue contre les attaques
du naturalisme évolutioniste qui se définit par son propos
constant et avoué de ramener le supérieur à l'inférieur, d'expliquer

le spirituel par le matériel, de réduire la conscience et la
moralité au rang d'épiphénomènes Comment assurer la «
conservation des valeurs » en face de la philosophie soi-disant
scientifique qui prétend tout ramener à un jeu de forces
mécaniques Le dualisme de la connaissance et de la croyance, cher

aux philosophes kantiens et néo-kantiens, nous offre-t-il une position

inexpugnable Les Lange, Vaihinger, Lotze, Ritschl étaient-
ils bien inspirés en renonçant à défendre la valeur sur le terrain

(1) The Idea of God, p. 40.

(2) Man's Place in the Cosmos, p. 42.



l3a PHILIPPE DAULTE

de la raison pour engager la lutte sur celui du sentiment, de la
foi, des convictions subjectives

M. Pringle-Pattison ne le pense pas. « Une maison divisée
contre elle-même, dit-il, ne peut subsister, et si la valeur est
mise en opposition avec la raison, elle doit inévitablement
apparaître comme un jugement subjectif et arbitraire. » (i) Les
jugements de valeur, quoique distincts des jugements d'existence,
n'en ont pas moins une base rationnelle. Ils ne se réduisent pas
à une simple préférence de la sensibilité, à un caprice individuel,

à une décision arbitraire, ils ont un caractère de nécessité
et d'universalité qui prouve qu'ils ont leur fondement dans la
raison, celle-ci ne pouvant être identifiée avec l'entendement
logique. Par conséquent il ne suffit pas de poser les valeurs
comme « des suprêmes décisions de l'âme » ; il faut les justifier
théoriquement et pour cela les intégrer dans un système cohérent

de la réalité, les faire rentrer dans une conception du
monde où elles aient leur place et leur garantie.

Le naturalisme se donne pour l'interprétation objective de la
réalité, il prétend n'être autre chose qu'une généralisation des

données scientifiques les plus avérées ; la première tâche de la
philosophie idéaliste ou humaniste consiste à montrer qu'il
« substantialise une partie qui n'existe que comme élément
d'un tout plus large » (2) et qu'il repose sur une fausse

interprétation des théories scientifiques sur lesquelles il s'appuie.
De la critique suggestive et — nous apparaît-il — victorieuse

que M. Pringle-Pattison fait du naturalisme, ne retenons que
les traits suivants : Les questions de valeur sont distinctes des

questions d'origine ; le prix d'un ordre de phénomènes ne

dépend pas de la place qu'il occupe dans le cours de l'évolution,

mais de ses qualités intrinsèques. Peu importe que
chronologiquement le conscient émerge de l'inconscient, que la vie
organisée succède à la vie organique, il n'y en a pas moins là
deux séries de faits distincts que seul un naturalisme vulgaire
peut identifier en les ramenant à un type unique.

Sans doute il ne faut pas expliquer ces passages d'un ordre
inférieur à un ordre supérieur à coups d'interventions miracu-

(1) The Idea of God, p. 65.

(2) Ibid., p. 65.



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » 133

leuses et de créations spéciales — ce qui aurait pour effet de

détruire toute continuité dans la nature et de rendre impossible
une conception rationnelle de l'univers. Il s'agit de s'élever au

point de vue que notre auteur appelle le « naturalisme supérieur

» (higher naturalism) (i). Celui-ci distingue dans la réalité
des plans irréductibles l'un à l'autre, mais il n'en considère pas
moins tout le cours de l'évolution, y compris les sauts et les
crises que l'on y constate, comme la manifestation d'une seule

puissance et, par conséquent, par delà les distinctions tracées,
rétablit une unité sous-jacente. En un mot, l'histoire cosmique
présente deux aspects inséparables : « continuité de développement

et apparition de différences réelles » (2).
Ces principes — on le comprend sans peine — sont de nature

à éclairer d'un jour tout spécial la place de l'homme dans le
monde. Avec les kantiens et les spiritualistes de toutes tendances,

M. Pringle-Pattison accentue fortement la distinction
qualitative qui sépare la nature inconsciente de la nature humaine,
mais sa doctrine générale lui permet de jeter un pont entre elles
et de rétablir des communications qui théoriquement, tout au
moins, ont été souvent rompues. Il peut donc affirmer que
« l'homme fait partie organique du monde » (man is organic to
the world) (3), autrement dit que l'homme est le point d'aboutissement

de la nature, le foyer en qui et par qui celle-ci s'éclaire,
prend conscience d'elle-même et trouve sa fin. Nous touchons
ici un des points capitaux de la philosophie de M. Pringle-
Pattison — peut-être même faudrait-il dire le pilier fondamental
de sa construction métaphysique.

Il est regrettable que cette thèse, qui pourtant ne s'impose

pas à l'esprit avec le caractère d'évidence irrésistible des

principes logiques par exemple, soit plus affirmée que démontrée.
On voudrait savoir par quels arguments l'auteur légitime son

intuition, d'autant plus que la formule qu'elle revêt n'a pas toute
la précision désirable. M. Pringle-Pattison dit indifféremment
de l'homme qu'il est organe de la nature ou du monde. Or
comme, sous sa plume, les mots nature, monde, absolu, sont

presque synonymes et plus ou moins interchangeables, la for-

(1) Ibid., p. 209.

(2) Ibid., p. io3.
(3) Ibid., p. m.



l34 PHILIPPE DAULTE

mule peut signifier, suivant les cas, que l'homme est l'organe
de la nature extérieure, de l'univers dans son ensemble tant
moral que physique ou de Dieu — assertions qui ne s'excluent

pas nécessairement, mais qui ne se recouvrent cependant pas
entièrement, du moins dans toute autre philosophie que le
monisme absolu.

En outre, n'est-il pas équivoque d'affirmer que l'homme est
« l'organe à travers lequel l'univers se contemple et jouit de
soi-même » (i) A parler ainsi ne frise-t-on pas le panthéisme
ou le naturalisme que l'on tient pourtant à répudier Car, dans
cette phrase, ou bien l'univers désigne l'absolu, Dieu autrement
dit, et alors celui-ci se voit réduit à l'état de substance ou
d'idéal impersonnel qui ne s'élève à la conscience de soi que
dans l'homme, ce qui va à l'encontre de quelques-unes des
déclarations les plus formelles de notre philosophe ; ou bien
l'univers désigne ici le monde extérieur, la nature au sens
restreint, scientifique du mot, mais alors ne rabaisse-t-on pas
l'homme à une position subordonnée, ne risque-t-on pas d'en
faire un simple instrument des forces cosmiques inconscientes
et de lui ravir sa dignité morale, ce qui n'est pas moins en
contradiction avec les tendances les plus accusées du système

Quoi qu'il en soit de ce point délicat, constatons que l'idée
de l'homme, organe de l'univers, forme la base de la théorie de

la connaissance de M. Pringle-Pattison. Elle lui offre une issue

au relativisme dans lequel la philosophie d'aujourd'hui est

comme enfermée.

« Il m'a toujours semblé, écrit-il, que quelques-unes des
difficultés capitales de la pensée moderne procèdent de cette habitude

inconsciente de considérer l'homme comme n'étant pas
lui-même un citoyen du monde dans lequel il respire — mais,
comme étant, pour ainsi dire, un hôte de passage (stranger
visitant), contemplant du dehors un univers indépendant. Autrement

pourquoi, par exemple, semblerait-il si difficile à l'homme
— oui, même impossible, comme tant de philosophes voudraient
nous le persuader — de connaître les choses telles qu'elles sont?»(2)
Lorsque l'on a compris que le sujet et l'objet, le connaisseur et la

(1) Ibid., p. an.
(2) Ibid., p. m.



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD l35

chose connue ne sont pas extérieurs l'un à l'autre et comme séparés

par une cloison étanche, mais constituent seulement « deux
éléments d'un fait unique » (i) le problème épistémologique se

présente sous un tout autre aspect et ne semble plus impossible
à résoudre.

Ce point de vue — il importe de le relever — ne se confond

pas avec cetui de Berkeley. Pour l'évêque de Cloyne le monde
extérieur n'était qu'un système de perceptions, d'états de

conscience, d'idées entretenus et causés dans les esprits finis par
l'Esprit infini. La thèse de M. Pringle-Pattison est que le monde
extérieur n'existe pas indépendamment de l'esprit, qu'il ne prend
sa signification et sa valeur que dans l'esprit, mais qu'il existe
autrement et plus réellement qu'à titre de simple création de

l'esprit. Et ce n'est pas là une accommodation inconsciente aux
préjugés du sens commun ; c'est une opinion mûrie et raisonnée.
A M. Hastings Rashdall qui l'accusait d'être un idéaliste
inconséquent, M. Pringle-Pattison a répondu que si « les choses existent

pour l'esprit », elles ne sont cependant pas « une forme
d'expérience consciente », « rien n'étant [d'après lui] plus erroné
au point de vue épistémologique que cette identification de la
connaissance ou expérience du connaisseur avec la réalité de

l'objet qu'il connaît » (2).
M. Pringle-Pattison aboutit donc à une espèce de réalisme,

aussi éloigné du criticisme de Kant que du réalisme naïf du
sens commun qui se représente le sujet et l'objet comme
radicalement séparés et voit dans la connaissance une simple
copie de la réalité. Notre organisme est l'intermédiaire par
lequel nous entrons en contact avec le réel, et, bien loin de
mettre un voile entre celui-ci et nous, il nous y relie. Sans
doute notre connaissance est le résultat d'un processus plus ou
moins compliqué, mais sa valeur n'en est pas nécessairement
infirmée. « Parce que, pour être connues, les choses doivent
apparaître au sujet connaissant, il n'en résulte sûrement pas.
comme Kant semble le supposer naïvement, qu'elles apparaissent

comme elles ne sont pas. » (3)
La réalité se manifeste donc dans les apparences et c'est

(1) Ibid., p. n5.
(2) The Idea of God : A Reply to some Criticisms, Mind, janvier 1919.

(3) The Idea of God, p. i3i.



l36 PHILIPPE DAULTE

dans celles-ci qu'il nous faut la saisir, renonçant une bonne fois
à la chimérique et contradictoire recherche d'un mystérieux
noumène qui, séparé du phénomène, n'est qu'abstraction et
néant. Les qualités secondes — M. Pringle-Pattison ne craint
même pas de l'affirmer en opposition à la plupart des

philosophes modernes — ne sont pas de simples modifications
intérieures, des états de conscience purement subjectifs. Elles nous
révèlent la nature de la réalité. Seulement il faut reconnaître
— et c'est ici la part de vérité du relativisme — que notre
connaissance du monde extérieur est relative à la perfection de

notre système nerveux et à la délicatesse de notre sensibilité.
On a reproché à cette théorie de la connaissance de flotter

entre l'idéalisme et le réalisme sans parvenir à les concilier
d'une manière vraiment satisfaisante. Il faut l'avouer, le reproche

n'est pas dénué de fondement. Cette théorie, si spécieuse
qu'elle soit et quelque part de vérité qu'elle relève, ne laisse

pas une impression parfaitement nette. D'une part on maintient,
contre Kant, la possibilité d'une connaissance adéquate, absolue
de la réalité. Et d'autre part on nous avertit que la connaissance

n'est pas une copie, une reproduction des choses, on nous
dit qu'elle est ci une expérience de l'âme » (i) et qu'elle a pour
principale fonction de « servir d'instrument à notre activité
pratique ou d'éveiller notre sens de la beauté » (2). Mais alors

que reste-t-il de l'affirmation que les choses nous apparaissent
telles qu'elles sont On ne le voit pas très bien.

Peut-être pourrait-on interpréter la pensée de M. Pringle-
Pattison de la manière suivante : La connaissance n'est pas la
simple reproduction des choses et pourtant elle atteint la vraie
nature des choses parce que celles-ci n'existent qu'en relation
avec l'esprit, pour être saisies et appréciées par lui et ne réalisent

leur essence qu'en tant qu'elles sont connues.
Cette grande idée de l'homme-organe de l'univers est appelée

à jouer un rôle décisif non pas seulement en matière de théorie
de la connaissance, mais encore dans la détermination du principe

des choses. Elle permet d'éviter deux erreurs, ou, si l'on
veut, deux solutions incomplètes : la religion de l'humanité et

(1) Ibid., p. n3.
(2) Ibid., p. n4-



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » l37

l'agnosticisme qui apparaissent comme les issues fatales du
dualisme kantien. Lorsque l'on a creusé un abîme entre l'homme et la
nature, on est nécessairement acculé au dilemme suivant : ou
bien l'on met en relief l'humanité et on la divinise, mais l'on
n'obtient qu'un Dieu fini, imparfait, sans empire réel sur le monde,
donc douloureusement impotent ; ou bien l'on met la nature
au premier rang, et l'on s'élève à la notion d'un Infini, d'un
Absolu, mais, comme l'on se refuse à lui appliquer aucune des

catégories humaines, l'on se condamne à adorer un Inconnaissable,

un grand X mystérieux, ce qui ne vaut pas mieux.
Contre le positivisme M. Pringle-Pattison maintient l'existence

de l'Absolu. Pour cela, il ne fait pas, à vrai dire, grands
frais d'argumentation. Il se contente en somme de cette affirmation

tranchante et quelque peu hautaine : ce II est impossible de

se débarrasser de la conception d'une natura rerum, que nous
l'appelions Nature, l'Absolu ou Dieu » (i). Il y a un Absolu ;

c'est là, pour notre philosophe, un axiome, une vérité qui va
en quelque sorte de soi et qu'il n'est pas nécessaire de démontrer.

Le vrai problème consiste à connaître cet Absolu. On

remarquera combien cette position est analogue à celle que prenait

Charles Secrétan dans La philosophie de la liberté où la
réalité de l'Etre absolu est affirmée comme une intuition de

la raison et où l'effort de la pensée porte sur la détermination
du principe des choses.

Cette manière de poser le problème de Dieu n'appartient
d'ailleurs pas seulement au siècle passé, elle est assez répandue
aujourd'hui, notamment en Angleterre. On la retrouve, par
exemple, dans les Foundations, ce récent manifeste de la théologie

libérale d'Oxford. L'auteur d'un des Essais qui composent
ce volume montre qu'il n'y a en somme pas d'athée au sens
absolu de ce terme. Tout homme qui réfléchit et qui a quelque
culture est bien obligé d'admettre, sous une forme ou sous une
autre, l'existence d'un principe d'ordre et de cohérence grâce
auquel le monde, malgré ses désharmonies, se présente à nous
comme un tout organisé, comme un Cosmos dont la science

découvre peu à peu les lois. Dans ce sens vague et tout général
chaque individu a son Dieu. Il ne s'agit que de savoir si ce

(ï) Ibid., p. i55.



l38 PHILIPPE DAULTE

principe universel peut être connu et mis en relation assez
étroite avec nos aspirations et nos valeurs les plus hautes pour
mériter, sans abus de langage, le titre de Dieu.

L'agnosticisme nie la possibilité d'une semblable connaissance
du Fond des choses. Mais cette négation est aisément réfutée
du point de vue auquel M. Pringle-Pattison se place. La réalité
se manifestant dans les apparences et l'homme étant organiquement

lié à l'univers, il en résulte que nos expériences
spirituelles les plus caractéristiques, comme d'ailleurs l'ensemble des

phénomènes, nous révèlent la nature de l'Absolu et que tout
progrès dans la connaissance, dans la moralité ou dans l'intuition

du beau nous fait pénétrer un peu plus loin dans les
profondeurs de l'Etre divin.

Jusqu'ici M. Pringle-Pattison a justifié l'idée de Dieu plutôt
qu'il ne l'a déterminée. Il s'agit pour lui maintenant de s'appliquer
à cette deuxième tâche, en examinant les différents problèmes
que soulève cette conception de Dieu, immanent au monde et à

l'humanité.
La première difficulté qui se présente à l'esprit est la

suivante : En affirmant que l'ultime Réalité se manifeste positivement

dans les apparences, n'aboutit-on pas à un panthéisme de

bas étage Si chaque événement, chaque aspect des choses,

chaque expérience individuelle ou collective, révèle au même
titre et de la même manière la nature de l'Absolu ; si Dieu est

également présent aux stades les plus bas et les plus informes
de l'évolution qu'aux plus élevés et aux plus parfaits, s'il
s'exprime aussi bien dans la vie et l'activité d'un Néron ou d'un
César Borgia que dans celle d'un saint Jean ou d'un saint
François, en quoi une telle conception de l'univers se distingue-
t-elle du naturalisme le plus vulgaire Mettre Dieu partout
cela n'équivaut-il pas en définitive à l'exclure de tout

M. Pringle-Pattison n'a pas méconnu cette redoutable objection

que tous les monistes et absolutistes voient se dresser
devant eux et il la surmonte, ou croit la surmonter, par cette
doctrine des « degrés de perfection ou de réalité » que l'on
trouve vaguement esquissée chez Spinoza, que M. Bradley a

fortement accentuée dans son livre Appearance and Reality
et qui peut se résumer en ces mots : « Bien que Dieu soit



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » l3g

la cause immanente de toutes choses... cependant la nature
divine n'est pas également manifestée en chaque chose » (i).
Il est, en effet, une distinction capitale qui domine toute l'expérience

humaine et que l'on doit se garder d'effacer sous aucun
prétexte : celle de l'idéal et de l'actuel. Prise au sérieux, elle
offre un utile contrepoids à la doctrine de l'immanence et

permet de maintenir à côté d'elle une certaine transcendance,

conçue non comme une inintelligible séparation ontologique de
Dieu et du monde, mais comme une distinction de qualité ou
de valeur.

Une seconde difficulté à laquelle se heurtent les philosophies
monistes est celle de savoir dans quels rapports se trouvent
l'Absolu et les individus finis. On se rappelle qu'une controverse

active s'est engagée sur ce point entre absolutistes et

pluralistes. L'un des représentants les plus considérables de la
première tendance, M. Bradley, s'est efforcé de prouver que
l'existence distincte de moi individuels n'est qu'une illusion due
à l'infirmité de nos facultés, tout spécialement de notre intelligence

qui ne peut saisir les objets qu'en les séparant ; à

l'entendre, les apparences — c'est-à-dire les individus aussi bien

que les phénomènes particuliers — n'auraient pas plus de

consistance que de petites vagues fugitives à la surface de

l'océan, la seule vraie réalité étant l'Absolu.
M. Pringle-Pattison oppose une énergique résistance à de

semblables thèses. Dès ses premiers ouvrages il a jalousement
défendu la réalité de l'individu contre les absorptions du
monisme. Sans doute un individu isolé, considéré comme un
tout en soi, est une abstraction. L'expérience nous présente
toujours le moi en relations intimes, organiques avec d'autres moi
et avec l'univers. Mais l'admission de cette solidarité sociale et

cosmique — remarquons combien nous nous rapprochons ici
encore des doctrines de Charles Secrétan — ne nous oblige pas
à refuser toute réalité substantielle aux êtres finis. L'individualité

n'est pas une pure forme, elle ne se réduit pas à la conscience
de soi. ce Les individus d'une espèce ne sont pas comparables à des

objets (articles) fabriqués par une machine, dont chacun semble

être une exacte reproduction des précédents. Ils sont formelle-

(i) The Idea of God, p. 221.



l4o PHILIPPE DAULTE

ment distincts, parce qu'ils sont réellement différents » (i) —
comme l'avait bien vu Leibniz.

Et cette pluralité d'individus réels, de «centres de conscience»

— comme aime à dire la philosophie anglaise — est un fait
aussi bien du côté de l'Absolu que du nôtre. « Nous ne sommes

pas seulement un point idéal (c'est-à-dire imaginaire) à travers
lequel les forces ou les idées de l'univers passent et se
croisent. » (2) Ou, comme le dit aussi M. Pringle-Pattison, nous ne

sommes pas simplement c< des canaux à travers lesquels l'Absolu se

répand » (3). En vain en appelle-t-on à l'amour humain ou divin
dans lequel les êtres, soi-disant, se fondent et perdent leur
individualité. L'exemple est malheureux car, comme le remarque

notre auteur avec une pointe d'humour, ce n'est pas seulement

pour faire un marché qu'il faut être deux, c'est aussi pour
aimer et être aimé, pour adorer et être adoré Que cette
coexistence d'êtres individuels et libres avec l'Absolu soit un
mystère, c'est ce que M. Pringle-Pattison n'a garde de nier,
mais il n'y voit pas une raison suffisante pour rejeter le verdict
de l'expérience qui affirme simultanément la liberté des

personnes morales et leur dépendance ontologique vis-à-vis de

Dieu.
Pour essayer d'exprimer le rapport qui unit Dieu au monde

extérieur et à l'humanité, la pensée religieuse a recouru à l'idée
de création. Que vaut cette idée Dans sa forme populaire et
même théologique, elle ne supporte pas l'examen, au dire de

notre auteur. La notion d'une création qui serait intervenue à

une date précise, à laquelle l'on pourrait remonter comme à

une cause située au bout d'une chaîne d'antécédents et de

conséquents se heurte à d'inextricables contradictions et
surtout, séparant radicalement le monde de Dieu, elle rend
inintelligible leur union organique. La seule manière de garder
l'idée de création consiste à concevoir celle-ci comme un acte
éternel de Dieu qui se manifeste et — si l'on peut dire —
irradie perpétuellement sa vie propre dans le monde.

Dans l'expérience concrète, Dieu est toujours uni au monde
et rien n'est plus vain que de le vouloir connaître en soi

(1) Ibid., p. 267.

(2) Ibid., p. 288. •

(3) Ibid., p. 288.



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » l4l

ce Dieu devient une abstraction lorsqu'on le sépare de l'univers
dans lequel il se manifeste... Nous pouvons concevoir Dieu
comme une expérience dans laquelle l'univers est perçu et saisi

comme un tout finalement harmonieux, et nous devons naturellement

distinguer entre une telle expérience infinie et nos
expériences à nous, et celles d'autres personnes finies. Mais nous
n'avons pas le droit de les traiter isolément, pas plus celle-là

que celles-ci. » (i)
La causalité efficiente ne se conçoit pas appliquée à Dieu.

Dans la création, et tout spécialement dans la création d'esprits,
l'action divine apparaît comme une manifestation, ce La vie
divine, dira M. Pringle-Pattison, est essentiellement ce procès de

communication de soi. Ou, pour exprimer cela dans un langage
philosophique plus abstrait, l'infini dans et à travers le fini, le
fini dans et à travers l'infini — cette mutuelle implication
constitue le fait ultime de l'univers pour autant que nous le
connaissons. » (2)

Quoique notre penseur s'en défende, il semble bien que l'idée
de création se mue finalement chez lui en celle d'émanation.
Nous ne disons pas qu'il identifie purement et simplement Dieu
et le monde, ni même qu'il les confonde. Il cherche à maintenir
entre eux une distinction. Mais si celle-ci n'est pas plus nette,
ne serait-ce pas faute d'avoir suffisamment compris ou marqué
que cette distinction est essentiellement une distinction de

liberté ce Création, écrivait Charles Secrétan (3), ce mot désigne

la contingence par opposition à la nécessité comme
caractérisant le rapport entre Dieu et le monde. Il signifie que le
monde est quelque chose, quelque chose vis-à-vis de Dieu, un
être qui limite réellement en quelque mesure l'être de Dieu,
bien qu'il ne soit que par l'acte de Dieu. Nous nous savons
autorisé à dire cela, sans nous flatter de très bien l'entendre. »
Cette intuition, en dépit de ses obscurités, ne contient-elle pas
une vérité profonde

Reste une grave question. Si Dieu se manifeste dans les
apparences, n'est-on pas amené à le concevoir comme un Etre dont
l'activité tend vers un but et se déploie dans le temps A

(1) Ibid., p. 3i4.
(2) Ibid., p. 3i5.
(3) La civilisation et la croyance, 3e édit., p. 269.



l42 PHILIPPE DAULTE

propos du premier point, M. Pringle-Pattison remarque que si
la teleologie, envisagée comme principe universel, a suscité tant
d'objections, c'est qu'elle a été souvent monopolisée par un
finalisme puéril qui rapportait tous les détails de la nature et
de son organisation aux besoins et à la commodité de l'homme ;

mais lorsque avec Kant, par exemple, on applique l'idée de fin
au tout considéré comme une unité systématique et intelligible,
elle paraît inévitable. A moins d'en revenir à la Substance

impersonnelle de Spinoza et de rabaisser Dieu au-dessous de

nous-même en lui déniant — comme faisait l'auteur de l'Ethique
—¦ l'intelligence et la volonté, nous sommes bien obligés de

reconnaître que les idées d'activité et de but sont indispensables

à la définition de la nature divine.
Mais la notion d'activité téléologique n'implique-t-elle pas

celle du temps Faut-il dès lors considérer Dieu comme engagé
dans le courant de la succession En quel sens peut-il être dit
éternel M. Pringle-Pattison remarque que l'on a pris le mot
éternité dans trois acceptions. Ce terme désigne une durée
illimitée ou bien un mode d'existence affranchi de tout caractère
temporel ou encore un mode d'existence qui comprend en soi le

temps tout en le transcendant en quelque manière. Notre philosophe

rejette les deux premières acceptions : la première comme
entraînant d'insolubles contradictions logiques, et la seconde

comme vidant de toute signification et de toute valeur le monde
de notre expérience et de notre activité qui, manifestement, est

emprisonné dans les cadres du temps.
La seule conception possible de l'éternité est la troisième. Et

M. Pringle-Pattison cherche à nous expliquer ou, tout au moins,
à nous faire pressentir comment l'Absolu, sans être engagé lui-
même dans la succession temporelle, peut embrasser dans une
intuition immédiate les phénomènes qui se déroulent selon un
ordre chronologique, parce qu'il en pénètre parfaitement le sens
et l'unité organique. S'inspirant de M. Bergson, notre auteur
nous montre que cette connaissance tota simul a un point
d'appui dans notre expérience, ce Dans une grande tragédie,
chaque événement est une partie organique du tout ; l'action
qui se déroule sur la scène tire, à n'importe quel moment, sa

signification de tout ce qui s'est produit auparavant et nous y
pressentons les dénouements futurs qui sont déjà fixés. Lorsque



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » l43

nous lisons ou voyons une pièce pour la première fois et que le

cours de l'action nous est inconnu, ce sens de la solidarité du
tout... va naturellement en croissant à mesure que nous avançons

et atteint son maximum d'intensité lorsque nous approchons

de la fin... Mais dans le cas d'une tragédie grecque, dont
la base légendaire est familière à tous les spectateurs... cette

perception de la signification du tout qui se développe dans les

incidents particuliers est présente au lecteur ou au spectateur
de la pièce dès le début. » (i) Le premier cas marque notre
situation à l'égard de l'avenir, tandis que le second nous
présente l'analogie la plus rapprochée du mode sous lequel Dieu
perçoit le temps.

Et maintenant, ayant examiné la réponse que M. Pringle-
Pattison fait à ces diverses questions, nous pouvons obtenir une
vue d'ensemble sur son idée de Dieu. Le pluralisme, si en

vogue pourtant dans les pays anglo-saxons, lui paraît intenable.
Les doctrines d'un Mac Taggart, d'un William James, et même
d'un Hastings Rashdall qui nous présentent un Dieu fini, limité,
juxtaposé, pour ainsi dire, aux autres consciences, inférieures
sans doute, mais de même nature, qui peuplent l'univers,
découronnent Dieu des attributs que l'expérience religieuse aussi bien

que la spéculation lui ont toujours reconnus. On ne peut sainement

reluser l'absoluité à Dieu. Sans doute M. Pringle-Pattison
répudie le monisme qui nie la réalité métaphysique des individus

réduisant ceux-ci à l'état de simples canaux par où se

répand l'Absolu. Mais il ne s'ensuit pas que les consciences
finies et la Conscience suprème soient placées sur le même plan
et demeurent réciproquement extérieures. D'une façon
incompréhensible mais réelle, Dieu enveloppe les moi individuels
sans les annihiler, Il les pénètre sans les asservir ; substance
de leur être, Il est la seule Réalité ou — comme le dit Martineau

— « l'âme de toutes les âmes » (2). L'erreur radicale des

pluralistes consiste à prétendre que les consciences finies sont
distinctes de Dieu de la même manière qu'elles le sont entre
elles. « Considérer Dieu comme n'étant pas plus qu'un primus

(1) The Idea of God, p. 36i.
(2) Cité par A. Seth Pringle-Pattison, Some Dogmas of Religion, Hibbert

Journal, octobre 1906.



l44 PHILIPPE DAULTE

inter pares, c'est perdre contact à la fois avec la spéculation et
la religion. » (i)

Notons toutefois expressément — car certaines déclarations
pourraient nous suggérer l'idée contraire — que M. Pringle-
Pattison admet la personnalité de Dieu. « Nous appelons Dieu
personnel, dit-il, parce que dans la personnalité se révèle ce

que nous connaissons de plus élevé » (2), ce qui ne signifie pas
que l'Absolu réalise un mode d'existence spirituelle entièrement
identique au nôtre. La façon dont la vie entière du monde
vient se résumer dans l'ce expérience » de Dieu est nécessairement

incompréhensible pour tout autre être que lui.
Mais comment expliquer la présence du mal et de la souffrance

dans l'univers M. Pringle-Pattison rejette les théories de l'impotence

divine auxquelles il reproche leur dualisme et leur caractère

hédoniste. A vouloir interpréter la vie et le monde du seul

point de vue de la sensibilité, en rapportant tous les événements

à notre bonheur individuel comme à leur but suprême,
l'on se condamne, pense-t-il, à ne rien comprendre à l'ordre
des choses. Le mal, en tout cas la possibilité du mal, est

impliqué dans l'idée de personne morale, appelée à se conquérir
et à se déterminer elle-même. Quant à la souffrance, elle se

légitime à titre de condition nécessaire du progrès ; elle est
l'aliment même de l'héroïsme qui trouve dans les épreuves et
dans les contrariétés de la vie l'occasion de se manifester.

M. Pringte-Pattison reconnaît que toutes les formes de
souffrance ne peuvent pas s'expliquer de cette manière. Il avoue
franchement qu'il y a dans le monde des choses si atroces que
l'on ne parvient pas à les faire rentrer dans un plan de sagesse
et de bonté quel qu'il soit (3). Cependant, l'optimisme reprenant
le dessus après cet aveu, notre philosophe finit par déclarer
que ces choses même, si irrationnelles et si incompréhensibles
qu'elles soient, se révèlent en fin de compte comme utiles
puisqu'elles permettent à l'homme de déployer une somme d'endurance

et de courage surhumains et à Dieu de faire éclater plus
magnifiquement sa puissance rédemptrice qui tire le bien du

(1) A Reply to some Criticisms.
(2) The Idea of God, p. 390.

(3) Il donne à ce fait ce nom de « contingence ».



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » l45

mal et tourne en victoires les défaites les plus irrémédiables en

apparence.
M. Pringle-Pattison n'en reste pas au tychisme de William

James qui présente l'issue dernière de l'évolution comme
indéterminée, le sort ultime du monde étant entre les mains de
l'homme auquel il appartient de le fixer. Cette conception paraît
trop exclusivement éthique au penseur écossais. Les saints
n'ont jamais vu dans la vie une simple aventure à courir, ee La
victoire pour laquelle la moralité combat est, pour la religion,
déjà ou plutôt éternellement remportée ; et c'est l'assurance de
cette victoire qui imprime à l'homme le courage et la confiance
dans ses luttes individuelles. » (i) Est-ce à dire alors que, du
point de vue religieux, le But suprême soit déjà atteint, les
combats et les efforts de l'humanité pour réaliser le souverain
Bien n'étant qu'illusion propre à des esprits finis Non. La
Consommation n'est pas un fait accompli, achevé dans le passé.
Mais elle ne doit pas non plus être considérée comme un
événement futur, localisé en un point précis de l'avenir. Elle
s'accomplit perpétuellement au travers des luttes et des efforts
de l'humanité, en qui s'opère le triomphe divin.

En définitive M. Pringle-Pattison estime que la conception
traditionnelle de Dieu qui, d'après lui, unit l'idée d'une
puissance arbitraire et despotique à celle du Penseur éternel d'Aristote

doit être profondément transformée. Il faut abandonner
une fois pour toutes la notion d'un Dieu transcendant, séparé
du monde, qui se complaît dans une béatitude solitaire et dont
l'activité essentielle consiste à se penser lui-même. La doctrine
chrétienne de l'incarnation, que par malheur l'on a rarement
prise au sérieux, nous offre une idée de Dieu autrement plus
vraie et plus féconde. Au lieu du Dieu lointain et enfermé en
lui-même du pur monothéisme, elle nous présente un Dieu qui
s'unit intimement au monde et se donne perpétuellement à ses

créatures. M. Pringle-Pattison, d'ailleurs, n'en revient pas au
dogme orthodoxe de la Trinité, dans lequel il ne voit que la

grossière matérialisation d'une idée profonde, à savoir l'habitation

spirituelle de Dieu dans l'homme.
Le christianisme a révélé au monde l'infinie vertu et la valeur

(i) Ibid., p. 396.

10



l46 PHILIPPE DAULTE

suprême de l'amour, de l'amour qui renonce à soi, qui se donne
et se sacrifie pour autrui. Or, ce qui constitue l'essence de la
vie humaine constituant aussi celle de la vie divine, Dieu doit
être amour. S'il se communique perpétuellement aux êtres qu'il
engendre, si, par un « procès » incessant, il irradie en quelque
sorte ses perfections dans l'univers, c'est qu'il aime. Sa toute-
puissance ne se confond pas avec l'autorité brutale d'un tyran,
elle est la souveraineté de l'amour qui éclaire les plus noires
ténèbres et touche les cœurs les plus endurcis.

Et M. Pringle-Pattison de conclure : « Ainsi pour une
métaphysique qui s'est émancipée des catégories physiques, comme

pour la religion, la conception la plus élevée de Dieu n'est pas
celle du Créateur préexistant, mais celle de l'éternel Rédempteur
du monde. » (i)

L'idée de Dieu dont nous venons de donner une esquisse
sera jugée différemment suivant la position que l'on prend à

l'égard des grands problèmes métaphysiques, mais nul ne
contestera, croyons-nous, qu'elle ne soit une œuvre maîtresse,
digne de retenir l'attention. Elle frappe surtout peut-être par sa
richesse de substance. Non seulement, en effet, elle marque un
puissant effort de synthèse, ce qui est plutôt rare à notre époque,

mais encore elle dénote une largeur de vues, un sens des

données multiples de l'expérience, une clairvoyante sympathie
pour les aspects les plus divers de la réalité qui commandent
l'admiration. On ne se tromperait guère, nous semble-t-il, en

voyant la principale originalité de cette philosophie dans la
tendance, très hégélienne, à surmonter les grandes antinomies
de la pensée religieuse pour aboutir à une synthèse supérieure
où les contraires viennent se réunir et s'harmoniser.

On a pu s'en rendre compte, l'Idée de Dieu de M. Pringle-
Pattison cherche à retenir et à concilier ce qu'il y a de juste
dans l'absolutisme comme dans le pluralisme contemporain,
s'opposant, d'une part, à sacrifier l'idée d'une Unité absolue

qui enveloppe ou, si l'on veut, relie les choses et les êtres parti-

(i) Ibid., p. 4i2.



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD l^J

culiers, formant de toutes les parties de l'univers un Cosmos

véritable ; et d'autre part, se refusant à engloutir les individus
dans le grand Tout dont ils ne seraient que des apparences
illusoires et inconsistantes.

En second lieu elle marque un effort intéressant pour unir,
par delà le dualisme des néo-kantiens et de Ritschl, le Dieu de
la nature et le Dieu de la conscience dans un même concept ;

tentative qui paraît opportune aujourd'hui et digne d'une sérieuse
considération, tout spécialement dans notre coin de pays romand
où notre tradition spirituelle, si profondément et si justemen
morale, risque parfois d'émousser notre sens des réalités
extérieures et de nous rendre trop insensibles à l'enthousiasme du
psalmiste s'écriant :

Les cieux racontent la gloire de Dieu
Et l'étendue manifeste l'œuvre de ses mains.

Enfin elle maintient simultanément l'infinitude et fa personnalité
de Dieu, loin de voir dans ces attributs deux termes

contradictoires entre lesquels il faille nécessairement opter. Or, quoi
qu'en pensent les représentants du néo-criticisme, cette
insistance à relever le caractère moral et humain de Dieu sans le

dépouiller, pour autant, des attributs qui le distinguent de

nous, non pas seulement en quantité mais en qualité, nous
semble extrêmement heureuse et significative.

Si toutefois l'Idée de Dieu prête au reproche d'ambiguité
que M. Hastings Rashdall, par exemple, a formulé contre elle
avec une violence outrée, mais non sans quelque excuse, ne
serait-ce pas principalement à cause de son optimisme excessif
et à cause de son impuissance à marquer d'un trait plus ferme
la distinction que réclame la conscience religieuse entre le
monde et Dieu Dans sa réaction légitime contre le déisme,
M. Pringle-Pattison a été trop loin. S'il parle avec une chaleur
communicative de la vie de Dieu qui s'irradie perpétuellement
dans la nature et dans le monde des esprits, il n'a pas su retenir,

d'une main assez ferme, la part de vérité contenue dans
l'idée de la transcendance.

Cela l'a entraîné à estomper, dans son système, la perfection
morale de Dieu ; car en dépit de cette doctrine des ce degrés de

réalité » par laquelle on échappe au panthéisme vulgaire, il ne



l48 PHILIPPE DAULTE

nous paraît pas que la sainteté divine soit suffisamment
sauvegardée. On nous dit que tout manifeste Dieu, mais pas d'une
manière égale. L'aveu est important à noter ; il ne nous satisfait

pas complètement toutefois. N'y a-t-il pas des faits qui ne
révèlent Dieu à aucun titre, qui apparaissent comme l'absolue
négation de sa volonté

Le monde actuel, loin d'attester l'existence d'un seul Principe
inégalement manifesté dans les faits, suggère plutôt l'idée d'un
duel entre deux Puissances contraires, quoique non égales.
Telle est du moins l'intuition chrétienne, l'intuition de Jésus

qui, tout en saluant l'intervention et la présence de son Père
dans la nature comme dans l'humanité, discernait cependant à

chaque pas les traces d'une Force adverse et comptait pour la
vaincre sur l'établissement d'un Règne de Dieu à venir qui
mettra un terme au conflit du bien et du mal en assurant le
triomphe absolu de celui-ci et en instaurant un ordre de choses

éternel et parfait.
Malgré tout ce qu'il doit au christianisme et malgré la satisfaction

qu'il donne à plusieurs des besoins essentiels de la piété,
le Dieu de M. Pringle-Pattison demeure trop un Dieu « des

philosophes » ; il ne s'identifie pas complètement avec le ee Dieu
de Jésus-Christ », dont la découverte personnelle mettait l'âme
de Pascal en feu et lui arrachait ce cri d'allégresse : ee Joie,
joie, joie, pleurs de joie ».

Ph. Daulte.


	Études sur la théologie contemporaine : Pringle-Pattison "the idea of god"

