Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 47

Artikel: Etudes sur la théologie contemporaine : Pringle-Pattison "the idea of
god"

Autor: Daulte, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380063

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES SUR LA THEOLOGIE CONTEMPORAINE

PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » (x)

Le nom du penseur écossais auquel les pages qui suivent sont
consacrées n'a guére franchi la Manche. Il est inconnu du grand
public de langue francaise. On l'ignore presque dans nos cercles
savants. Pourtant M. Pringle-Pattison jouit d'une haute réputa-
tion dans les pays anglo-saxons. Ses ouvrages y sont lus, com-
mentés et discutés; ils y ont pesé et pésent encore dans la
balance philosophique, d’'un poids moins lourd que ceux d'un
William James, ou d'un F. H. Bradley, mais point méprisable
pour autant.

Ils ont eu aussi leur retentissement parmi les théologiens
puisque, récemment, en octobre 1920, on voyait leur auteur
adresser un discours présidentiel a la société de théologie d’Edim-
bourg, sur ce théme : The Duly of Candour in Religious Tea-
ching (2) qui, & c6té d'une vivante sympathie pour le christia-
nisme et I'Eglise, dénote une connaissance précise des résultats
généraux de la critique et de I'éxégése modernes ainsi que des
grands problémes dogmatiques. Si jajoute que l'ceuvre de
M. Pringle-Pattison, de par sa nature méme, est bien faite pour
initier le lecteur aux principaux courants de la pensée anglaise

(1) The Idea of God in the Light of Recent Philosophy. The Gifford
Lectures, delivered in the University of Aberdeen in the years 1912 and
1913. Oxford University Press, 20d Edit., 1920.

(2) Hodder and Stoughton, London, 1921.



124 PHILIPPE DAULTE

contemporaine, la raison d’étre de cette étude ne sera-t-elle pas
suffisamment justifiée ?

M. Pringle-Pattison — de son nom complet A. Seth Pringle-
Pattison — a débuté dans le professorat a St-Andrews, mais
la plus grande partie de son activité académique s’est déployée
a4 Edimbourg, dans I'université méme ou il avait fait ses études.
En 1891, il était appelé a succéder a Campbell Fraser, son
maitre, I'éditeur bien connu de Hume et de Berkeley ; il devait
garder jusqu'en 1918 cette chaire de logique et de métaphysique
que des philosophes de marque, tels que Hamilton, ont illustrée.

A coté de ses cours dont le succés fut grand — m’a-t-on
assuré — M. Pringle-Pattison a produit une ceuvre importante.
Elle comprend, en premier lieu, des travaux d’histoire et de
critique philosophiques qui se font remarquer par une clarté d’ex-
position et une vigueur de pensée admirables. Aprés un livre sur
la philosophie écossaise (1) et un ouvrage sur Hegel et ses disci-
ples tant anglais qu’allemands (2), mentionnons deux volumes
d’Essais (3) ot 'on trouve des études sur un grand nombre des
penseurs modernes : Lotze, J. A. Balfour, F. H. Bradley, James,
Martineau, Mac-Taggart, etc. En outre M. Pringle-Pattison a
collaboré a plusieurs revues, par exemple au Hibbert Journal,
au Contemporary Review, au Mind, ou I'on voit de multiples et
suggestifs articles signés de son nom.

De ces livres et de ces essais se dégagent déja les principaux
traits d'une philosophie qui se présente & nous de profil en
quelque sorte ou par fragments séparés. Notre auteur n’en est
pas resté la toutefois. Dans son avant-dernier grand ouvrage (4)
il a tenu a exposer ses idées fondamentales sous une forme
systématique.

L’occasion de cet effort de construction fut fourni & M. Pringle-
Pattison par le sénat de I'université d’Aberdeen qui I'appela a

(1) Scottish Philosophy, William Blackwood, Edinburgh & London,

(2) Hegelianism and Personality, ibid.

(3) Man’s Place in the Cosmos et The Philosophical Radicals, ibid.

(4) The Idea of God. — Depuis lors M. Pringle-Pattison a publié¢ The
Idea of Immortality. Clarendon Press, 1922.



PRINGLE-PATTISON ! « THE IDEA OF GOD » 125

donner les Gifford Lectures de 1912 et de 1913. Relevons, en
passant, 'importance de cette fondation de lord Gifford qui met,
chaque année, a la disposition d’une des universités d’Ecosse
une bourse pour ouvrir un cours sur l'idée de Dieu, considérée
du point de vue de la théologie naturelle. Cette institution a
droit 4 la reconnaissance de tous ceux qui s'intéressent & la
philosophie religieuse puisqu’elle a contribué a stimuler 'intérét
pour le probléme de Dieu, envisagé dans sa plus grande géné-
ralité, et a amené plusieurs penseurs a dire leur mot sur les
ultimes questions de I'univers.

M. Pringle-Pattison a remanié ses Gifford Lectures et les a
publiées en 1917. Elles ont rencontré un accueil favorable
puisqu’en 1920 une neuvelle édition en était donnée. Dans cette
Idée de Dieu dont le but est pourtant nettement spéculatif,
une large place est faite 4 I'examen des doctrines contempo-
raines. Lors méme qu’il fait ceuvre de métaphysicien, M. Pringle-
Pattison demeure critique et historien de la philosophie. C'est
en accord ou en opposition avec les idées d’autrui qu’il déve-
loppe les siennes propres. Cette méthode, si elle ne facilite pas
toujours la tache du lecteur, donne a I'exposé quelque chose de
vivant et d’actuel. Avec notre auteur on ne chemine pas dans
une vallée étroite et retirée ; on marche sur des crétes d'ou le
regard commande, a chaque instant, plusieurs avenues et jouit
de vastes horizons.

Penseur pénétrant, M. Pringle-Pattison est en méme temps
un lettré. Les citations, empruntées & la littérature allemande
ou frangaise aussi bien qu'a la littérature anglaise, sont fré-
quentes sous sa plume. Il a une prédilection pour les poetes, et
il leur laisse souvent la parole, estimant avec Wordsworth que
la poésie est « 'dme de toute connaissance » (1). Il est également
familier avec la Bible dont il tire, & mainte reprise, un trait ou
une déclaration pour illustrer sa propre pensée. Sa langue,
d’'une belle venue et de beaucoup d’agrément, « le place au
niveau littéraire des meilleurs écrivains philosophiques », a ce
que m’écrit le professeur W. P. Paterson d’Edimbourg, au juge-
ment de qui je suis heureux de pouvoir me référer.

Cependant, malgré ces qualités d’exposition si brillantes et si

(1) The Idea of God, p. vi1.



126 PHILIPPE DAULTE

solides a la fois, la pensée de M. Pringle-Pattison ne se laisse
pas toujours aisément analyser. Elle est trop souple, trop nuan-
cée, trop équilibrée (balanced) — comme le faisait remarquer
M. Bosanquet (1) — pour qu'on en puisse esquisser la silhouette
de quelques rapides coups de crayon. A cété de parties qui
sont en saillie et dans une pleine lumiére, il en est d’autres qui
s’estompent dans le clair-obscur des spéculations les plus sub-
tiles.

Pour pénétrer dans cette pensée — plus que dans d’autres
peut-étre — il est nécessaire de savoir quelque chose de ses
antécédents et du milieu dans lequel elle s’est élaborée. M. Phi-
lippe Bridel le relevait naguére : « Le public de langue francaise
est en général renseigné d'une maniere tres insuffisante ou, pour
parler plus exactement, trés partiale, en ce qui concerne la
philosophie anglaise contemporaine » (2). Sur le continent I'on ne
connait guére que les noms de Stuart Mill, de Darwin et de Her-
‘bert Spencer. Pourtant ces auteurs sont loin d’avoir occupé toute
I'aréne philosophique & la fin du siécle dernier. Dés 1860 des
courants d’idées radicalement opposés aux leurs, commencérent
a se dessiner dans la pensée anglaise. Le naturalisme, a la
mode, fut comme submergé, en tout cas refoulé par une puis-
sante vague d’idéalisme venue d’Allemagne et qui déferla sur
toute la Grande-Bretagne.

Jusqu’alors le grand mouvement critique et métaphysique qui
se rattache aux noms de Kant, Fichte, Schelling et Hegel était
demeuré peu connu et surtout méconnu en Angleterre et en
Ecosse. N’entendait-on pas, en 1855, Samuel Bailey, dans ses
Lettres sur la philosophie de Uesprit humain, parler de Kant
en ces termes (3): « Il n'y a pas lieu d’éprouver le moindre
étonnement & entendre déclarer par des hommes d'une intelli-
gence éminente que, aprés des années d'étude, ils n’avaient pas
réussi & tirer une seule idée claire des spéculations de Kant.
C'est plutét de les y voir réussir que j'aurais été surpris. »

La publication du Secret de Hegel de Hutchison Stirling
commenca de tirer les penseurs insulaires de leur ignorance.

(1) Compte-rendu de The Idea of God, Mind, octobre 1917.

(2) La philosophie de Green, Revue de théologie et de philosophie,
novembre 1900.

(3) Cité par William James dans La philosophie de Uexpérience, p. 3.



PRINGLE-PATTISON I « THE IDEA OF GOD » 127

Aprés lui, William Wallace a Oxford et Edward Caird a
Glasgow, s’appliquérent & vulgariser la philosophie allemande
dans leur pays. Mais ce fut & T. H. Green qu'incomba I’hon-
neur de prendre la direction du mouvement et de lui assurer la
victoire. Sa fameuse Introduetion ¢ Hume (1874) devint le mani-
feste du nouvel idéalisme anglais. Depuis lors I'on vit refleurir
en Grande-Bretagne les philosophies de ’Absolu qui, au dire des
empiristes, semblaient définitivement enterrées. Il n’est pas sans
intérét de constater que la tradition hégélienne, si prédominante
autrefois en Allemagne et en Europe, mais aujourd’hui reléguée
dans I'ombre, — & tel point que dans nos milieux intellectuels
on ne parle guére de la Phénoménologie de Uesprit que comme
d'une aberration de génie, — s’est perpétuée sur les bords de
la Tamise ou du Forth et y demeure un principe de vie.

Cette tendance rationaliste, moniste, absolutiste n’est touie-
fois pas la seule a se faire jour dans la pensée anglaise. Depuis
une vingtaine d’années elle se heurte &4 une tendance rivale dont
le succés, tres rapide, a été assuré par des penseurs et des écri-
vains de grand talent : je veux parler du pragmatisme, appelé
aussi, suivant que l'on insiste sur 'un ou lautre aspect de la
doctrine, humanisme ou pluralisme. On sait avec quelle vigueur
et quel brio les William James, les John Dewey, les Schiller,
pour ne citer que les protagonistes du mouvement, ont attaqué
les positions de l'intellectualisme moniste.

La lutte n'est pas terminée. Aucun des partis adverses n'a
déposé les armes. Le duel continue, plus animé que jamais et,
dans la chaleur du combat, I'on voit chaque camp se retrancher
plus obstinément sur son terrain. Le principal point en litige
parait étre le probléme de la nature de la réalité. Celle-ci est-
elle une dans son essence ou multiple ? Le monde forme-t-il un
tout cohérent et fermé dont une intelligence parfaite pourrait
embrasser le systéme ou bien est-il trop inachevé, trop fluide,
composé de trop de forces indépendantes pour qu’il soit possi-
ble, méme a un esprit infini, d’en opérer la synthése ? En un
mot faut-il poser I'unité 4 la racine des choses, quitte a expli-
quer tant bien que mal, voire a traiter d’apparences subjectives
et illusoires, les réalités finies et les existences individuelles, ou
bien faut-il résolument partir d’éléments et d’étres distincts,
quitte & les voir s’harmoniser peu a peu et aboutir finalement &



128 PHILIPPE DAULTE

une unité qui serait le terme et non le principe de I'évolution
universelle ? Voila ce qu'il s’agit de déterminer. Et la question,
quoique d’aucuns en puissent penser, ne se réduit pas & une
vaine dispute de mots, a des arguties de logique abstraite. Elle
englobe quelques-uns des problémes les plus graves et les plus
essentiels puisqu’il n'y va de rien de moins que de la liberté
humaine, de la réalité de l'individu, de la toute-puissance de
Dieu, de lintelligibilité du monde, de lissue finale de Ihis-
toire.

Le professeur Henry Jones caractérisait, peu avant la guerre,
la controverse entre pluralistes et monistes en ces termes : « La
diversité des choses, I'indéterminisme des événements, la contin-
gence qui se déploie au coeur méme de la réalité et qui infirme
la notion de I'Absolu n'ont jamais été mis plus vigoureusement
en relief; et de l'autre coété l'universalité de la loi, la rigou-
reuse liaison de la nécessité.... le caractére éphémére du parti-
culier, la suprématie de I'universel, I'unité cosmique sont
maintenus avec non moins de ténacité » (1). L'opposition de
ces deux tendances s’est surtout accusée a lI'égard du pro-
bléme de Dieu. Parmi les penseurs contemporains, les uns,
comme Josiah Royce, Bradley, Bosanquet, s’évertuent 4 défendre
I'idée d’'un Absolu qui engloutit dans son sein les étres indivi-
duels, d’'une Réalité infinie dans laquelle se résorbent toutes les
apparences phénoménales ; les autres, comme Schiller, Howin-
son, Mac Taggart, s’efforcent de populariser la conception dun
Dieu fini, dont les limitations laissent toute place a l'existence
et au jeu d’activités individuelles, mais qui, dépouillé de son
absoluité et de sa toute-puissance, n'est, au milieu des étres
conscients qui peuplent I'univers, qu'un primus inter pares.

M. Pringle-Pattison. se rattache plutét a la premiére tendance.
Si l'influence de Kant est manifeste dans son ceuvre, celle de
Hegel parait plus grande encore. Ne faisait-il pas, en 1903, un
grave grief a4 Martineau d’avoir manqué de sympathie pour
I'illustre métaphysicien wurtembergeois et ne déclarait-il pas
que l'on trouve chez celui-ci une si riche nourriture que l'on ne
peut, sans un appauvrissement intellectuel que rien ne saurait

(1) Compte-rendu du livre de B. Bosanquet, The Principle of Individua-
lity and Value, Hibbert Journal, juillet 1912.



PRINGLE-PATTISON ! « THE IDEA OF GOD » 129

compenser, demeurer complétement en dehors de sa ligne de
pensée (1). M. Pringle-Paitison est exirémement opposé aux
théories finitistes de Dieu, comme nous le verrons, il ne refuse-
rait pas, je crois, d’étre appelé « absolutiste », et pourtant il ne
s’abandonne pas sans résistance au courant moniste. Dés ses
premiers écrits, il a formulé quelques-unes des objections les
plus décisives que soulévent les théses de I'école hégélienne
anglaise et, plus récemment, il a rompu plusieurs lances en
faveur de la réalité des individus, singuliérement menacée par
la spéculation de MM. Bradley et Bosanquet. L'on est donc en
droit de considérer la philosophie de M. Pringle-Pattison comme
un effort de conciliation entre la tendance moniste et la tendance
pluraliste.

Aprés cette bréve introduction, nous pouvons aborder 1'étude
de I'ldée de Dieu.

Pendant longtemps la théologie dite naturelle n’a guére con-
sisté qu'en des commentaires plus ou moins originaux sur les
preuves de l'existence de Dieu, forgées par Augustin, Anselme,
Descartes et les philosophes du début du xvine siécle. Qu'on ne
s’attende pas a trouver une nouvelle dissertation sur ces vieux
themes dans I'ouvrage du penseur écossais. I’examen des preu-
ves classiques de l'existence de Dieu n’y occupe qu'une place
infime et encore le sujet n’est-il abordé qu'incidemment, en deux
ou trois endroits différents. Cela ne signifie pas que M. Pringle-
Pattison condamne la spéculation ou refuse 4 la raison le droit
d’intervenir dans 1’élaboration de l'idée de Dieu. Rien n’est plus
coniraire a ses habitudes d’esprit, rien ne lui paralt plus dange-
reux que cette apologétique qui cherche a asseoir la foi reli-
gieuse sur le scepticisme et qui, aprés avoir détruit la confiance
de 'homme dans sa raison, lui indique comme seule échappa-
toire au doute universel l'aveugle soumission & une autorité
extérieure ou l'instinctif abandon & un élan de 'dme irraisonné.

M. Pringle-Pattison croit 4 la valeur et a la puissance de
Iintelligence humaine. Il entend justifier rationnellement l'idée

(1) Martineau’s Philosophy, Hibbert Journal, avril 1go3.



130 PHILIPPE DAULTE

de Dieu. S’il ne suit pas la voie des démonstrations -classi-
ques, c’est qu’elle lui parait trop extérieure, trop précaire aussi.
On n’étreint pas I'Infini dans un syllogisme, on ne prouve pas
Dieu comme un théoréme de mathématique. La vraie méthode
consiste & embrasser la réalit¢é dans son ensemble ou — pour
mieux dire — & analyser 'expérience humaine pour voir si elle
n'implique pas l'existence d'un Absolu et si elle ne peut pas
nous fournir, sur la nature de celui-ci, des lumiéres, sinon com-
plétes, du moins suffisantes.

Mais dans quelle sphére de la réalité faut-il prendre son
point d’appui ? A quel aspect de I'expérience faut-il donner la
priorité ? Les philosophes se séparent sur cette question qui est
comme l'un des grands carrefours de la pensée. Les uns — et
c’est le cas de Hume, tout particuliérement — ne prétent atten-
tion qu'au monde extérieur et, dans leur effort pour définir le
principe des choses, écartent délibérément la considération des
données morales, religieuses, esthétiques de 'expérience humaine.
Quoi d’étonnant deés lors a ce que l'idée de Dieu a laquelle ils
aboutissent — si tant est méme qu’ils y aboutissent — soit
singuliérement péle et décharnée ? Tout ce que l'auteur des
Dialogues sur la religion naturelle, par exemple, se croyait en
mesure d’affirmer sur Dieu se réduisait a ceci: « La cause ou
les causes de l'ordre qui régne dans 'univers présente probable-
ment quelque lointaine analogie avec l'intelligence humaine » (1).

Les autres, au nombre desquels Kant se place au premier
rang, prennent leur point de départ et leur base dans leurs
expériences spirituelles. L’auteur des Critigues a eu le tort de
relever trop exclusivement les réalités morales. Il faut élargir
son concept de valeur pour que le Vrai et le Beau y puissent
tenir a cé6té, ou, si I'on veut, un peu au-dessous du Bien; mais
sa profonde intuition demeure. L’idéalisme moderne n’a pas
d’autre fondement que 'idée kantienne d’une valeur intrinséque
absolue.

En somme tout le probléme du théisme revient a ceci. Quel
rapport y a-t-il entre nos expériences les plus profondes et la
Réalité absolue ? Est-ce que le fond des choses ressemble a ce

(1) David Hume, Essays and Treatises on Sevceral Subjects, a new Edi-
tion, London 1788, t. II, p. 538.



PRINGLE-PATTISON . « THE IDEA OF GOD » 131

que nous jugeons le plus grand et le meilleur, ou bien ces
critéres-la ne sont-ils que des « provincialismes humains » (1)
complétementinapplicables a I'univers ? La réponse de M. Pringle-
Pattison & cette question est d'une netteté qui ne laisse rien a
désirer. Dans ses premiers ouvrages comme dans son Idée de
Dien il a toujours affirmé que nous devons interpréter le monde
d’aprés les catégories les plus essentielles et les plus hautes de
notre esprit.

Justement comprise, la thése antique mofvtwy yprpdtwy pétpov
cvfpwrnoc exprime une vérité fondamentale. S'il est un anthropo-
centrisme vulgaire et ridicule, il en est un autre dont la philo-
sophie ne saurait se départir sans signer son arrét de mort.
« Dans son aspect matériel, écrit M. Pringle-Pattison (2), 'homme
n’est qu'un atome ou un point dans l'ensemble des choses, et
nous sourions lorsque nous entendons Cicéron parler de 1'édile
céleste qui, la nuit, allome les lumiéres du ciel pour notre agré-
ment et notre commodité personnelle. Mais la conception coper-
nicienne de l'univers est poussée trop loin lorsque nous sommes
invités, par respect pour elle, 2 nous effacer devant les immen-
sités de la nature extérieure... Toutes choses sont relatives a
Fhomme, en tant qu’étre rationnel. C'est vers lui que tend la
création, c’est pour lui que toutes choses sont faites. » Cet
« humanisme » est un des aspects capitaux de la philosophie de
M. Pringle-Pattison et un de ceux qui en assure la valeur
durable.

Mais comment défendre ce point de vue contre les attaques
du naturalisme évolutioniste qui se définit par son propos
constant et avoué de ramener le supérienr a l'inférieur, d’expli-
quer le spirituel par le matériel, de réduire la conscience et la
moralité au rang d’épiphénoménes ? Comment assurer la « con-
servation des valeurs » en face de la philosophie soi-disant
scientifique qui prétend tout ramener & un jeu de forces méca-
niques ? Le dualisme de la connaissance et de la croyance, cher
aux philosophes kantiens et néo-kantiens, nous offre-t-il une posi-
tion inexpugnable ? Les Lange, Vaihinger, Lotze, Ritschl étaient-
ils bien inspirés en renonc¢ant a défendre la valeur sur le terrain

(1) The Idea of God, p. fo.
(2) Man’s Place in the Cosmos, p. 4a.



132 PHILIPPE DAULTE

de la raison pour engager la lutte sur celui du sentiment, de la
foi, des convictions subjectives ?

M. Pringle-Pattison ne le pense pas. « Une maison divisée
contre elle-méme, dit-il, ne peut subsister, et si la valeur est
mise en opposition avec la raison, elle doit inévitablement appa-
raitre comme un jugement subjectif et arbitraire. » (1) Les juge-
ments de valeur, quoique distincts des jugements d’existence,
n’en ont pas moins une base rationnelle. Ils ne se réduisent pas
a une simple préférence de la sensibilité, & un caprice indivi-
duel, & une décision arbitraire, ils ont un caractére de nécessité
et d’universalité qui prouve qu’ils ont leur fondement dans la
raison, celle-ci ne pouvant étre identifiée avec l'entendement
logique. Par conséquent il ne suffit pas de poser les valeurs
comme « des suprémes décisions de I'ame » ; il faut les justifier
théoriquement et pour cela les intégrer dans un systéme cohé-
rent de la réalité, les faire rentrer dans une conception du
monde ou elles aient leur place et leur garantie.

Le naturalisme se donne pour l'interprétation objective de la
réalité, il prétend n’étre autre chose qu'une généralisation des
données scientifiques les plus avérées ; la premiére tiche de la
philosophie idéaliste ou humaniste consiste a4 montrer qu’il
« substantialise une partie qui n'existe que comme élément
d’un tout plus large » (2) et qu’il repose sur une fausse inter-
prétation des théories scientifiques sur lesquelles il s’appuie.

De la critique suggestive et — nous apparait-il — victorieuse
que M. Pringle-Pattison fait du naturalismne, ne retenons que
les traits suivants : Les questions de valeur sont distinctes des
questions d'origine ; le prix d'un ordre de phénoménes ne
dépend pas de la place qu’il occupe dans le cours de V'évolu-
tion, mais de ses qualités intrinséques. Peu importe que chrono-
logiquement le conscient émerge de linconscient, que la vie
organisée succede a la vie organique, il n'y en a pas moins la
deux séries de faits distincts que seul un naturalisme vulgaire
peut identifier en les ramenant 4 un type unique.

Sans doute il ne faut pas expliquer ces passages d'un ordre
inférieur 4 un ordre supérieur & coups d’interventions miracu-

(1) The Idea of God, p. 65.
(2) Ibid., p. 65.



PRINGLE-PATTISON . « THE IDEA OF GOD » 133

leuses et de créations spéciales — ce qui aurait pour effet de
détruire toute continuité dans la nature et de rendre impossible
une conception rationnelle de 'univers. Il s’agit de s’élever au
point de vue que notre auteur appelle le « naturalisme supé-
rieur » (higher naturalism) (1). Celui-ci distingue dans la réalité
des plans irréductibles I'un 4 I'autre, mais il n’en considére pas
moins tout le cours de I’évolution, y compris les sauts et les
crises que l'on y constate, comme la manifestation d’une seule
puissance et, par conséquent, par deld les distinctions tracées,
rétablit une unité sous-jacente. En un mot, I'histoire cosmique
présente deux aspects inséparables : « continuité de développe-
ment et apparition de différences réelles » (2).

Ces principes — on le comprend sans peine — sont de nature
a éclairer d'un jour tout spécial la place de 'homme dans le
monde. Avec les kantiens et les spiritualistes de toutes tendan-
ces, M. Pringle-Pattison accentue fortement la distinction quali-
tative qui sépare la nature inconsciente de la nature humaine,
mais sa doctrine générale lui permet de jeter un pont entre elles
et de rétablir des communications qui théoriquement, tout au
moins, ont été souvent rompues, Il peut donc affirmer que
« 'homme fait partie organique du monde» (man is organic to
the world ) (3), autrement dit que ’'homme est le point d’aboutisse-
ment de la nature, le foyer en qui et par qui celle-ci s’éclaire,
prend conscience d’elle-méme et trouve sa fin. Nous touchons
ici un des points capitaux de la philosophie de M. Pringle-
Pattison — peut-étre méme faudrait-il dire le pilier fondamental
de sa construction métaphysique.

Il est regrettable que cette thése, qui pourtant ne s’impose
pas a l'esprit avec le caractére d’évidence irrésistible des prin-
cipes logiques par exemple, soit plus affirmée que démontrée.
On voudrait savoir par quels arguments lauteur légitime son
intuition, d’autant plus que la formule qu’elle revét n’a pas toute
la précision désirable. M. Pringle-Pattison dit indifféremment
de I'homme qu’il est organe de la nature ou du monde. Or
comme, sous sa plume, les mots nature, monde, absolu, sont
presque synonymes et plus ou moins interchangeables, la for-

(1) Ibid., p. 209.
(2) Ibid., p. 103.
(3) Ibid., p. 111,



134 PHILIPPE DAULTE

mule peut signifier, suivant les cas, que 'homme est l'organe
de la nature extérieure, de l'univers dans son ensemble tant
moral que physique ou de Dieu — assertions qui ne s’excluent
pas nécessairement, mais qui ne se recouvrent cependant pas
entiéerement, du moins dans toute autre philosophie que le
monisme absolu.

En outre, n’est-il pas équivoque d’affirmer que I'homme est
« I'organe 4 travers lequel I'univers se contemple et jouit de
soi-méme » (1) 2 A parler ainsi ne frise-t-on pas le panthéisme
ou le naturalisme que l'on tient pourtant a répudier ? Car, dans
cette phrase, ou bien l'univers désigne 'absolu, Dieu autrement
dit, et alors celui-ci se voit réduit a l'état de substance ou
d’idéal impersonnel qui ne s’éleve & la conscience de soi que
dans 'homme, ce qui va a l'encontre de quelques-unes des
déclarations les plus formelles de notre philosophe ; ou bien
I'univers désigne ici le monde extérieur, la nature au sens res-
treint, scientifijue du mot, mais alors ne rabaisse-t-on pas
I'homme & une position subordonnée, ne risque-t-on pas d'en
faire un simple instrument des forces cosmiques inconscientes
et de lui ravir sa dignité morale, ce qui n’est pas moins en
contradiction avec les tendances les plus accusées du systéme ?

Quoi qu’il en soit de ce point délicat, constatons que lidée
de 'homme, organe de I'univers, forme la base de la théorie de
la connaissance de M. Pringle-Pattison. Elle lui offre une issue
au relativisme dans lequel la philosophie d’aujourd’hui est
comme enfermée.

« Il m’a toujours semblé, écrit-il, que quelques-unes des diffi-
cultés capitales de la pensée moderne procédent de cette habi-
tude inconsciente de considérer I'homme comme n’étant pas
lui-méme un citoyen du monde dans lequel il respire — mais,
comme étant, pour ainsi dire, un héte de passage (stranger
visitant), contemplant du dehors un univers indépendant. Autre-
ment pourquoi, par exemple, semblerait-il si difficile a 'homme
— oui, méme impossible, comme tant de philosophes voudraient
nous le persuader — de connaitre les choses telles qu’elles sont ? »(2)
Lorsque I'on a compris que le sujet et 'objet, le connaisseur et la

(1) Ibid., p. 211.
(a) Ivid., p. 111.



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » 135

chose connue ne sont pas extérieurs I'un a I'autre et comme sépa-
rés par une cloison étanche, mais constituent seulement « deux
éléments d’un fait unique » (1) le probléme épistémologique se
présente sous un tout autre aspect et ne semble plus impossible
a résoudre.

Ce point de vue — il importe de le relever — ne se confond
pas avec celui de Berkeley. Pour 'évéque de Cloyne le monde
extérieur n’était qu'un systéeme de perceptions, d’états de
conscience, d’idées entretenus et causés dans les esprits finis par
I'Esprit infini. La thése de M. Pringle-Pattison est que le monde
extérieur n’existe pas indépendamment de I'esprit, qu’'il ne prend
sa signification et sa valeur que dans I'esprit, mais qu’il existe
autrement et plus réellement qu’a titre de simple création de
I'esprit. Et ce n’est pas la une accommodation inconsciente aux
préjugés du sens commun ; c’est une opinion mirie et raisonnée.
A M. Hastings Rashdall qui I'accusait d’étre un idéaliste incon-
séquent, M. Pringle-Pattison a répondu que si « les choses exis-
tent pour l'esprit », elles ne sont cependant pas « une forme
d’expérience consciente », « rien n’étant [d’aprés lui] plus erroné
au point de vue épistémologique que cette identification de la
connaissance ou expérience du connaisseur avec la réalité de
I'objet qu’il connait » (2).

M. Pringle-Pattison aboutit donc & une espéce de réalisme,
aussi éloigné du criticisme de Kant que du réalisme naif du
sens commun qui se représente le sujet et I'objet comme radi-
calement séparés et voit dans la connaissance une simple
copie de la réalité. Notre organisme est l'intermédiaire par
lequel nous entrons en contact avec le réel, et, bien loin de
mettre un voile entre celui-ci et nous, il nous y relie. Sans
doute notre connaissance est le résultat d'un processus plus ou
moins compliqué, mais sa valeur n'en est pas nécessairement
infirmée. « Parce que, pour étre connues, les choses doivent
apparaitre au sujet connaissant, il n’en résulte sirement pas.
comme Kant semble le supposer naivement, qu’elles apparais-
sent comme elles ne sont pas. » (3)

La réalité se manifeste donc dans les apparences et c'est

(1) Ibid., p. 115.
(2) The Idea of God : A Reply to some Criticisms, Mind, janvier 1919.
(3) The Idea of God, p. 131.



136 PHILIPPE DAULTE

dans celles-ci qu’il nous faut la saisir, renongant une bonne fois
a4 la chimérique et contradictoire recherche d’'un mystérieux
nouméne qui, séparé du phénoméne, n’est qu’abstraction et
néant. Les qualités secondes — M. Pringle-Pattison ne craint
méme pas de l'affirmer en opposition a la plupart des philo-
sophes modernes — ne sont pas de simples modifications inté-
rieures, des états de conscience purement subjectifs. Elles nous
révélent la nature de la réalité. Seulement il faut reconnaitre
— et c’est ici la part de vérité du relativisme -— que notre
connaissance du monde extérieur est relative a la perfection de
notre systéme nerveux et & la délicatesse de notre sensibilité.

On a reproché a cette théorie de la connaissance de flotter
entre l'idéalisme et le réalisme sans parvenir & les concilier
d’une maniére vraiment satisfaisante. Il faut 'avouer, le repro-
che n'est pas dénué de fondement. Cette théorie, si spécieuse
qu’elle soit et quelque part de vérité qu'elle releve, ne laisse
pas une impression parfaitement nette. D’une part on maintient,
contre Kant, la possibilité d’'une connaissance adéquate, absolue
de la réalité. Et d’autre part on nous avertit que la connais-
sance n'est pas une copie, une reproduction des choses, on nous
dit qu’elle est « une expérience de I'ame » (1) et qu’elle a pour
principale fonction de «servir d’instrument a notre activité
pratique ou d’éveiller notre sens de la beauté » (2). Mais alors
que reste-t-il de I'affirmation que les choses nous apparaissent
telles qu’elles sont ? On ne le voit pas trés bien.

Peut-étre pourrait-on interpréter la pensée de M. Pringle-
Pattison de la maniére suivante : La connaissance n’est pas la
simple reproduction des choses et pourtant elle atteint la vraie
nature des choses parce que celles-ci n’existent qu’en relation
avec l'esprit, pour étre saisies et appréciées par lui et ne réali-
sent leur essence qu'en tant qu’elles sont connues.

Cette grande idée de 'homme-organe de I'univers est appelée
a jouer un role décisif non pas seulement en matiére de théorie
de la connaissance, mais encore dans la détermination du prin-
cipe des choses. Elle permet d’éviter deux erreurs, ou, si I'on
veut, deux solutions incomplétes : la religion de 'humanité et

(1) Ibid., p. 113.
(2) Ibid., p. 114.



PRINGLE-PATTISON ! « THE IDEA OF GOD » 137

I'agnosticisme qui apparaissent comme les issues fatales du dua-
lisme kantien. Lorsque I'on a creusé un abime entre 'homme et la
nature, on est nécessairement acculé au dilemme suivant : ou
bien l'on met en relief '’humanité et on la divinise, mais l'on
n’obtient qu'un Dieu fini, imparfait, sans empire réel sur le monde,
donc douloureusement impotent ; ou bien I'on met la nature
au premier rang, et 'on s’éléve a la notion d'un Infini, d'un
Absolu, mais, comme 'on se refuse & lui appliquer aucune des
catégories humaines, I'on se condamne & adorer un Inconnaissa-
ble, un grand X mystérieux, ce qui ne vaut pas mieux.

Contre le positivisme M. Pringle-Pattison maintient Iexis-
tence de I’Absolu. Pour cela, il ne fait pas, & vrai dire, grands
frais d’argumentation. Il se contente en somme de cette affirma-
tion tranchante et quelque peu hautaine : « Il est impossible de
se débarrasser de la conception d’une natura rerum, que nous
I'appelions Nature, I’Absolu ou Dieu» (x). Il y a un Absolu;
c’est 13, pour notre philosophe, un axiome, une vérité qui va
en quelque sorte de soi et qu’il n’est pas nécessaire de démon-
trer. Le vrai probléme consiste a connaitre cet Absolu. On
remarquera combien cette position est analogue & celle que pre-
nait Charles Secrétan dans La philosophie de la liberté ou la
réalité de 1'Etre absolu est affirmée comme une intuition de
la raison et ou l'effort de la pensée porte sur la détermination
du principe des choses.

Cette maniére de poser le probléme de Dieu n’appartient
d’ailleurs pas seulement au siécle passé, elle est assez répandue
aujourd’hui, notamment en Angleterre. On la retrouve, par
exemple, dans les Foundations, ce récent manifeste de la théo-
logie libérale d’Oxford. L’auteur d'un des Essais qui composent
ce volume montre qu’il n'y a en somme pas d’athée au sens
absolu de ce terme. Tout homme qui réfléchit et qui a quelque
culture est bien obligé d’admettre, sous une forme ou sous une
autre, l'existence d'un principe d’ordre et de cohérence grice
auquel le monde, malgré ses désharmonies, se présente a4 nous
comme un tout organisé, comme un C(Cosmos dont la science
découvre peu & peu les lois. Dans ce sens vague et tout général
chaque individu a son Dieu. Il ne s’agit que de savoir si ce

(1) Ibid., p. 155.



138 PHILIPPE DAULTE

principe universel peut étre connu et mis en relation assez
étroite avec nos aspirations et nos valeurs les plus hautes pour
mériter, sans abus de langage, le titre de Dieu.

L’agnosticisme nie la possibilité d'une semblable connaissance
du Fond des choses. Mais cette négation est aisément réfutée
du point de vue auquel M. Pringle-Pattison se place. La réalité
se manifestant dans les apparences et 'homme étant organique-
ment lié a l'univers, il en résulte que nos expériences spiri-
tuelles les plus caractéristiques, comme d’ailleurs I'ensemble des
phénomeénes, nous révélent la nature de I’Absolu et que tout
progrés dans la connaissance, dans la moralité ou dans I'intui-
tion du beau nous fait pénétrer un peu plus loin dans les pro-
fondeurs de I'Etre divin.

Jusqu’ici M. Pringle-Pattison a justifié 'idée de Dieu plutét
qu’il ne I'a déterminée. Il s’agit pour lui maintenant de s’appliquer
a cette deuxiéme tdche, en examinant les différents problémes
que souléve cette conception de Dieu, immanent au monde et &
I'humanité.

La premiére difficulté qui se présente a l'esprit est la sui-
vante : En affirmant que I'ultime Réalité se manifeste positive-
ment dans les apparences, n’aboutit-on pas a un panthéisme de
bas étage ? Si chaque événement, chaque aspect des choses,
chaque expérience individuelle ou collective, révéle au méme
titre et de la méme maniére la nature de I’Absolu ; si Dieu est
également présent aux stades les plus bas et les plus informes
de I'évolution qu'aux plus élevés et aux plus parfaits, s’il s’ex-
prime aussi bien dans la vie et 'activit¢é d’'un Néron ou d’un
César Borgia que dans celle d'un saint Jean ou d'un saint
Francois, en quoi une telle conception de l'univers se distingue-
t-elle du naturalisme le plus vulgaire ? Mettre Dieu partout
cela n’équivaut-il pas en définitive a 'exclure de tout ?

M. Pringle-Pattison n’a pas méconnu cette redoutable objec-
tion que tous les monistes et absolutistes voient se dresser
devant eux et il la surmonte, ou croit la surmonter, par cette
doctrine des « degrés de perfection ou de réalité » que l'on
trouve vaguement esquissée chez Spinoza, que M. Bradley a
fortement accentuée dans son livre Appearance and Reality
et qui peut se résumer en ces mots : « Bien que Dieu soit



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » 139

la cause immanente de toutes choses... cependant la nature
divine n'est pas également manifestée en chaque chose » (1).
Il est, en effet, une distinction capitale qui domine toute 'expé-
rience humaine et que 'on doit se garder d’effacer sous aucun
prétexte : celle de l'idéal et de l'actuel. Prise au sérieux, elle
offre un utile contrepoids & la doctrine de l'immanence et
permet de maintenir & c6té d’'elle une certaine transcendance,
concue non comme une inintelligible séparation ontologique de
Dieu et du monde, mais comme une distinction de qualité ou
de valeur.

Une seconde difficulté a laquelle se heurtent les philosophies
monistes est celle de savoir dans quels rapports se trouvent
I'Absolu et les individus finis. On se rappelle qu'une contro-
verse active s'est engagée sur ce point entre absolutistes et
pluralistes. L’un des représentants les plus considérables de la
premiére tendance, M. Bradley, s’est efforcé de prouver que
I'existence distincte de moi individuels n'est qu'une illusion due
a l'infirmité de nos facultés, tout spécialement de notre intelli-
gence qui ne peut saisir les objets qu'en les séparant; a l'en-
tendre, les apparences — c’est-a-dire les individus aussi bien
que les phénoménes particuliers — n’auraient pas plus de
consistance que de petites vagues fugitives & la surface de
I'océan, la seule vraie réalité étant I’Absolu.

M. Pringle-Pattison oppose une énergique résistance a de
semblables théses. Dés ses premiers ouvrages il a jalousement
défendu la réalité de lindividu contre les absorptions du
monisme. Sans doute un individu isolé, considéré comme un
tout en soi, est une abstraction. L’expérience nous présente
toujours le moi en relations intimes, organiques avec d’autres moi
et avec 'univers. Mais 'admission de cette solidarité sociale et
cosmique — remarquons combien nous nous rapprochons ici
encore des doctrines de Charles Secrétan — ne nous oblige pas
a refuser toute réalité substantielle aux étres finis. L’individua-
lité n’est pas une pure forme, elle ne se réduit pas a la conscience
de soi. « Les individus d'une espéce ne sont pas comparables & des
objets (articles) fabriqués par une machine, dont chacun semble
&tre une exacte reproduction des précédents. Ils sont formelle-

(1) The Idea of God, p. 221.



140 PHILIPPE DAULTE

ment distinets, parce qu’ils sont réellement différents » (1) —
comme l'avait bien vu Leibniz.

Et cette pluralité d’individus réels, de « centres de conscience »
— comme aime & dire la philosophie anglaise — est un fait
aussi bien du cété de I’Absolu que du nétre. « Nous ne sommes
pas seulement un point idéal (c’est-a-dire imaginaire) a travers
lequel les forces ou les idées de l'univers passent et se croi-
sent. » (2) Ou, comme le dit aussi M. Pringle-Pattison, nous ne
sommes pas simplement « des canaux a travers lesquels I’Absolu se
répand » (3). En vain en appelle-t-on & 'amour humain ou divin
dans lequel les étres, soi-disant, se fondent et perdent leur
individualité. L’exemple est malheureux car, comme le remar-
que notre auteur avec une pointe d’humour, ce n’est pas seule-
ment pour faire un marché qu’il faut étre deux, c’est aussi pour
aimer et étre aimé, pour adorer et étre adoré ? Que cette co-
existence d'étres individuels et libres avec I’Absolu soit un
mystére, c’est ce que M. Pringle-Pattison n’a garde de nier,
mais il n’y voit pas une raison suffisante pour rejeter le verdict
de I'expérience qui affirme simultanément la liberté des per-
sonnes morales et leur dépendance ontologique vis-a-vis de
Dieu.

Pour essayer d’exprimer le rapport qui unit Dieu au monde
extérieur et &4 I'’humanité, la pensée religieuse a recouru a I'idée
de création. Que vaut cette idée ? Dans sa forme populaire et
méme théologique, elle ne supporte pas l'examen, au dire de
notre auteur. La notion d'une création qui serait intervenue &
une date précise, a laquelle 'on pourrait remonter comme a
une cause située au bout d’une chaine d’antécédents et de
conséquents se heurte a d’inextricables contradietions et sur-
tout, séparant radicalement le monde de Dieu, elle rend inin-
telligible leur union organique. La seule maniére de garder
I'idée de création consiste a4 concevoir celle-ci comme un acte
éternel de Dieu qui se manifeste et — si I'on peut dire —
irradie perpétuellement sa vie propre dans le monde.

Dans I'expérience concréte, Dieu est toujours uni au monde
et rien n'est plus vain que de le vouloir connaitre en soi

(1) Ibid., p. 267.

(2) Ibid., p. 288.
(3) Ibid., p. 288.



PRINGLE-PATTISON : « THE IDEA OF GOD » I[;I

« Dieu devient une abstraction lorsqu’on le sépare de l'univers
dans lequel il se manifeste... Nous pouvons concevoir Dieu
comme une expérience dans laquelle I'univers est percu et saisi
comme un tout finalement harmonieux, et nous devons naturelle-
ment distinguer entre une telle expérience infinie et nos expé-
riences a nous, et celles d’autres personnes finies. Mais nous
n'avons pas le droit de les traiter isolément, pas plus celle-la
que celles-ci. » (1)

La causalité efficiente ne se concgoit pas appliquée a Dieu.
Dans la création, et tout spécialement dans la création d’esprits,
l'action divine apparait comme une manifestation. « La vie
divine, dira M. Pringle-Pattison, est essenliellement ce procés de
communication de soi. Ou, pour exprimer cela dans un langage
philosophique plus abstrait, I'infini dans et a travers le fini, le
fini dans et & travers l'infini — cette mutuelle implication
constitue le fait ultime de l'univers pour autant que nous le
connaissons. » (2)

Quoique notre penseur s’en défende, il semble bien que l'idée
de création se mue finalement chez lui en celle d’émanation.
Nous ne disons pas qu’il identifie purement et simplement Dieu
et le monde, ni méme qu’il les confonde. 11 cherche & maintenir
entre eux une distinction. Mais si celle-ci n’est pas plus nette,
ne serait-ce pas faute d’avoir suffisamment compris ou marqué
que cette distinction est essentiellement une distinction de
liberté ? « Création, écrivait Charles Secrétan (3), ce mot dési-
gne la contingence par opposition & la nécessité comme carac-
térisant le rapport entre Dieu et le monde. Il signifie que le
monde est quelque chose, quelque chose vis-a-vis de Dieu, un
étre qui limite réellement en quelque mesure l'étre de Dieun,
bien qu’il ne soit que par l'acte de Dieu. Nous nous savons
autorisé 4 dire cela, sans nous flatter de trés bien I'entendre. »
Cette intuition, en dépit de ses obscurités, ne contient-elle pas
une vérité profonde ?

Reste une grave question. Si Dieu se manifeste dans les appa-
rences, n'est-on pas amené 4 le concevoir comme un Etre dont
l'activité tend vers un but et se déploie dans le temps? A

(1) Ibid., p. 314.

(2) 1bid., p. 315.

(3) La civilisation el la croyance, 3¢ édit., p. 269.



142 PHILIPPE DAULTE

propos du premier point, M. Pringle-Pattison remarque que si
la téléologie, envisagée comme principe universel, a suscité tant
d’objections, c’est qu'elle a été souvent monopolisée par un
finalisme puéril qui rapportait tous les détails de la nature et
de son organisation aux besoins et & la commodité de 'homme ;
mais lorsque avec Kant, par exemple, on applique l'idée de fin
au tout considéré comme une unité systématique et intelligible,
elle parait inévitable. A moins d’en revenir a la Substance
impersonnelle de Spinoza et de rabaisser Dieu au-dessous de
nous-méme en lui déniant — comme faisait I'auteur de I Bthique
— Ulintelligence et la volonté, nous sommes bien obligés de
reconnaitre que les idées d’activité et de but sont indispensa-
bles a la définition de la nature divine.

Mais la notion d’activité iéléologique n’implique-t-elle pas
celle du temps ? Faut-il dés lors considérer Dieu comme engage
dans le courant de la succession ? En quel sens peut-il étre dit
éternel ? M. Pringle-Pattison remarque que I'on a pris le mot
éternité dans trois acceptions. Ce terme désigne une durée illi-
mitée ou bien un mode d’existence affranchi de tout caractére
temporel ou encore un mode d’existence qui comprend en soi le
temps tout en le transcendant en quelque maniére. Notre philo-
sophe rejette les deux premiéres acceptions : la premiére comme
entrainant d’insolubles contradictions logiques, et la seconde
comme vidant de toute signification et de toute valeur le monde
de notre expérience et de notre activité qui, manifestement, est
emprisonné dans les cadres du temps.

La seule conception possible de I'éternité est la troisiéme. Et
M. Pringle-Pattison cherche a nous expliquer ou, tout au moins,
a nous faire pressentir comment I’Absolu, sans étre engagé lui-
méme dans la succession temporelle, peut embrasser dans une
intuition immédiate les phénoménes qui se déroulent selon un
ordre chronologique, parce qu’il en pénétre parfaitement le sens
et l'unité organique. S’inspirant de M. Bergson, notre auteur
nous montre que cette connaissance tofa simul a un point
d’appui dans notre expérience. « Dans une grande tragédie,
chaque événement est une partie organique du tout; l'action
qui se déroule sur la scéne tire, a n'importe quel moment, sa
signification de tout ce qui s’est produit auparavant et nous y
pressentons les dénouements futurs qui sont déja fixés. Lorsque



PRINGLE-PATTISON I « THE IDEA OF GOD » 143

nous lisons ou voyons une piéce pour la premiére fois et que le
cours de l'action nous est inconnu, ce sens de la solidarité du
tout... va naturellement en croissant & mesure que nous avan-
cons et atteint son maximum d’intensité lorsque nous appro-
chons de la fin... Mais dans le cas d’'une tragédie grecque, dont
la base légendaire est familiére a tous les spectateurs... cette
perception de la signification du tout qui se développe dans les
incidents particuliers est présente au lecteur ou au spectateur
de la piéce dés le début. » (1) Le premier cas marque notre
situation a I'égard de l'avenir, tandis que le second nous pré-
sente I'analogie la plus rapprochée du mode sous lequel Dieu
percoit le temps.

Et maintenant, ayant examiné la réponse que M. Pringle-
Pattison fait & ces diverses questions, nous pouvons obtenir une
vue d’ensemble sur son idée de Dieu. Le pluralisme, si en
vogue pourtant dans les pays anglo-saxons, lui parait intenable.
Les doctrines d'un Mac Taggart, d’'un William James, et méme
d'un Hastings Rashdall qui nous présentent un Dieu fini, limité,
juxtaposé, pour ainsi dire, aux autres consciences, inférieures
sans doute, mais de méme nature, qui peuplent I'univers, décou-
ronnent Dieu des attributs que I'expérience religieuse aussi bien
que la spéculation lui ont toujours reconnus. On ne peut saine-
ment retuser I'absoluité 4 Dieu. Sans doute M. Pringle-Pattison
répudie le monisme qui nie la réalité métaphysique des indivi-
dus réduisant ceux-ci & I'état de simples canaux par ou se
répand I'’Absolu. Mais il ne s’ensuit pas que les consciences
finies et la Conscience supréme soient placées sur le méme plan
et demeurent réciproquement extérieures. D’une facon incom-
préhensible mais réelle, Dieu enveloppe les moi individuels
sans les annihiler, Il les pénétre sans les asservir ; substance
de leur étre, Il est la seule Réalité ou — comme le dit Marti-
neau — « 'ame de toutes les ames » (2). L'erreur radicale des
pluralistes consiste a prétendre que les consciences finies sont
distinctes de Dieu de la méme maniére qu’elles le sont entre
elles. « Considérer Dieu comme n’étant pas plus qu'un primus

(1) The Idea of God, p. 361.
(2) Cité par A. Seth Pringle-Pattison, Some Dogmas of Religion, Hibbert
Journal, octobre 1906,



144 PHILIPPE DAULTE

inter pares, c’est perdre contact & la fois avec la spéculation et
Ia religion. » (1)

Notons toutefois expressément — car certaines déclarations
pourraient nous suggérer l'idée contraire — que M. Pringle-
Pattison admet la personnalité de Dieu. « Nous appelons Dieu
personnel, dit-il, parce que dans la personnalité se révéle ce
que nous connaissons de plus élevé » (2), ce qui ne signifie pas
que I’Absolu réalise un mode d’existence spirituelle entiérement
identique au noétre. La facon dont la vie entiére du monde
vient se résumer dans '« expérience » de Dieu est nécessaire-
ment incompréhensible pour tout autre étre que lui.

Mais comment expliquer la présence du mal et de la souffrance
dans l'univers ? M. Pringle-Pattison rejette les théories de I'impo-
tence divine auxquelles il reproche leur dualisme et leur carac-
tére hédoniste. A vouloir interpréter la vie et le monde du seul
peint de vue de la sensibilité, en rapportant tous les événe-
ments & notre bonheur individuel comme & leur but supréme,
I'on se condamne, pense-t-il, & ne rien comprendre &4 l'ordre
des choses. Le mal, en tout cas la possibilité du mal, est
impliqué dans l'idée de personne morale, appelée & se conqué-
rir et a4 se déterminer elle-méme. Quant a la souffrance, elle se
légitime a titre de condition nécessaire du progrés ; elle est
Paliment méme de I'héroisme qui trouve dans les épreuves et
dans les contrariétés de la vie 'occasion de se manifester.

M. Pringle-Pattison reconnait que toutes les formes de souf-
france ne peuvent pas s’expliquer de cette maniére. Il avoue
franchement qu’il y a dans le monde des choses si atroces que
I'on ne parvient pas a les faire rentrer dans un plan de sagesse
et de bonté quel qu’il soit (3). Cependant, 'optimisme reprenant
le dessus aprés cet aveu, notre philosophe finit par déclarer
que ces choses méme, si irrationnelles et si incompréhensibles
qu’elles soient, se révelent en fin de compte comme utiles puis-
qu’'elles permettent 4 'homme de déployer une somme d’endu-
rance et de courage surhumains et a Dieu de faire éclater plus
magnifiquement sa puissance rédemptrice qui tire le bien du

(1) A Reply to some Criticisms.
(2) The Idea of God, p. 390.
(3) Il donne a ce fait ce nom de « contingence ».



PRINGLE-PATTISON ! « THE IDEA OF GOD » 145

mal et tourne en victoires les défaites les plus irrémédiables en
apparence.

M. Pringle-Pattison n’en reste pas au tychisme de William
James qui présente 'issue derniére de I'évolution comme indé-
terminée, le sort ultime du monde étant entre les mains de
I'homme auquel il appartient de le fixer. Cette conception parait
trop exclusivement éthique au penseur écossais. Les saints
n'ont jamais vu dans la vie une simple aventure & courir. « La
victoire pour laquelle la moralité combat est, pour la religion,
déja ou plutét éternellement remportée ; et c’est I'assurance de
cette victoire qui imprime 4 'homme le courage et la confiance
dans ses luttes individuelles. » (1) Est-ce a dire alors que, du
point de vue religieux, le But supréme soit déja atteint, les
combats et les efforts de 'humanité pour réaliser le souverain
Bien n’étant qu’illusion propre a des esprits finis ? Non. La
Consommation n’est pas un fait accompli, achevé dans le passé.
Mais elle ne doit pas non plus étre considérée comme un évé-
nement futur, localisé en un point précis de l'avenir. Elle
s’accomplit perpétuellement au travers des luttes et des efforts
de '’humanité, en qui s’opére le triomphe divin.

En définitive M. Pringle-Pattison estime que la conception
traditionnelle de Dieu qui, d’aprés lui, unit I'idée d'une puis-
sance arbitraire et despotique a celle du Penseur éternel d’Aris-
tote doit étre profondément transformée. Il faut abandonner
une fois pour toutes la notion d’'un Dieu transcendant, séparé
du monde, qui se complait dans une béatitude solitaire et dont
Iactivité essentielle consiste & se penser lui-méme. La doctrine
chrétienne de l'incarnation, que par malheur I'on a rarement
prise au sérieux, nous offre une idée de Dieu autrement plus
vraie et plus féconde. Au lieu du Dieu lointain et entermé en
lui-méme du pur monothéisme, elle nous présente un Dieu qui
s'unit intimement au monde et se donne perpétuellement a ses
créatures. M. Pringle-Pattison, d’ailleurs, n’en revient pas au
dogme orthodoxe de la Trinité, dans lequel il ne voit que la
grossiére matérialisation d'une idée profonde, a savoir I'habita-
tion spirituelle de Dieu dans I'’homme.

Le christianisme a révélé au monde l'infinie vertu et la valeur

(1) Ibid., p. 396.
10



146 PHILIPPE DAULTE

supréme de 'amour, de 'amour qui renonce & soi, qui se donne
et se sacrifie pour autrui. Or, ce qui constitue I'essence de la
vie humaine constituant aussi celle de la vie divine, Dieu doit
étre amour. S’il se communique perpétuellement aux étres qu'il
engendre, si, par un « procés » incessant, il irradie en quelque
sorte ses perfections dans l'univers, c’est qu’il aime. Sa toute-
puissance ne se confond pas avec 'autorité brutale d'un tyran,
elle est la souveraineté de l'amour qui éclaire les plus noires
ténébres et touche les cceurs les plus endurcis.

Et M. Pringle-Pattison de conclure : « Ainsi pour une méta-
physique qui s’est émancipée des catégories physiques, comme
pour la religion, la conception la plus élevée de Dieu n’est pas
celle du Créateur préexistant, mais celle de ’éternel Rédempteur
du monde. » (1)

L’idée de Dieu dont nous venons de donner une esquisse
sera jugée différemment suivant la position que l'on prend a
Pégard des grands problémes métaphysiques, mais nul ne
contestera, croyons-nous, quelle ne soit une ceuvre maitresse,
digne de retenir I'attention. Elle frappe surtout peut-étre par sa
richesse de substance. Non seulement, en effet, elle marque un
puissant effort de synthése, ce qui est plutét rare a notre épo-
que, mais encore elle dénote une largeur de vues, un sens des
données multiples de I'expérience, une clairvoyante sympathie
pour les aspects les plus divers de la réalité qui commandent
' I'admiration. On ne se tromperait guére, nous semble-t-il, en
voyant la principale originalité de cette philosophie dans la
tendance, trés hégélienne, a surmonter les grandes antinomies
de la pensée religieuse pour aboutir a une synthése supérieure
ou les contraires viennent se réunir et s’harmoniser.

On a pu s’en rendre compte, I'ldée de Dieu de M. Pringle-
Pattison cherche a retenir et a concilier ce qu’il y a de juste
dans l'absolutisme comme dans le pluralisme contemporain,
s'opposant, d’'une part, a sacrifier l'idée d'une Unité absolue
qui enveloppe ou, si I'on veut, relie les choses et les étres parti-

(x) Ibid., p. 41a.



PRINGLE-PATTISON ! « THE IDEA OF GOD » 147

culiers, formant de toutes les parties de l'univers un Cosmos
véritable ; et d’autre part, se refusant a engloutir les individus
dans le grand Tout dont ils ne seraient que des apparences
illusoires et inconsistantes.

En second lieu elle marque un effort intéressant pour unir,
par dela le dualisme des néo-kantiens et de Ritschl, le Dieu de
la nature et le Dieu de la conscience dans un méme concept ;
tentative qui parait opportune aujourd’hui et digne d’'une sérieuse
considération, tout spécialement dans notre coin de pays romand
ou notre tradition spirituelle, si profondément et si justemen
morale, risque parfois d’émousser notre sens des réalités exté-
rieures et de nous rendre trop insensibles a l’enthousiasme du
psalmiste s’écriant :

Les cieux racontent la gloire de Dieu
Et I'étendue manifeste I'ceuvre de ses mains.

Enfin elle maintient simultanément l'infinitude et la personna-
lité de Dieu, loin de voir dans ces attributs deux termes contra-
dictoires entre lesquels il faille nécessairement opter. Or, quoi
qu'en pensent les représentants du néo-criticisme, cette insis-
tance a relever le caractére moral et humain de Dieun sans le
dépouiller, pour autant, des attributs qui le distinguent de
nous, non pas seulement en quantité mais en qualité, nous
semble extrémement heureuse et significative.

Si toutefois 1'ldée de Dieu préte au reproche d’ambiguité
que M. Hastings Rashdall, par exemple, a formulé contre elie
avec une violence outrée, mais non sans quelque excuse, ne
serait-ce pas principalement & cause de son optimisme excessif
et a cause de son impuissance & marquer d'un trait plus ferme
la distinction que réclame la conscience religieuse entre le
monde et Dieu ? Dans sa réaction légitime contre le déisme,
M. Pringle-Pattison a été trop loin. S’il parle avec une chaleur
communicative de la vie de Dieu qui s’irradie perpétuellement
dans la nature et dans le monde des esprits, il n’a pas su rete-
nir, d'une main assez ferme, la part de vérité contenue dans
Iidée de la transcendance.

Cela I'a entrainé a estomper, dans son systéme, la perfection
morale de Dieu ; car en dépit de cette doctrine des « degrés de
réalité » par laquelle on échappe au panthéisme vulgaire, il ne



148 PHILIPPE DAULTE

nous parait pas que la sainteté divine soit suffisamment sauve-
gardée. On nous dit que tout manifeste Dieu, mais pas d'une
maniére égale. I’aveu est important &4 noter ; il ne nous satis-
fait pas complétement toutefois. N'y a-t-il pas des faits qui ne
révélent Dieu a aucun titre, qui apparaissent comme l'absolue
négation de sa volonté ?

Le monde actuel, loin d’attester l'existence d'un seul Principe
inégalement manifesté dans les faits, suggére plutét l'idée d'un
duel entre deux Puissances contraires, quoique non égales.
Telle est du moins l'intuition chrétienne, I'intuition de Jésus
qui, tout en saluant l'intervention et la présence de son Pére
dans la nature comme dans 'humanité, discernait cependant a
chaque pas les traces d’'une Force adverse et comptait pour la
vaincre sur l'établissement d’'un Régne de Dieu 4 venir qui
mettra un terme au conflit du bien et du mal en assurant le
triomphe absolu de celui-ci et en instaurant un ordre de choses
éternel et parfait.

Malgré tout ce qu’il doit au christianisme et malgré la satisfac-
tion qu’il donne & plusieurs des besoins essentiels de la piété,
le Dieu de M. Pringle-Pattison demeure trop un Dieu «des
philosophes » ; il ne s’identifie pas complétement avec le « Dien
de Jésus-Christ », dont la découverte personnelle mettait 1'dme
de Pascal en feu et lui arrachait ce cri d’allégresse : « Joie,
joie, joie, pleurs de joie ».

Pu. DauLte.



	Études sur la théologie contemporaine : Pringle-Pattison "the idea of god"

