Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 11 (1923)

Heft: 47

Artikel: Le protestantisme et la philosophie
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380062

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PROTESTANTISME ET LA PHILOSOPHIE

Sous ce titre trés vague je voudrais simplement esquisser
quelques réflexions, fragmentaires et rapides, qui ne sauraient
prétendre épuiser ou méme décrire une matiére aussi vaste.

Dans le désarroi d’idées qui caractérise notre époque, le pro-
testantisme ne peut rester indifférent; s’il ne veut pas, dans les
pays de langue francaise tout au moins, se laisser submerger
par des courants d’opinion plus vigoureux, il doit défendre ses
positions ; car celles-ci sont menacées, d'une part, par l'indiffé-
rence toujours plus grande qui régne en matiére de foi religieuse,
et, de l'autre, par la propagande active et conquérante que me-
nent les partis adverses.

De ces partis, c’est le catholicisme surtout qui nous intéresse,
en vertu des affinités originelles qui existent entre lui et le pro-
testantisme.

Ces affinités, est-il besoin de le dire, commandent le respect
et la largeur. Les méconnaitre, en prenant vis a vis du catho-
licisme une attitude de pensée hostile, ce serait pour le pro-
testantisme renier le trésor des expériences et des affirmations
religieuses dont il est historiquement issu et dont il ne saurait
se passer.

Le protestantisme ne peut que gagner, nous semble-t-il, & étu-
dier, dans un esprit de sympathie et d’émulation, les lecons qui
se dégagent des efforts, remarquables a tous égards, déployés
dans le domaine de la pensée et de I'action par le catholicisme.

8



114 ARNOLD REYMOND

La hauteur de vues, le sérieux intellectuel et moral avec les-
quels celui-ci envisage la tiche chrétienne, les publications de
tout genre par lesquelles il défend la vie de I'esprit contre un
matérialisme croissant, 'activité multiple qu’il déploie, tous ces
efforts doivent engager le protestantisme a faire un retour sur
lui-méme, 4 mesurer ses lacunes et a agir plus intensément.

Envisagée sous cet angle, I'étude des rapports que soutient la
pensée protestante avec la philosophie présente un certain
intérét.

Une semblable étude pourrait étre faite de diverses fagons.

Elle pourrait consister en une enquéte historique qui se pro-
poserait de rechercher quelle a été I'influence du protestantisme
sur la pensée moderne et contemporaine. Il ne serait pas diffi-
cile de constater que cette influence a été trés réelle et qu'elle a
renouvelé et en un sens élargi certains problémes tels que celui
de la liberté.

Il y aurait une autre maniére encore d’envisager les rapports
de la philosophie et du protestantisme; ce serait la suivante :

La recherche philosophique implique par essence le libre
examen et le rejet de toute autorité qui n’est pas rationnelle-
ment consentie. Mais n’est-ce pas la également l'idéal auquel
tend la réflexion protestante? En quoi dés lors celle-ci pourra-
t-elle distinguer la dogmatique de la philosophie proprement dite
et, si cette distinction est maintenue, comment définir les élé-
ments irréductibles qui constituent le dogme protestant, sans
recourir & un principe de révélation, c'est-ia-dire d’autorité ? Le
probleme est d’'importance; mais il faudrait pour le traiter,
méme briévement, une étude de longue haleine.

Il est une autre question, non moins intéressante, que je vou-
drais examiner et qui est celle-ci: quelle est la situation de la
pensée protestante vis & vis des courants philosophiques actuels ?
Pour rendre compte de cette situation on ne saurait mieux faire,
me semble-t-il, que de la comparer & celle du catholicisme, en
face de ces mémes courants.



LE PROTESTANTISME ET LA PHILOSOPHIE 115

La théologie catholique a passé aux débuts du xxe siécle par
une crise redoutable. Le mouvement, dit moderniste, a failli la
transformer de fond en comble et un moment 1'on a pu croire
et espérer que ce mouvement aboutirait et que le fossé entre la
foi catholique et la foi protestante serait comblé. Que l'on se
rappelle les premiers travaux de Loisy, la critique si judicieuse,
et si compréhensive cependant, qu’il fit du livre de Harnack sur
Pessence du christianisme. Que 'on se souvienne aussi du succés
remporté par Le saint, de Fogazzaro.

En méme temps que le modernisme s’affirmaient certaines
tendances pragmatistes, qui furent renforcées grice a l'influence
de la philosophie bergsonienne.

Survint l'encyclique Pascendi, qui condamna expressément
ces innovations. combattues également par des penseurs tels
que I'abbé Farges et Jacques Maritain.

A l'heure actuelle, ce qui se révéle avec une netteté de plus
en plus grande, c’est un retour au thomisme. Celui-ci, encouragé
par Rome, apparait vraiment comme la philosophie officielle de
I'Hglise catholique.

Ce que représente pour ses partisans le thomisme dans le
passé, ce qu’il est appelé & devenir dans le monde moderne, il
suffit pour s’en rendre compte de lire, entre autres, l'ouvrage
persuasif de Jacques Maritain, intitulé : Antimoderne (1).

En voici les theéses essentielles :

Il existe un ordre de réalités suprasensibles dont la connais-
sance constitue la vérité. La foi, par la grice divine, saisit
directement cet ordre que la raison peut alors expliquer.

La philosophie thomiste réalise ainsi I'union harmonieuse de
la théologie et de la philosophie, en tant que celle-ci, pour étre
dans la vérité, ne peut se passer de celle-la. Elle est éternelle
en ce sens que l'acquisition de nouvelles connaissances ne sau-
rait la bouleverser; car en droit, sinon encore en fait, elle
renferme les développements ultérieurs de toute science, Luther,
Descartes et surtout Kant, par leur subjectivisme, ont perverti
le rapport qui existe entre I'esprit humain et la vérité objective.

En effet, 'attitude de ces penseurs est commandée par les deux
principes suivants : « Principe immanentiste : la liberté et I'inté-

(1) Editions de la « Revue des Jeunes », Paris 1g22.



116 ARNOLD REYMOND

riorité consistent essentiellement dans une opposition au non-moi,
dans une revendication d’indépendance, du dedans, par rapport
au dehors; vérité et vie doivent donc étre uniquement cherchées
au dedans du sujet humain, toute action, toute aide, toute regle,
tout magistére qui proviendrait de 'autre (de I'objet, de I'auto-
rité humaine, de l'autorité divine) étant un attentat contre
I'esprit. »

« Principe transcendantaliste : par la-méme et réciproque-
ment, il n’y a plus de donné qui nous mesure et nous domine,
mais notre fond intime transcende et commande tout donné.
Nature et lois, définitions, dogmes, devoirs, n’étant pas objets
qui s’'imposent de par l'autre, sont pures expressions de notre
dedans, et de I'activité créatrice de l'esprit en nous. » (1)

Certes, les théses de M. Maritain restent discutables. Les
jugements qu’il porte sur la philosophie moderne, la Réforme
et la science, sont trop catégoriques.

On ne saurait accuser Descartes de subjectivisme, simplement
parce qu’il a pris pour base de la réflexion métaphysique la
proposition : je pense, donc je suis. En effet, s'il commence par
poser une expérience personnelle, c¢’est pour faire jaillir aussit6t
les éléments objectifs qu’elle renferme : la pensée, Dieu, etc.

D’une maniére plus générale, on peut dire que tout l'effort de
la philosophie moderne (comme celui de la science du reste)
tend a se dégager du subjectivisme. Dans la recherche du vrai,
commandée par la raison et par I'expérience, le but a atteindre,
c’est d’énoncer des résultats qui peuvent étre contrélés par
chacun et c’est dans ce contréle toujours possible que résident
les éléments objectifs des systémes philosophiques. Devenus
patrimoine commun de I'humanité, ces derniers perdent le carac-
tere individuel qu’ils avaient a l'origine, et cela dans la mesure
ou ils résistent a la critique.

Du reste, et M. Maritain le reconnait, tout n’est pas caduc et
périssable dans les découvertes de la science et de la philoso-
phie modernes, et le thomisme peut intégrer et assimiler la plu-
part d’entre elles. Mais alors comment cette intégration et cette
assimilation seraient-elles possibles, si par son point de départ la
pensée moderne était incapable de trouver un fondement objectif ?

(1) Antimoderne. Avant-propos, p. 24-25.



LE PROTESTANTISME ET LA PHILOSOPHIE 117

Il y a autre chose encore. Si M. Maritain est admirable lors-
qu'il parle de la Vérité et de son ordre éternel, de la hiérarchie
des notions intellectuelles dans leur rapport avec la conscience
morale, son ardente apologétique déroute dés qu’elle quitte les
généralités pour descendre sur le terrain des faits concrets,
lorsqu’il s’agit, par exemple, de justifier historiquement l'auto-
rité du pape ou de I’'Eglise, ou encore les miracles de Lourdes.
Cette justification réclame un véritable coup d’état métaphysi-
que, fort séduisant dans les temps troublés que nous traversons,
mais que la raison ne peut s'empécher de considérer comme
arbitraire.

Ce qu’il faut retenir du livre de M. Maritain, c’est son affir-
mation invincible d'un monde suprasensible, c’est son admirable
vision des réalités spirituelles qui dominent et commandent nos
pauvres vies terrestres, c’est sa proclamation inébranlable d'une
espérance éternelle.

En regard de la théologie catholique, quelle est vis-a-vis du
monde moderne la position de la pensée protestante ? Un point
est commun & tous ceux qui, directement ou indirectement, se
réclament de cette pensée. Ce point commun, c’est la liberté de
tout examiner, au risque de me pas toujours retenir ce qui est
bon.

Comme charpente dogmatique, aucune ne se dessine avec les
lignes imposantes que présente le thomisme. La pensée protes-
tante n’est liée a4 aucune philosophie officielle; tout au plus se
rattache-t-elle & une tendance commune qui se discerne mal.
Cette tendance, une a son origine comme le lit d'un fleuve prés
de sa source, s’est étalée en un delta de plus en plus vaste, a
mesure qu'elle s’est heurtée & l'océan confus des aspirations
modernes.

En fait le protestantisme a subi toutes les fluctuations des
grands courants philosophiques qui se sont fait jour au cours
de ces derniers siecles.

Que I'on me permette & ce propos un rapide coup-d’ceil sur
le xixe siécle. Celui-ci & ses débuts est dominé au peint de vue
théologique par la grande figure de Schleiermacher.



118 ARNOLD REYMOND

Désespérant de fonder la croyance religieuse sur les données
de la raison ou sur le primat de la volonté, Schleiermacher fait
appel au sentiment. Le sentiment de dépendance vis-a-vis de
Dieu, seul, peut donner a la dogmatique protestante la base
dont elle a besoin. Mais cette dépendance Schleiermacher I'inter-
préte au moyen de la philosophie spinoziste dans le sens d'un
universalisme panthéiste. Il tend ainsi a4 compromettre les
valeurs de liberté personnelle, de providence, qui sont a la base
de I'expérience chrétienne et c’est en quoi son systéme se révéla
insuffisant.

Survint la philosophie hégélienne qui sembla réconcilier défi-
nitivement toutes les oppositions en politique, en art, en philo-
sophie et en religion. Le mystére qui entoure nos vies n’est
qu'apparent. Il réside tout entier dans le rythme qui oppose
thése et antithése ; mais il se dissipe a chaque instant au
moment ou s’opére la synthése, qui, il est vrai, n'est jamais
définitive et qui provoque de nouvelles oppositions. Il y a de
cette maniére une logique interne qui préside a la réalité. Les
scandales pour la raison et pour la foi n’existent qu'en appa-
rence. Ils disparaissent, sitét que l'on saisit le rythme & trois
temps qui éléve le réel au-dessus de lui-méme. Toutes les reli-
gions s’expliquent au moyen de ce rythme.

I’ Asie fait de Dieu un infini despote et redoutable, la Gréce
le congoit sur le type de personnalités finies et humaines. Dans
le christianisme, fini et infini se réalisent en Jésus-Christ, unité
concréte du divin et de l'humain. Philosophie et religion ne
sont plus opposées; la religion ne fait qu'incarner sous une
forme visible et sentimentale la dialectique de l'esprit.

L’hégélianisme, malgré 'ampleur de ses vues, était trop impré-
gné de panthéisme impersonnel pour satisfaire bien longtemps
la conscience protestante; il eut surtout pour conséquence de
susciter des recherches historiques fécondes et passionnées sur
les origines du christianisme. Il suffit de rappeler les travaux
de Strauss, suivis peu aprés de ceux de Renan. Le protestan-
tisme fut trés ébranlé par tous ces travaux. Comment distin-
guer dans les documents bibliques (évangéliques surtout) les
mythes et le fait historique, les légendes et la réalité ?

La dogmatique, un moment déroutée, cherche a se ressaisir
par un retour a la philosophie kantienne, Ritschl en Allemagne,



LE PROTESTANTISME ET LA PHILOSOPHIE 119

Auguste Sabatier en France, séparent radicalement du monde
des phénoménes sensibles le domaine de la vie intérieure. Dans
le premier régnent le déterminisme et la loi qui rendent possi-
bles les sciences de tout genre aussi bien historiques que natu-
relles et physiques. Dans la conscience intérieure s’épanouissent
au contraire la vie libre de I'esprit et I'action libre de Dieu. Mais
cette séparation radicale laisse subsister un malaise, car en fait
tout se méle étroitement et on ne voit plus dans la théorie
ritschlienne comment Dieu a pu intervenir au cours de lhis-
toire.

Suivant une autre voie, Charles Secrétan s’inspire & la fois
du moralisme kantien et des spéculations de Schelling pour
justifier les données essentielles de la tradition biblique., Il
prend pour fondement ultime la liberté et les conséquences
qu’en impliquait 'usage ; c’est par la faute morale de la créa-
ture humaine qu’il cherche a expliquer le mal et le désordre,
sans renier pour cela aucun des attributs que la théologie tradi-
tionnelle congoit en Dieu (amour, justice, toute-puissance, etc.)
Tout au plus la prescience divine se trouve-t-elle limitée, en
partie, par les libres décisions de la créature.

Sur la base du néo-criticisme, Henri Bois nous montre au
contraire un Dieu soumis dans son action aux catégories de
temps, d’espace, de causalité comme aux lois de la vie spiri-
tuelle. S’il en est ainsi, les fins de la création, étant de nature
morale avant tout, postulent nécessairement l'épreuve de la
souffrance ; mais par ses fautes 'homme a transformé en un
désordre ce qui devait étre une épreuve salutaire. Dans le pro-
bléme du mal il faut done distinguer enire les nécessités qui
étaient impliquées dans la formation de la liberté et de la vie
spirituelle et les faits qui résultent de la désobéissance des
créatures.

Cependant, & y regarder de prés, une théologie inspirée par
un moralisme exclusif parait trop étroite. Elle se heurte aux
mystéres d'une solidarité physiologique et psychologique dont
les lois contredisent nos notions de justice, de responsabilité et
de culpabilité individuelles.

Aussi est-ce sur un autre terrain que plusieurs penseurs ont
cherché a justifier les affirmations de la foi religieuse. William
James et Théodore Flournoy, entre autres, s’adressent & la



120 ARNOLD REYMOND

psychologie pour montrer que toute vérité est une croyance, et
que la valeur d'une croyance se mesure a ses effets utiles ou
nuisibles.

Mais on sait, sans qu’il soit nécessaire d’insister, combien la
thése du pragmatisme a besoin d’étre adoucie, car, poussée en
ses conséquences derniéres, elle devient obscure et équivo-

que (1).

A T'heure actuelle le probléme se présente ainsi, me sem-
ble-t-il.

La pensée protestante doit tenir compte d'un c6té des affirma-
tions que les sciences lui apportent dans tous les domaines, de
I'autre des courants philosophiques proprement dits.

En ce qui concerne les sciences, la situation est en un sens
plus favorable qu’elle ne 1'était au milieu du siécle passé.

A ce moment la loi scientifique était synonyme de nécessité
rigoureuse et absolue. On ne concevait pas que la marche des
phénoménes pit étre autrement que logiquement nécessitée.

Les travaux critiques sur les fondements et la nature de la loi
scientifique ont montré a la fin du siéele passé que cette concep-
tion était trop simpliste. Ces travaux ont d’autant plus de poids
qu’ils ont été eftectués par les savants eux-mémes, Mach, Poin-
caré, Duhem, Picard, pour ne citer que ceux-la.

Ce qui caractérise la loi scientifique, ce n’est pas une néces-
sité absolue, mais un déterminisme plus ou moins rigoureux
suivant le fait ou les gl'oupes de faits envisagés. Dans ce déter-
minisme régne une certaine souplesse, parfois méme de l'indé-
termination.

De plus en plus, par exemple, dans l'explication des phéno-
ménes physiques il faut avoir recours aux lois statistiques,
lesquelles ne sont vérifiées que dans certaines limites.

Il a fallu également reconnaitre qu'un élément de spontanéité,
souvent imprévisible, caractérise la vie psychique. L’dme d’un
individu ou 'ame d’un peuple a une vie propre, sui generis,
qui réagit en face des événements extérieurs. Ces réactions ne

(1) Voir dans cette Revue l'article intitulé : Le pragmatisme religieux,
juillet-septembre 1922,



LE PROTESTANTISME ET LA PHILOSOPHIE I21

se laissent pas prévoir au moyen de lois certaines et de données
directement accessibles a I'observation.

Cela étant, les faits historiques ne déroulent pas toujours et
au moment ou ils apparaissent leur signification profonde. Une
légende, un mythe peuvent par conséquent recouvrir plus de
vérité psychologique et sociale que le fait sechement raconté.
Un historien impassible et incapable d’émotion religieuse aurait
donné de la naissance de Jésus, s’il en avait été le témoin, un
récit tout différent de celui que nous connaissons. Mais ce récit,
documentairement vrai, n’exprimerait pas cependant aussi exacte-
ment que la légende de Noél la signification de cette naissance.

Quant aux courants métaphysiques de l'heure présente, ils
ont subi, eux aussi, une évolution qui est en un sens favorable
aux aspirations de la conscience chrétienne.

La plupart d’entre eux ont une tendance nettement marquée
vers la spontanéité, et méme vers le spiritualisme. Il suffit de
rappeler la contingence des lois de la nature de Boutroux,
I'évolution créatrice de Bergson, le dynamisme intellectuel de
Brunschwicg.

Une autre tendance qui s’affirme également, c’est celle qui
donne en métaphysique une importance de plus en plus grande
a la création des valeurs pour diriger les aspirations de I'huma-
nité. Cette tendance fait le fond de la philosophie de Nietzsche ;
elle se retrouve aussi en grande partie chez Hoffding.

Malgré les faits que nous rappelons, la situation n’en reste
pas moins difficile pour la pensée protestante.

La tendance moderne, c’est bien le spiritualisme, en ce sens
que l'on reconnait une vie propre de l'esprit ; mais ce n’est pas
pour autant un idéalisme, car l'on n’admet pas en général un
monde transcendant d’idées qui dirigerait l'activité de I'esprit
et la conduirait & des vérités définitives.

La création des valeurs que se donne l'esprit humain reste
obscure dans ses origines et ses buts derniers. Sur ces points
la philosophie moderne différe de l'idéalisme platonicien et du
thomisme aristotélicien.

Il en résulte qu’'elle hésite a se prononcer sur le redoutable
probléme de la finalité. Il y a sans doute une vie de l'esprit.
Mais a quelles fins ultimes peut-elle tendre ? Se réalise-t-elle
entiérement et uniquement dans le monde sensible ou nous



122 ARNOLD REYMOND

vivons ? Ou bien est-elle appelée a des destinées ultérieures ou
la dirige une volonté divine, consciente et bienveillante ?
A toutes ces questions pas de réponse précise (1).

Il appartient & la pensée protestante de s’affirmer dans ce
domaine et de prolonger dans un sens chrétien les lignes du
spiritualisme moderne.

On ne chercherait pas par la a créer une dogmatique officielle
du protestantisme, ce qui est chose impossible et non désirable.
On chercherait simplement 4 mettre en lumiére dans le domaine
de la pensée l'unité d’inspiration et d’espérance qui animent
toutes les Eglises protestantes, malgré la diversité de leurs
institutions.

L’entreprise serait relativement plus aisée que par le passé
car les querelles dogmatiques qui divisaient autrefois ces Eglises
se sont en partie apaisées pour faire place 4 une compréhension
mutuelle plus grande de la vie chrétienne et de son fondement
véritable.

ArvoLp ReymMonD.

(1) Nous développerons ces points dans un article ultérieur intitulé :
Le probléme de vérité et la philosophie frangaise confemporaine,



	Le protestantisme et la philosophie

