
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 11 (1923)

Heft: 47

Artikel: Le protestantisme et la philosophie

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROTESTANTISME ET LA PHILOSOPHIE

Sous ce titre très vague je voudrais simplement esquisser
quelques réflexions, fragmentaires et rapides, qui ne sauraient
prétendre épuiser ou même décrire une matière aussi vaste.

Dans le désarroi d'idées qui caractérise notre époque, le
protestantisme ne peut rester indifférent ; s'il ne veut pas, dans les

pays de langue française tout au moins, se laisser submerger
par des courants d'opinion plus vigoureux, il doit défendre ses

positions ; car celles-ci sont menacées, d'une part, par l'indifférence

toujours plus grande qui règne en matière de foi religieuse,
et, de l'autre, par la propagande active et conquérante que
mènent les partis adverses.

De ces partis, c'est le catholicisme surtout qui nous intéresse,
en vertu des affinités originelles qui existent entre lui et le
protestantisme.

Ces affinités, est-il besoin de le dire, commandent le respect
et la largeur. Les méconnaître, en prenant vis à vis du
catholicisme une attitude de pensée hostile, ce serait pour le
protestantisme renier le trésor des expériences et des affirmations
religieuses dont il est historiquement issu et dont il ne saurait
se passer.

Le protestantisme ne peut que gagner, nous semble-t-il, à

étudier, dans un esprit de sympathie et d'émulation, les leçons qui
se dégagent des efforts, remarquables à tous égards, déployés
dans le domaine de la pensée et de l'action par le catholicisme.



Il4 ARNOLD REYMOND

La hauteur de vues, le sérieux intellectuel et moral avec
lesquels celui-ci envisage la tâche chrétienne, les publications de

tout genre par lesquelles il défend la vie de l'esprit contre un
matérialisme croissant, l'activité multiple qu'il déploie, tous ces

efforts doivent engager le protestantisme à faire un retour sur
lui-même, à mesurer ses lacunes et à agir plus intensément.

Envisagée sous cet angle, l'étude des rapports que soutient la
pensée protestante avec la philosophie présente un certain
intérêt.

Une semblable étude pourrait être faite de diverses façons.
Elfe pourrait consister en une enquête historique qui se

proposerait de rechercher quelle a été l'influence du protestantisme
sur la pensée moderne et contemporaine. Il ne serait pas difficile

de constater que cette influence a été très réelle et qu'elle a
renouvelé et en un sens élargi certains problèmes tels que celui
de la liberté.

Il y aurait une autre manière encore d'envisager les rapports
de la philosophie et du protestantisme ; ce serait la suivante :

La recherche philosophique implique par essence le libre
examen et le rejet de toute autorité qui n'est pas rationnellement

consentie. Mais n'est-ce pas là également l'idéal auquel
tend la réflexion protestante? En quoi dès lors celle-ci pourra-
t-elle distinguer la dogmatique de la philosophie proprement dite
et, si cette distinction est maintenue, comment définir les
éléments irréductibles qui constituent le dogme protestant, sans
recourir à un principe de révélation, c'est-à-dire d'autorité Le
problème est d'importance ; mais il faudrait pour le traiter,
même brièvement, une étude de longue haleine.

Il est une autre question, non moins intéressante, que je
voudrais examiner et qui est celle-ci : quelle est la situation de la
pensée protestante vis à vis des courants philosophiques actuels
Pour rendre compte de cette situation on ne saurait mieux faire,
me semble-t-il, que de la comparer à celle du catholicisme, en
face de ces mêmes courants.



LE PROTESTANTISME ET LA PHILOSOPHIE Il5

La théologie catholique a passé aux débuts du xx« siècle par
une crise redoutable. Le mouvement, dit moderniste, a failli la
transformer de fond en comble et un moment l'on a pu croire
et espérer que ce mouvement aboutirait et que le fossé entre la
foi catholique et la foi protestante serait comblé. Que l'on se

rappelle les premiers travaux de Loisy, la critique si judicieuse,
et si comprehensive cependant, qu'il fit du livre de Harnack sur
l'essence du christianisme. Que l'on se souvienne aussi du succès

remporté par Le saint, de Fogazzaro.
En même temps que le modernisme s'affirmaient certaines

tendances pragmatistes, qui furent renforcées grâce à l'influence
de la philosophie bergsonienne.

Survint l'encyclique Pascendi, qui condamna expressément
ces innovations, combattues également par des penseurs tels

que l'abbé Farges et Jacques Maritain.
A l'heure actuelle, ce qui se révèle avec une netteté de plus

en plus grande, c'est un retour au thomisme. Celui-ci, encouragé
par Rome, apparaît vraiment comme la philosophie officielle de

l'Eglise catholique.
Ce que représente pour ses partisans le thomisme dans le

passé, ce qu'il est appelé à devenir dans le monde moderne, il
suffit pour s'en rendre compte de lire, entre autres, l'ouvrage
persuasif de Jacques Maritain, intitulé : Antimoderne (i).

En voici les thèses essentielles :

Il existe un ordre de réalités suprasensibles dont la connaissance

constitue la vérité. La foi, par la grâce divine, saisit
directement cet ordre que la raison peut alors expliquer.

La philosophie thomiste réalise ainsi l'union harmonieuse de

la théologie et de la philosophie, en tant que celle-ci, pour être
dans la vérité, ne peut se passer de celle-là. Elle est éternelle
en ce sens que l'acquisition de nouvelles connaissances ne saurait

la bouleverser ; car en droit, sinon encore en fait, elle
renferme les développements ultérieurs de toute science. Luther,
Descartes et surtout Kant, par leur subjectivisme, ont perverti
le rapport qui existe entre l'esprit humain et la vérité objective.

En effet, l'attitude de ces penseurs est commandée par les deux

principes suivants : « Principe immanentiste : la liberté et l'inté-

(i) Editions de la « Revue des Jeunes », Paris 1922.



Il6 ARNOLD REYMOND

riorité consistent essentiellement dans une opposition au non-moi,
dans une revendication d'indépendance, du dedans, par rapport
au dehors ; vérité et vie doivent donc être uniquement cherchées

au dedans du sujet humain, toute action, toute aide, toute règle,
tout magistère qui proviendrait de l'autre (de l'objet, de l'autorité

humaine, de l'autorité divine) étant un attentat contre
l'esprit. »

« Principe transcendantaliste : par là-même et réciproquement,

il n'y a plus de donné qui nous mesure et nous domine,
mais notre fond intime transcende et commande tout donné.
Nature et lois, définitions, dogmes, devoirs, n'étant pas objets
qui s'imposent de par l'autre, sont pures expressions de notre
dedans, et de l'activité créatrice de l'esprit en nous. » (i)

Certes, les thèses de M. Maritain restent discutables. Les

jugements qu'il porte sur la philosophie moderne, la Réforme
et la science, sont trop catégoriques.

On ne saurait accuser Descartes de subjectivisme, simplement
parce qu'il a pris pour base de la réflexion métaphysique la

proposition : je pense, donc je suis. En effet, s'it commence par
poser une expérience personnelle, c'est pour faire jaillir aussitôt
les éléments objectifs qu'elle renferme : la pensée, Dieu, etc.

D'une manière plus générale, on peut dire que tout l'effort de

la philosophie moderne (comme celui de la science du reste)
tend à se dégager du subjectivisme. Dans la recherche du vrai,
commandée par la raison et par l'expérience, le but à atteindre,
c'est d'énoncer des résultats qui peuvent être contrôlés par
chacun et c'est dans ce contrôle toujours possible que résident
les éléments objectifs des systèmes philosophiques. Devenus

patrimoine commun de l'humanité, ces derniers perdent le caractère

individuel qu'ils avaient à l'origine, et cela dans la mesure
où ils résistent à la critique.

Du reste, et M. Maritain le reconnaît, tout n'est pas caduc et
périssable dans Jes découvertes de la science et de la philosophie

modernes, et le thomisme peut intégrer et assimiler la
plupart d'entre elles. Mais alors comment cette intégration et cette
assimilation seraient-elles possibles, si par son point de départ la

pensée moderne était incapable de trouver un fondement objectif?

(ï) Antirnodeme. Avant-propos, p. 24-25.



LE PROTESTANTISME ET LA PHILOSOPHIE IIJ

Il y a autre chose encore. Si M. Maritain est admirable lorsqu'il

parle de la Vérité et de son ordre éternel, de la hiérarchie
des notions intellectuelles dans leur rapport avec la conscience

morale, son ardente apologétique déroute dès qu'elle quitte les

généralités pour descendre sur le terrain des faits concrets,
lorsqu'il s'agit, par exemple, de justifier historiquement l'autorité

du pape ou de l'Eglise, ou encore les miracles de Lourdes.
Cette justification réclame un véritable coup d'état métaphysique,

fort séduisant dans les temps troublés que nous traversons,
mais que la raison ne peut s'empêcher de considérer comme
arbitraire.

Ce qu'il faut retenir du livre de M. Maritain, c'est son
affirmation invincible d'un monde suprasensible, c'est son admirable
vision des réalités spirituelles qui dominent et commandent nos

pauvres vies terrestres, c'est sa proclamation inébranlable d'une

espérance éternelle.

En regard de la théologie catholique, quelle est vis-à-vis du
monde moderne la position de la pensée protestante Un point
est commun à tous ceux qui, directement ou indirectement, se

réclament de cette pensée. Ce point commun, c'est la liberté de

tout examiner, au risque de ne pas toujours retenir ce qui est
bon.

Comme charpente dogmatique, aucune ne se dessine avec les

lignes imposantes que présente le thomisme. La pensée protestante

n'est liée à aucune philosophie officielle ; tout au plus se

rattache-t-elle à une tendance commune qui se discerne mal.
Cette tendance, une à son origine comme le lit d'un fleuve près
de sa source, s'est étalée en un delta de plus en plus vaste, à

mesure qu'elle s'est heurtée à l'océan confus des aspirations
modernes.

En fait le protestantisme a subi toutes les fluctuations des

grands courants philosophiques qui se sont fait jour au cours
de ces derniers siècles.

Que l'on me permette à ce propos un rapide coup-d'œil sur
le xixe siècle. Celui-ci à ses débuts est dominé au point de vue
théologique par la grande figure de Schleiermacher.



Il8 ARNOLD REYMOND

Désespérant de fonder la croyance religieuse sur les données
de la raison ou sur le primat de la volonté, Schleiermacher fait
appel au sentiment. Le sentiment de dépendance vis-à-vis de

Dieu, seul, peut donner à la dogmatique protestante la base

dont elle a besoin. Mais cette dépendance Schleiermacher l'interprète

au moyen de la philosophie spinoziste dans le sens d'un
universalisme panthéiste. Il tend ainsi à compromettre les

valeurs de liberté personnelle, de providence, qui sont à la base
de l'expérience chrétienne et c'est en quoi son système se révéla
insuffisant.

Survint la philosophie hégélienne qui sembla réconcilier
définitivement toutes les oppositions en politique, en art, en
philosophie et en religion. Le mystère qui entoure nos vies n'est
qu'apparent. Il réside tout entier dans le rythme qui oppose
thèse et antithèse ; mais il se dissipe à chaque instant au
moment où s'opère la synthèse, qui, il est vrai, n'est jamais
définitive et qui provoque de nouvelles oppositions. Il y a de

cette manière une logique interne qui préside à la réalité. Les
scandales pour la raison et pour la foi n'existent qu'en
apparence. Us disparaissent, sitôt que l'on saisit le rythme à trois
temps qui élève le réel au-dessus de lui-même. Toutes les

religions s'expliquent au moyen de ce rythme.
L'Asie fait de Dieu un infini despote et redoutable, la Grèce

le conçoit sur le type de personnalités finies et humaines. Dans
le christianisme, fini et infini se réalisent en Jésus-Christ, unité
concrète du divin et de l'humain. Philosophie et religion ne
sont plus opposées ; la religion ne fait qu'incarner sous une
forme visible et sentimentale la dialectique de l'esprit.

L'hégélianisme, malgré l'ampleur de ses vues, était trop imprégné

de panthéisme impersonnel pour satisfaire bien longtemps
la conscience protestante ; il eut surtout pour conséquence de
susciter des recherches historiques fécondes et passionnées sur
les origines du christianisme. Il suffit de rappeler les travaux
de Strauss, suivis peu après de ceux de Renan. Le protestantisme

fut très ébranlé par tous ces travaux. Comment distinguer

dans les documents bibliques (évangéliques surtout) les

mythes et le fait historique, les légendes et la réalité
La dogmatique, un moment déroutée, cherche à se ressaisir

par un retour à la philosophie kantienne. Ritschl en Allemagne,



LE PROTESTANTISME ET LA PHILOSOPHIE II9

Auguste Sabatier en France, séparent radicalement du monde
des phénomènes sensibles le domaine de la vie intérieure. Dans
le premier régnent le déterminisme et la loi qui rendent possibles

les sciences de tout genre aussi bien historiques que
naturelles et physiques. Dans la conscience intérieure s'épanouissent
au contraire la vie libre de l'esprit et l'action libre de Dieu. Mais
cette séparation radicale laisse subsister un malaise, car en fait
tout se mêle étroitement et on ne voit plus dans la théorie
ritschlienne comment Dieu a pu intervenir au cours de
l'histoire.

Suivant une autre voie, Charles Secrétan s'inspire à la fois
du moralisme kantien et des spéculations de Schelling pour
justifier les données essentielles de la tradition biblique. Il
prend pour fondement ultime la liberté et les conséquences
qu'en impliquait l'usage ; c'est par la faute morale de la créature

humaine qu'il cherche à expliquer le mal et le désordre,
sans renier pour cela aucun des attributs que la théologie
traditionnelle conçoit en Dieu (amour, justice, toute-puissance, etc.)
Tout au plus la prescience divine se trouve-t-elle limitée, en

partie, par les libres décisions de la créature.
Sur la base du néo-criticisme, Henri Bois nous montre au

contraire un Dieu soumis dans son action aux catégories de

temps, d'espace, de causalité comme aux lois de la vie
spirituelle. S'il en est ainsi, les fins de la création, étant de nature
morale avant tout, postulent nécessairement l'épreuve de la
souffrance ; mais par ses fautes l'homme a transformé en un
désordre ce qui devait être une épreuve salutaire. Dans le
problème du mal il faut donc distinguer entre les nécessités qui
étaient impliquées dans la formation de la liberté et de la vie

spirituelle et les faits qui résultent de la désobéissance des

créatures.
Cependant, à y regarder de près, une théologie inspirée par

un moralisme exclusif paraît trop étroite. Elle se heurte aux
mystères d'une solidarité physiologique et psychologique dont
les lois contredisent nos notions de justice, de responsabilité et
de culpabilité individuelles.

Aussi est-ce sur un autre terrain que plusieurs penseurs ont
cherché à justifier les affirmations de la foi religieuse. William
James et Théodore Flournoy, entre autres, s'adressent à la



I20 ARNOLD REYMOND

psychologie pour montrer que toute vérité est une croyance, et

que la valeur d'une croyance se mesure à ses effets utiles ou
nuisibles.

Mais on sait, sans qu'il soit nécessaire d'insister, combien la
thèse du pragmatisme a besoin d'être adoucie, car, poussée en

ses conséquences dernières, elle devient obscure et équivoque

(i).

A l'heure actuelle le problème se présente ainsi, me
semble-t-il.

La pensée protestante doit tenir compte d'un côté des affirmations

que les sciences lui apportent dans tous les domaines, de

l'autre des courants philosophiques proprement dits.
En ce qui concerne les sciences, la situation est en un sens

plus favorable qu'elle ne l'était au milieu du siècle passé.
A ce moment la loi scientifique était synonyme de nécessité

rigoureuse et absolue. On ne concevait pas que la marche des

phénomènes pût être autrement que logiquement nécessitée.
Les travaux critiques sur les fondements et la nature de la loi

scientifique ont montré à la fin du sièele passé que cette conception

était trop simpliste. Ces travaux ont d'autant plus de poids
qu'ils ont été effectués par les savants eux-mêmes, Mach, Poincaré,

Duhem, Picard, pour ne citer que ceux-là.
Ce qui caractérise la loi scientifique, ce n'est pas une nécessité

absolue, mais un déterminisme plus ou moins rigoureux
suivant le fait ou les groupes de faits envisagés. Dans ce
déterminisme règne une certaine souplesse, parfois même de
l'indétermination.

De plus en plus, par exemple, dans l'explication des phénomènes

physiques il faut avoir recours aux lois statistiques,
lesquelles ne sont vérifiées que dans certaines limites.

Il a fallu également reconnaître qu'un élément de spontanéité,
souvent imprévisible, caractérise la vie psychique. L'âme d'un
individu ou l'âme d'un peuple a une vie propre, sui generis,
qui réagit en face des événements extérieurs. Ces réactions ne

(i) Voir dans cette Revue l'article intitulé : Le pragmatisme religieux,
juillet-septembre 1922.



LE PROTESTANTISME ET LA PHILOSOPHIE 121

se laissent pas prévoir au moyen de lois certaines et de données

directement accessibles à l'observation.
Cela étant, les faits historiques ne déroulent pas toujours et

au moment où ils apparaissent leur signification profonde. Une

légende, un mythe peuvent par conséquent recouvrir plus de

vérité psychologique et sociale que le fait sèchement raconté.
Un historien impassible et incapable d'émotion religieuse aurait
donné de la naissance de Jésus, s'il en avait été le témoin, un
récit tout différent de celui que nous connaissons. Mais ce récit,
documentairement vrai, n'exprimerait pas cependant aussi exactement

que la légende de Noël la signification de cette naissance.

Quant aux courants métaphysiques de l'heure présente, ils
ont subi, eux aussi, une évolution qui est en un sens favorable
aux aspirations de la conscience chrétienne.

La plupart d'entre eux ont une tendance nettement marquée
vers la spontanéité, et même vers le spiritualisme. Il suffit de

rappeler la contingence des lois de la nature de Boutroux,
l'évolution créatrice de Bergson, le dynamisme intellectuel de

Brunschwicg.
Une autre tendance qui s'affirme également, c'est celle qui

donne en métaphysique une importance de plus en plus grande
à la création des valeurs pour diriger les aspirations de l'humanité.

Cette tendance fait le fond de la philosophie de Nietzsche ;

elle se retrouve aussi en grande partie chez Hôffding.
Malgré les faits que nous rappelons, la situation n'en reste

pas moins difficile pour la pensée protestante.
La tendance moderne, c'est bien le spiritualisme, en ce sens

que l'on reconnaît une vie propre de l'esprit ; mais ce n'est pas
pour autant un idéalisme, car l'on n'admet pas en général un
monde transcendant d'idées qui dirigerait l'activité de l'esprit
et la conduirait à des vérités définitives.

La création des valeurs que se donne l'esprit humain reste
obscure dans ses origines et ses buts derniers. Sur ces points
la philosophie moderne diffère de l'idéalisme platonicien et du
thomisme aristotélicien.

Il en résulte qu'elle hésite à se prononcer sur le redoutable
problème de la finatité. II y a sans doute une vie de l'esprit.
Mais à quelles fins ultimes peut-elle tendre Se réalise-t-elle
entièrement et uniquement dans le monde sensible où nous



ARNOLD REYMOND

vivons Ou bien est-elle appelée à des destinées ultérieures où
la dirige une volonté divine, consciente et bienveillante

A toutes ces questions pas de réponse précise (i).

Il appartient à la pensée protestante de s'affirmer dans ce

domaine et de prolonger dans un sens chrétien les lignes du
spiritualisme moderne.

On ne chercherait pas par là à créer une dogmatique officielle
du protestantisme, ce qui est chose impossible et non désirable.
On chercherait simplement à mettre en lumière dans le domaine
de la pensée l'unité d'inspiration et d'espérance qui animent
toutes les Eglises protestantes, malgré la diversité de leurs
institutions.

L'entreprise serait relativement plus aisée que par le passé

car les querelles dogmatiques qui divisaient autrefois ces Eglises
se sont en partie apaisées pour faire place à une compréhension
mutuelle plus grande de la vie chrétienne et de son fondement
véritable.

Arnold Reymond.

(i) Nous développerons ces points dans un article ultérieur intitulé ;

Le problème de vérité et la philosophie française contemporaine.


	Le protestantisme et la philosophie

