
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1922)

Heft: 44

Artikel: Questions actuelles : partis et conflits d'idées dans l'anglicanisme
contemporain

Autor: Werner, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

PARTIS ET CONFLITS D'IDEES
DANS L'ANGLICANISME CONTEMPORAIN (ï)

Jugeant du dehors et de loin, nous sommes tentés de considérer

l'Eglise anglicane comme un tout uniforme et sans variété.
C'est là une erreur : l'Eglise établie d'Angleterre est un
organisme, vivant, et comme tel complexe ; les tendances les plus
diverses s'y font jour ; les opinions les plus différentes y trouvent

expression et nous n'arrivons pas à comprendre, souvent,
comment leurs défenseurs peuvent faire partie de la même

Eglise. Les oppositions se font sentir dans tous les domaines
de la vie ecclésiastique : conflits d'ordre dogmatique, liturgique,
rituel, missionnaire, conflits dans les questions de gouvernement
de l'Eglise, qui ont toujours existé à l'état plus ou moins latent,
mais qui sont aujourd'hui extrêmement marqués, de sorte qu'on
peut parler d'une crise de l'anglicanisme. Il semble que la lutte

(i) Bibliographie: The Church of England, its nature and its future : a
Series of Lectures edited by W. B. Matthews (University of London Press.
1919). — Encyclical Letter from the Bishops ; Resolutions and Reports of
the Conference of Bishops of the Anglican Communion, holden at Lambeth.

July-August i9ao (London: S. P. C. K. 1920). — Report of the first
Anglo-Catholic Congress : London i920 (London : S. P. C. K. 1920). —
W. A. E. Austen, M. A. : The structure and endowments of the Church of
England (London : S. P. C. K. 1921). — The Modern Churchman : Cambridge
Conference Number. September i9al. (Oxford, Basil Blackwell. 1921). —
Hastings Bashdall, D. D. : Jesus Human and Divine. (London and New
York. Andrew Melrose. 1922).— The Resurrection of the Body. Documents



CONFLITS D'IDÉES DANS L'ANGLICANISME ig3

se concentre, depuis quelques années, sur le terrain dogmatique :

presque tous les conflits se ramènent aujourd'hui à des questions
de doctrine, et c'est là que la crise devra trouver sa solution.

Dès ses origines il y eut dans l'Eglise anglicane deux partis,
qui existent encore à l'heure présente : le parti ritualiste et
catholicisant, d'une part, qui s'appelait parti de la « Haute
Eglise » (High Church) dès le temps des Stuarts, ou «parti trac-
tarien » depuis le mouvement d'Oxford, et qui s'intitule aujourd'hui

« anglo-catholicisme » ; le parti protestant, d'autre part,
qui considère l'Eglise anglicane comme une héritière directe de

la Réformation et fait effort pour maintenir le caractère protestant

de l'anglicanisme. L'aile droite de cette fraction était à

l'origine (au xvue siècle) constituée par ceux qui avaient des

sympathies pour les dissidents ou non-conformistes, et qui ne

se sont rattachés à l'Eglise établie qu'à contre-cœur. Par opposition

avec la Haute Eglise, elle s'intitula ci Basse Eglise » (Low
Church). Elle est, depuis plus d'un siècle, le grand soutien de

la mission en terre païenne. Ses tendances dogmatiques ont
toujours été nettement conservatrices, « orthodoxes », pour
employer le terme usuel. — Dans le second quart du siècle

passé, un troisième parti se forma : celui de la Broad Church
(« Large Eglise »), fondé par des hommes d'une haute vafeur
intellectuelle et spirituelle, qui cherchaient à mettre leur foi en
accord avec les problèmes intellectuels et sociaux du temps
présent. Le prédicateur F. W. Robertson, le théologien F. D.
Maurice, l'écrivain populaire Charles Kingsley, le pédagogue
Thomas Arnold, sont les hommes qui ont illustré ce parti, peu
considérable par le nombre, mais très important par l'influence
qu'il a exercée.

relating to the Question of Heresy, raised against the Rev. H. D. A. Major.
Issued by the Right Rev. H. M. Bürge, D. D., Lord Bishop of Oxford (London,

Mowbray and Co. 1922). — H. D. A. Major, D. D. : A Resurrection of
Relics (Oxford : Basil Blackwell. 1922). — Catiiolicus : The claims of Liberal

Anglicanism. (London : Burnes Oates and Washbourne. 1922). — Notes
on the Catholic Religion : a Summary offour Lectures given in the Public
Hall, Ipswich, on behalf of the Anglo-Catholics, in February i9q2 (London :

The Society of SS. Peter and Paul. 1922). — Nombreux numéros des journaux

religieux suivants : The Challenge, The Record, The English Churchman,

The Churchman's Magazine, The Church Times, etc. — Bévues de

livres du Times Literary Supplement, etc.



Ig4 RORERT WERNER

Ces trois tendances existent encore dans l'anglicanisme
contemporain, malgré l'endettement des partis qui caractérise

l'époque moderne aussi bien dans le domaine ecclésiastique

que dans la vie politique. C'est à étudier l'évolution des idées
dans ces partis et à caractériser leur position actuelle que sont
consacrées les pages suivantes.

L'« anglo-catholicisme » est puissant, moins par le nombre de

laïques qui s'y rattachent que par l'adhésion de nombreux
ecclésiastiques, hauts dignitaires et simples clergymen (qui
tiennent à être appelés « prêtres » dans l'anglo-catholicisme). Le
chef du parti est l'évêque Gore, autrefois à la tête du diocèse

d'Oxford, aujourd'hui sans charge officielle, écrivain de talent,
vrai meneur d'hommes. L'organe principal des anglo-catholiques
est l'hebdomadaire Church Times. Ils tiennent des congrès très
fréquentés, régionaux et nationaux, où de nombreux orateurs
exposent le point de vue du parti. La plus importante de ces

« conventions » est le First Anglo-Catholic Congress, tenu
dans l'Albert Hall à Londres, en 1920 ; ce fut une révélation
de la force du parti, et on a pu dire que, depuis ce moment,
l'anglo-catholicisme ne lutte plus pour son existence, mais « pour
convertir l'Angleterre au catholicisme ». (1)

Avant tout, les anglo-catholiques sont persuadés que le grand
« schisme » qui, au xvie siècle, divisa l'Eglise d'Occident en
deux fractions fut une erreur, dans laquelle l'Eglise romaine
et les diverses Eglises protestantes ont chacune leur part de

torts : il faut tendre à la «t réunion » (Reunion) et à la
reconstitution du catholicisme, c'est-à-dire d'une Eglise chrétienne
unique. Dans ce but les anglo-catholiques poussent à des

rapports officiels entre l'Eglise anglicane et les Eglises d'Orient
(l'Eglise orthodoxe grecque, l'Eglise orthodoxe nationale de

Serbie, l'Eglise d'Abyssinie, certaines Eglises d'Asie Mineure,

(1} Church Times du 3o juin 1922, page 685, article : Leeds and Birmingham.

— Les travaux lus à ce Congrès ont été réunis en un volume. (Voir
la Bibliographie à la tête de l'article.)



CONFLITS D'IDÉES DANS L'ANGLICANISME IQ5

et d'autres encore) (i). Seules les circonstances politiques actuelles

ont empêché les rapports officiels de continuer avec l'Eglise
orthodoxe russe. Toutes les communautés qui admettent le symbole

de Nicée et l'organisation episcopale — la seule admissible,

puisqu'elle a été instituée par Jésus-Christ et ses apôtres —
doivent arriver à constituer un organisme unique : « l'Eglise
catholique », c'est-à-dire universelle. On remarquera que, de

ce fait, la majorité des Eglises réformées d'Europe sont exclues,

parce qu'elles ne sont pas épiscopales (2). Ce n'est pas tellement
à elles, ni aux Eglises non-conformistes d'Angleterre, que les

anglo-catholiques pensent, quand ils parient des divisions dans

l'Eglise chrétienne : c'est à l'Eglise catholique romaine.
Jusqu'à maintenant les anglo-catholiques n'ont pas eu de

succès dans leurs efforts de rapprochement avec l'Eglise romaine.
Ils le reconnaissent, mais ils ne désespèrent pas de l'avenir et
font aux catholiques des avances qui irritent fort les autres
partis anglicans. Leur opinion est que, si les Eglises protestantes

ne s'étaient pas constituées en communautés séparées,
l'Eglise catholique se serait réformée d'elle-même et développée
selon idéal d'Erasme (qui n'a jamais embrassé la Réforme malgré
sa communauté d'idées avec Luther), qu'elle serait ainsi devenue

une Eglise episcopale dans laquelle l'évêque de Rome — le

pape — n'aurait pas eu une place prépondérante.
Les anglo-catholiques sont accusés par leurs adversaires d'être

des « romanistes » et de vouloir faire rentrer l'Eglise anglicane
dans le giron de l'Eglise romaine. Ils s'en défendent avec

vigueur, et certainement la majorité d'entre eux serait hostile à

la reconnaissance de l'autorité papale, ne fût-ce que par patriotisme

britannique. Il n'en est pas moins vrai que les conversions
au catholicisme romain sont fréquentes dans le camp anglo-
catholique ; le fait n'est pas nouveau, du reste, et plusieurs

(1) Voir à ce sujet, et en général pour ce qui concerne la Reunion, qui
préoccupe toute l'Eglise anglicane, l'article de M. Ed. Platzhoff-Lejeune,
L'anglicanisme d'aujourd'hui, dans la « Bévue d'histoire et de philosophie
religieuses », mai-juin 1921.

(2) L'Eglise luthérienne suédoise est entrée en rapports officiels avec
l'Eglise anglicane. Ce qui a beaucoup facilité l'arrangement, c'est que l'Eglise
suédoise possède des évêques et a, par conséquent, maintenu la « succession

apostolique ».



ig6 ROHERT WERNER

membres du parti vont si loin dans leurs concessions au
catholicisme qu'on peut dire avec raison qu'ils sont ou singulièrement
inconscients ou des catholiques déguisés.

L'anglo-catholicisme contemporain va plus loin que le mouvement

d'Oxford dans la direction ritualiste et sacramentelle.
Tandis que celui-ci se contentait d'interpréter dans un sens

catholique les 3q Articles of Religion (i), les modernes
représentants de la Haute Eglise demandent leur suppression ou leur
revision. Les anglo-catholiques sont conservateurs en matière
dogmatique. Ils affirment la présence réelle du corps de Christ
dans le sacrement de l'Eucharistie et ont introduit dans leurs
églises la confession auriculaire et l'absolution individuelle par
le prêtre avant l'administration de la Cène ; ils pratiquent le

culte de la Vierge Marie et des Saints (tout en distinguant,
comme le fait l'Eglise romaine, entre l'adoration due à Dieu et
la dévotion due à la Vierge et aux Saints). Les plus modérés
d'entre eux cherchent à faire concorder leurs vues avec le

Prayer Book et sont obligés, pour cela, de donner de plusieurs
passages une interprétation pour le moins arbitraire. Toute une
fraction va plus loin et demande l'abrogation du Prayer Book,
comme liturgie obligatoire, le déclarant trop réformé et protestant

d'inspiration.
Le cérémonial du culte est très somptueux dans les paroisses

dirigées par un prêtre anglo-catholique : la liturgie entière est
chantée, les génuflexions et le signe de la croix reviennent
fréquemment (toutes les fois que le nom de Jésus-Christ ou celui
de la Vierge est prononcé), les officiants sont splendidement
revêtus, l'encens brûle... N'était la langue, on croirait assister à

la messe. Les anglo-catholiques ne reculent pas, du reste, devant
le terme de Mass et parlent de « l'élévation des espèces ». Ils
insistent sur le caractère sacramentel de la religion chrétienne.
« La plupart des chrétiens, disait récemment le Père Thornton
au Congrès de Leeds, croient que notre Seigneur a institué des

Sacrements, mais les catholiques [c'est-à-dire les anglo-catholiques]

croient que les Sacrements sont au centre de la religion...

(i) Les « Articles de religion » datent de 1062 et sont, en somme, une
confession de foi détaillée à caractère nettement protestant : aujourd'hui
encore, ils sont la base officiellement reconnue de l'Eglise anglicane.



CONFLITS D IDEES DANS L ANGLICANISME I97

La religion de la Bible est sacramentelle de part en part.
L'Ancien Testament est un livre catholique... Il en est de même
du Nouveau Testament. Notre Seigneur n'est pas venu pour
détruire, mais pour accomplir. Saint Paul, chacun le sait, croyait
aux Sacrements... Une religion qui a pour point central la
lecture et la prédication de la Bible, et qui néglige les
Sacrements, néglige des parties entières de la nature humaine et
laisse l'homme en proie au rationalisme... Les Sacrements sont
si simples qu'un enfant peut en user, et pourtant ils nous
mettent en présence de Dieu. Les enfants, en vérité, comprennent

les Sacrements si on les y mène, et plus on les y conduira
tôt, mieux cela vaudra »(ï). La dernière phrase est significative :

de nombreux anglo-catholiques demandent la communion des

enfants, comme elle existe dans l'Eglise catholique romaine.
Certains sont favorables au célibat des prêtres.

On le voit : le parti anglo-catholique est prêt à faire beaucoup
de sacrifices au catholicisme dans les domaines dogmatique,
ritualiste et disciplinaire. Mais il en est un que le peuple anglais
dans son ensemble ne fera jamais, et c'est ce qui, pour le

moment du moins, rend vains tous les efforts des anglo-catholiques

en vue d'une union avec l'Eglise de Rome : il ne reconnaîtra

pas le pape comme chef suprême de l'Eglise, ni l'infaillibilité

pontificale qui en découle ; il est trop jaloux de son
indépendance nationale pour cela. Les anglo-catholiques le

savent et la plupart d'entre eux vibrent, sur ce point, à l'unisson

avec la grande masse du peuple. Mais ne se font-ils pas
illusion, en croyant que Rome les acceptera sans qu'ils apportent

ce sacrifice suprême Une Eglise catholique sans le dogme
de l'infaillibilité de l'Eglise et sans celui de l'infaillibilité pontificale,

qui en est le couronnement logique, est-elle concevable
Toute la question est là. L'anglo-catholicisme a des racines
profondes dans l'histoire et dans l'âme anglaises ; mais c'est dans
la mesure où il n'est pas romain, c'est-à-dire dans la mesure où

il ne tend pas à renouer les liens de dépendance officielle entre

l'Eglise nationale d'Angleterre et le pape — liens que le peuple
a toujours abhorrés, même au moyen âge, et qu'il ne voudra
jamais voir rétablis.

(1) Church Times du 23 juin 1922, p. 655 (Christ and the Sacraments).



I98 ROHERT WERNER

Le parti anglo-catholique a fait, ces dernières années, des

progrès parmi les classes ouvrières. Alors que le mouvement
d'Oxford n'atteignit guère que les classes cultivées, l'anglo-
catholicisme est populaire. Il a un programme social et demande
la satisfaction de nombreuses revendications socialistes. Il atteint
certains milieux ouvriers ; on ne peut dire, toutefois, qu'il atteigne

les ouvriers dans leur ensemble, quoique certains de ses
chefs aient des idées politiques très voisines du socialisme.

L'anglo-catholicisme moderne est plein de vie : rien de plus
faux que de se le représenter comme un parti étouffé par le
ritualisme et le formalisme. Avec le parti des Modem Churchmen,

dont il sera question plus bas, c'est la fraction la plus
active de l'Eglise anglicane ; ses œuvres sociales sont comparables,

à bien des égards, à celles de l'Armée du Salut, et sa

ferveur religieuse — sa « vie », au sens chrétien du mot — est
indéniable (1).

L'anglo-catholicisme est l'héritier direct du mouvement d'Oxford

et (si l'on remonte plus haut) de la Haute Eglise de l'époque

des Stuarts. Il n'en est pas tout à fait de même du parti
des Modem Churchmen, qui ne descend pas en ligne aussi
droite de la Broad Church de l'ère victorienne. Les Coleridge,
les Robertson, les F. D. Maurice, etc., étaient influencés par la
philosophie allemande, en particulier par Kant, Herder, Fichte
et Hegel. Les questions de philosophie religieuse soulevées par
le romantisme allemand exerçaient sur ces esprits un puissant
attrait. La question sociale, qu'ils voyaient se poser avec acuité
dans une Angleterre devenue la plus grande nation industrielle
moderne, les préoccupait aussi. Mais c'étaient avant tout des

hommes aux fortes convictions religieuses, foncièrement
chrétiens, mais opposés au dogmatisme mort et au laisser-aller dans
la vie religieuse et morale de l'Eglise. Des miracles bibliques
ils cherchaient à donner une interprétation morale et il leur
arrivait de repousser ceux qu'ils ne pouvaient expliquer ainsi ;

(1) « Le mouvement anglo-catholique est marqué au coin de l'enthousiasme

», a écrit l'évêque H. Henson, un adversaire (Anglicanism, p. xv).



CONFLITS D IDEES DANS L ANGLICANISME I99

mais on ne peut dire que les questions de critique biblique les

préoccupaient directement.
Le parti actuel des Modem Churchmen a, comme l'ancienne

Broad Church, une antipathie instinctive pour le surnaturel et
une certaine indifférence à l'égard des dogmes et de la tradition.

Mais il est surtout un essai de réinterprétation du
christianisme dans le sens de la théologie critique moderne. Il s'inspire

de représentants du libéralisme allemand (Harnack), de la
c< religionsgeschichtliche Schule » (Wrede, Gunkel, Johannes

Weiss), de Loisy (i) et d'Albert Schweitzer. L'énumération de

ces noms montre assez que les Modem Churchmen n'ont pas
de corps de doctrines arrêté. Les uns penchent du côté de

Harnack et font de Jésus le premier, le plus grand des

prophètes, le modèle religieux et moral. Les autres, à la suite de
J. Weiss et de Schweitzer, insistent sur l'élément eschatologique
dans la prédication de Jésus et font de celui-ci un visionnaire,
chez lequel dominait l'idée de la fin du monde et de la consommation

du Royaume de Dieu par une série de catastrophes cosmiques.

D'une manière générale, c'est la première de ces tendances

qui prédomine. Mais il faut reconnaître que les questions de

critique biblique et de christologie sont posées ici avec une
fraîcheur, une simplicité, une confiance presque naïve, qui
étonnent nos esprits continentaux, rendus sceptiques par une
longue expérience. Nous sommes habitués à voir discuter ces

questions depuis plus de trois quarts de siècle et le temps n'est
plus où les thèses de l'Ecole de Tubingue soulevaient des luttes
passionnées et provoquaient presque des révolutions dans

l'Eglise. Nous avons confiance que l'avenir du christianisme
ne dépend pas de l'authenticité de tel livre ou de tel texte
bibliques et que le temps se charge de corriger le caractère

exagéré de certaines hypothèses. Il n'en est pas de même en

Angleterre : les chrétiens anglais dans leur généralité — même
la plupart de ceux qui, comme pasteurs, devraient avoir un
intérêt spécial, professionnel en quelque sorte, pour les questions

théologiques — commencent seulement à se rendre compte

(1) Il est intéressant de noter que certains jeunes anglo-catholiques
penchaient, pendant un temps, vers les hypothèses les plus hardies du moderniste

français.



200 ROBERT WERNER

des questions de critique historique qui se posent à propos
des livres sacrés. Ils s'en emparent avec ardeur et prennent
parti pour ou contre ce qu'ils appellent, d'un nom malheureux,

le modernisme, avec une absence de nuances qui nous
étonne.

Les protagonistes de la tendance libérale se recrutent, comme
il est naturel, dans les rangs du clergé, surtout parmi les
professeurs de théologie. Citons quelques noms. Le doyen Hastings
Rashdall, ancien professeur à Oxford, affirme que « dans la vie
et dans le caractère, dans l'enseignement et dans la personnalité

de Jésus-Christ, le monde a reçu la plus haute révélation
de Dieu, révélation qui, toutefois, se poursuit et se développe

par l'œuvre de l'Esprit de Dieu dans les esprits des hommes,
particulièrement dans la société des disciples de Christ. C'est
là au fond, je crois, ce que nous entendons quand nous parlons
de la déité de Christ» (i).

Le professeur H. D. A. Major, de l'Université d'Oxford, a

été accusé d'hérésie devant son ordinaire, l'évêque d'Oxford,
par un ecclésiastique anglican, pour avoir enseigné publiquement

une doctrine contraire aux Saintes Ecritures et au Prayer
Book en ce qui concerne la résurrection des morts. Le
professeur Major avait affirmé qu'il ne croyait pas à la résurrection

de la chair, mais à « la complète survivance de ce qui
constitue l'essentiel dans la personnalité humaine, de tout ce

qu'en résumé l'on entend par le terme d'identité personnelle ».

L'évêque d'Oxford, bien malgré lui, a dû procéder à une enquête
et charger trois professeurs de lui présenter un rapport sur la
question. Le rapport concluait à l'irrecevabilité de l'accusation
et l'évêque a fait siennes les conclusions du rapport (septembre
1921). (2) L'affaire en est restée là officiellement. Mais, comme
on peut le penser, elle a été abondamment discutée dans les

journaux religieux anglais pendant plusieurs mois.
Le parti des Modem Churchmen a remporté une victoire

importante par la nomination de l'un de ses représentants les

plus marquants au siège episcopal de Durham. Il s'agit de

l'évêque Hensley Henson ; personnalité très discutée naturelle-

(1) The Modem Churchman. Septembre 1921, p. 286.

(2) Voir, pour toute la question, le rapport officiel de l'évêque, et
H. D. A. Major, A Resurrection of Relies.



CONFLITS D IDEES DANS L ANGLICANISME 201

ment, il est en tout cas un homme d'une intelligence fort distinguée

et un écrivain de talent.
Les Modem Churchmen répudient à juste titre l'épithète de

«r modernistes » qu'on leur applique communément, parce qu'elle
prête à confusion avec le modernisme de l'Eglise catholique
romaine ; le terme a cependant passé dans le langage usuel et
n'est plus seulement employé par les adversaires du parti. On
les appelle aussi parfois les « anglicans libéraux « (Liberal
Anglicans). Ils ont divers organes à leur disposition, dont le

principal est la revue mensuelle The Modem Churchman. Ils
ont tenu leurs assises à Cambridge en été 1921 ; la conférence
elle-même et la publication des travaux qui y furent lus (1)

provoquèrent des critiques extrêmement vives de la part des

anglo-catholiques et des « évangéliques », dans la presse et du
haut de la chaire. — La Churchmen's Union for the advancement

of liberal religious thought groupe les libéraux, tandis

que la English Church Union est l'association anglo-catholique.

Voyons quelques points spéciaux du programme des Modem
Churchmen. — Comme les anglo-catholiques, ils désirent la

« réunion » des diverses confessions chrétiennes. Mais tandis

que les premiers pensent avant tout à l'unité catholique, à

l'entente avec l'Eglise romaine et les Eglises orthodoxes de

l'Orient, les autres tournent leurs regards vers les Eglises
protestantes du monde entier, en particulier vers les Eglises non-
conformistes du Royaume-Uni (2). Ils constatent que ce sont là
des Eglises issues, comme l'Eglise anglicane, de la Réforme, et
ils voudraient s'unir à elles plus étroitement, se sentant en
communion d'idées presque complète avec plusieurs d'entre
elles. S'ils tiennent à l'organisation episcopale, c'est qu'ils la
considèrent comme répondant le mieux aux besoins de l'Eglise

(1) Numéro de septembre 1921 du Modem Churchman.
(2) Le terme : « Eglises non-conformistes » tend à être remplacé par celui

de Free Churches (Eglises libres), qui désigne toutes les communautés
protestantes d'Angleterre, hormis l'Eglise anglicane. Cette dernière est la plus
puissante communauté religieuse en Angleterre et dans l'Empire britannique.

Mais les Eglises libres dans leur ensemble sont numériquement plus
puissantes que l'Eglise établie. Elles forment entre elles un cartel, qui défend
leurs intérêts communs.

H



203 ROHERT WERNER

chrétienne. Mais ils n'attachent pas, comme les anglo-catholiques,

une importance primordiale et sacramentelle à l'épiscopat

(qui est, pour eux, d'origine humaine) et à la « succession

apostolique » (à laquelle ils ne croient pas). Sur ce point ils
sont soutenus par le parti évangélique de la Low Church, qui,
dans les champs de mission où il est très actif, est constamment
mis en présence des immenses désavantages du morcellement
des communautés protestantes.

Les libéraux demandent aussi une revision du credo de

l'Eglise anglicane dans un sens large et aussi peu dogmatique
que possible. Ici ils ont contre eux les «r évangéliques » et le

gros du parti anglo-catholique.
Enfin les libéraux sont favorables au maintien d'une Eglise

d'Etat, alors que les anglo-catholiques, surtout depuis la
nomination par le gouvernement d'un libéral au siège episcopal de

Durham, demandent la séparation de l'Eglise et de l'Etat
(Disestablishment). « Les anglo-catholiques ont un but défini,
celui de résister à l'immixtion de la Couronne ou du Parlement
en matière de religion... Les anglo-catholiques sont également
opposés au règlement des questions religieuses par l'Etat,
comme ce fut le cas au xvie siècle. Ils considèrent ce règlement

comme suranné et vieilli. » (i) L'attitude des anglo-catholiques

étonne au premier abord ; mais elle ne s'explique pas
seulement par des raisons d'opportunité, elle est en réalité
conforme à l'idéal théocratique de ce parti. Les Modem Churchmen,
eux, voient dans l'union avec l'Etat la sauvegarde d'un parti
de minorité et leur attitude paraît due à des questions d'opportunité

plus qu'à des raisons de principe.

La fraction de l'Eglise anglicane qui porte le nom de Low
Church (le parti franchement protestant) subit à la fin du xvme
siècle, comme l'Eglise anglicane entière, l'influence du réveil
méthodiste. Cette influence se traduisit ici par la constitution
de la puissante société de mission dénommée Church Missionary
Society (C. M. S.). La Basse Eglise se rapproche beaucoup des

(i) Church Times du 3o juin 1922. Page 680 : What Anglo-Catholics want.



CONFLITS D'IDÉES DANS L'ANGLICANISME 2o3

Eglises réformées du continent. Elle est, au point de vue dogmatique,

strictement «r orthodoxe ». D'où le nom de fraction
évangélique, par lequel elle se désigne aujourd'hui (i). Elle repousse
le ritualisme et les cérémonies somptueuses du culte, les taxant
de formalisme et de « romanisme ». Les prières et la liturgie
du Prayer Book sont lues, non chantées (sauf les psaumes et
les antiennes). Le culte a un caractère beaucoup plus sobre que
dans l'anglo-catholicisme.

Le parti de la Basse Eglise est aujourd'hui constitué surtout
par des laïques qui s'opposent à l'anglo-catholicisme et au
« modernisme ». Dans les comités de la C. M. S., qu'ils
soutiennent de leurs deniers, ils ont toujours tenu à ce que
l'élément laïque soit prépondérant, et dans les champs de mission

— aux Indes, en particulier — les missionnaires dépendent du
comité qui siège en Angleterre, non de l'évêque du diocèse dans

lequel ils travaillent. Cette organisation donnant lieu à toutes
sortes de complications et de conflits, les évêques ont fait des

efforts, ces dernières années, pour obtenir que les missionnaires
dépendent, dans une certaine mesure au moins, de leur diocésain.

Une partie des souscripteurs de la C. M. S. s'opposent
violemment à cette intrusion dans ce qu'ils considèrent comme

un droit sacré des laïques. Leur hostilité provient surtout de

leur crainte que la nouvelle organisation ne favorise le « ritualisme

» et le ci modernisme » dans les rangs des missionnaires.
Cela d'autant plus que certains missionnaires aux Indes ont fait
preuve de velléités libérales qui éliraient le comité en Angleterre,

mais qui sont approuvées par une partie des membres de

la C. M. S. Les discussions dogmatiques ont ainsi fait irruption,
de façon inattendue et indirecte, dans le parti évangélique, qui
tend à se diviser en deux fractions : l'une intransigeante, l'autre
disposée à faire certaines concessions aux idées modernes. Le
conflit est particulièrement douloureux depuis la publication,
au printemps dernier, du rapport d'une délégation de la C. M. S.,

chargée de faire une enquête sur place aux Indes. Ce rapport
conclut à la nécessité d'établir des liens de dépendance plus ou

(ï) Le nom prête, du reste, à confusion. Car certains cercles voisins des

anglo-catholiques se joignent aux «évangéliques» quand il s'agit de
combattre les libéraux. Ici comme toujours, la réalité est plus complexe que
les définitions que l'on fait sur le papier.



204 ROBERT WERNEB

moins étroits entre les évêques et les missionnaires de la C. M. S.

Il y a une vraie effervescence dans les rangs des « évangéliques

» ; ce que plusieurs craignaient, mais ce qu'on s'efforçait
de cacher, est désormais évident : le <t modernisme » s'est introduit

dans la forteresse qui lui avait résisté jusqu'à maintenant.

Les anglo-catholiques et les Modem Churchmen sont deux

partis extrêmes. Ils constituent des minorités dans l'Eglise
anglicane. Il serait difficiie de dire leur nombre, surtout en

ce qui concerne les seconds. Mais, sans donner de chiffres,
peut-être est-il possible de se rendre compte, d'une manière
générale, de ce que le peuple de l'Eglise pense des partis qui
la divisent.

Les anglo-catholiques rencontrent de l'approbation surtout
dans les villes ; mais là même ils sont une minorité. Dans les

petits endroits de campagne où il n'y a qu'un clergyman, si
celui-ci se trouve être un « ritualiste », ses ouailles sont bien
obligées de l'accepter, puisqu'elles n'ont rien à dire dans son
élection ; mais les journaux religieux renferment de nombreuses

protestations contre les tendances « romanisantes » de
certains ecclésiastiques. La majorité des laïques anglicans occupe
probablement une position intermédiaire entre les anglo-
catholiques et les Low Churchmen. Que de fois ne reçoit-on
pas cette réponse, quand on interroge un Anglais sur ses

sympathies ecclésiastiques : « Neither high, nor low, but moderate

I » (« Ni haute, ni basse Eglise, mais Eglise modérée »).
Un certain apparat dans le culte, une certaine pompe dans les

cérémonies religieuses, un certain ritualisme, plaisent à l'âme
anglaise ¦—¦ ce qui n'implique nullement, pour la masse des

fidèles, des sympathies pour le catholicisme romain.
Au point de vue doctrinal, les laïques sont en général, comme

dans la plupart des communautés chrétiennes, conservateurs ;

on craint les innovations, et l'orthodoxie des « évangéliques »

rencontre beaucoup de sympathie. Mais ici il faudrait se garder
de trop généraliser : nul ne sait combien de membres de l'Eglise
approuvent aujourd'hui plus ou moins secrètement les efforts
des Modem Churchmen. Il est particulièrement difficile de s'en



CONFLITS D'IDÉES DANS L'ANGLICANISME 2o5

rendre compte dans un pays comme l'Angleterre, où le « bourgeois

» tient par dessus tout à la respectability ; or, jusqu'à ces
dernières années, rien ne l'offensait plus qu'une opposition
ouverte aux opinions religieuses généralement reçues.

Le peuple anglais est particulièrement traditionaliste pour ce

qui regarde l'organisation extérieure d'une institution qui existe
depuis des siècles. Ce trait, dont il serait facile de donner des

exemples dans le domaine politique, est peut-être plus marqué
encore dans les questions d'organisation ecclésiastique. L'Angleterre

sera peut-être amenée à la séparation de l'Eglise et de

l'Etat : diverses raisons d'ordre politique, financier ou autre,
pourront l'y conduire ; mais nous doutons que ce soient jamais
des raisons de sympathie, ni de conviction séparatiste, qui l'y
poussent dans la masse du peuple.

Les questions que nous venons d'aborder recevront une
réponse un peu différente quand, au lieu de considérer les

taïques, on s'adresse au clergé, particulièrement au haut clergé,
aux doyens, chanoines, évêques et autres dignitaires ecclésiastiques.

Quelques évêques parmi les plus influents sont gagnés à

l'anglo-catholicisme et cherchent à exercer une influence dans
ce sens sur leurs subordonnés. Tout récemment, au mois de

mai 1922, l'archevêque de Cantorbéry recevait une deputation
de membres de l'Eglise, se rattachant au parti évangélique ;

leur but était de protester contre le « modernisme » d'une part
et contre l'anglo-catholicisme extrême (« les désordres ritua-
listes ») d'autre part. L'archevêque Randall Davidson, primat
de l'Eglise anglicane, eut des paroles sévères, quoique modérées
dans la forme, pour caractériser le premier de ces abus. Mais

on le sent embarrassé quand il aborde le second : il a affaire à

forte partie, les « ritualistes » sont puissants dans le haut clergé.
Il faut dire, d'autre part, que certains évêques leur sont fermement

opposés.
D'une manière générale, les idées dogmatiques des évêques

sont modérément conservatrices. Ici aussi il y a de notables

exceptions, et certains évêques, tout en ayant des opinions
personnelles conservatrices, cherchent à être aussi larges que
possible dans leurs rapports avec les ecclésiastiques de leur
diocèse. Du reste l'évêque anglican n'a pas, d'une manière gêné-



206 ROHERT WERNER

rale, pouvoir pour révoquer ses subordonnés pour des questions

de doctrine, (i)

Ces notes paraîtront peut-être touffues et arides. Elles ne
sont pas assez détaillées, cependant, pour rendre compte de

l'extrême complexité des questions qui se posent dans l'Eglise
anglicane à l'heure actuelle. Il n'est pas exagéré, croyons-nous,
de parler de crise dans le sein de cette institution, à laquelle
se rattachent des millions d'individus dans le monde entier.
(Car il ne faut pas oublier que l'Eglise episcopale anglicane a

des ramifications, non seulement dans tout l'Empire britannique,

mais aussi aux Etats-Unis d'Amérique, au Japon et dans

tous les pays où vivent des Anglais et où travaillent des
missionnaires anglicans.) La crise n'est aiguë, pour le moment, que
dans le clergé et dans certains cercles de laïques particulièrement

actifs. Mais là où elle existe, les oppositions sont aujourd'hui

si marquées qu'il serait étonnant qu'elle ne s'étendît pas.
Elle est à l'état latent ; un événement anodin peut, dans les

circonstances actuelles, en faire une crise générale.
Qu'on nous permette, en terminant, une remarque qui a trait

à l'ignorance habituelle dans laquelle vivent les milieux protestants

de l'Europe continentale, concernant l'anglicanisme
contemporain.

Nos Eglises sont renseignées sur les communautés
non-conformistes, les Free Churches, du Royaume Uni. Cela est

(i) Ceci ne rentre pas dans le cadre de notre article. Mais nous
voudrions mentionner le fait que plusieurs des hauts dignitaires de f'Eglise
anglicane sont des hommes distingués par leur science. Nommons seulement

le docteur Inge, doyen de la cathédrale de Saint-Paul à Londres,
célèbre par ses études sur le néo-platonisme. — Nous signalons ici le volume
suivant : Painted Windows ; Studies in religious personality, by A
Gentleman with a Duster (Londres, Mills and Boon, 1922). Ce livre renferme
une série de portraits de personnalités marquantes dans le monde religieux
anglais. Anglicans et Free Churchmen passent devant nos yeux et sont
« croqués » avec une habileté extraordinaire, non sans malice souvent. Les

portraits manquent parfois de profondeur et d'impartialité, mais le livre
initie de façon charmante aux problèmes si divers qui se posent dans les
milieux religieux de l'Angleterre à l'heure actuelle.



CONFLITS D'IDÉES DANS L'ANGLICANISME 2O7

naturel ; car ces Eglises sont plus près de nous que l'Eglise
anglicane, par leurs origines parfois, et surtout par leur organisation

actuelle. Mais nous devrions aussi étudier l'anglicanisme,
d'abord parce que c'est ainsi seulement que nous arriverons à

comprendre véritablement les Free Churches, ensuite parce que
l'anglicanisme est une manifestation de vie chrétienne collective
dont nous aurions beauconp à apprendre. Nous partons trop
souvent du point de vue qu'il n'y a que deux formes de
christianisme ecclésiastique : la forme catholique et la forme protestante.

C'est là une erreur : il existe une Eglise chrétienne qui
est vivante et qui n'est ni catholique au sens « romain » du
mot, ni protestante au sens «continental», mais qui représente,
dans son essence, quelque chose de plus compréhensif que le
catholicisme et que le protestantisme historique. C'est
l'anglicanisme. La réalisation historique en est imparfaite, sans doute ;

mais l'idée même qui a présidé à son développement est
intéressante. Les Eglises protestantes d'Europe se rattachent toutes
à un grand Réformateur dont elles ont fortement subi
l'empreinte — à Luther, à Zwingli ou à Calvin. L'Eglise anglicane,
elle, ne peut pas être ramenée ainsi à une personnalité initiale,
qui domine son histoire : c'est là à la fois sa faiblesse et sa
force (1). Elle est sortie en partie, il faut l'admettre, d'intrigues
politiques peu édifiantes ; mais c'est le cas de toutes les Eglises
issues des grandes luttes religieuses du xvie siècle. Elle est sortie
aussi des entrailles du peuple anglais ; l'anglicanisme est, pour une
bonne part, « la traduction en anglais moderne » (que l'on nous
passe cette expression) du christianisme éternel. L'Eglise anglicane,

mieux que d'autres Eglises nées au temps de la Réformation,

exprime le sentiment religieux d'une nation, la piété
anonyme d'un peuple. A ce titre elle mérite une attention
particulière.

Robert Werner.

(i) Tout au plus peut-on dire que le nom et l'influence d'Erasme sont
étroitement associés avec l'histoire des origines de l'Eglise anglicane.


	Questions actuelles : partis et conflits d'idées dans l'anglicanisme contemporain

