
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1922)

Heft: 45

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

J.-F. ASTIE

La Revue de théologie et de philosophie ne laissera pas s'achever
cette année sans signaler le centenaire de celui qui fut l'un de ses deux
premiers directeurs : Jean-Frédéric Astié, né à Nérac le 21 septembre
1822, pasteur à New-York de i848-53, puis professeur à la Faculté de
l'Eglise libre du canton de Vaud, de i856 jusqu'à sa mort, en 1894.

Comme il avait interdit à ses amis de publier sur lui « aucune
notice», la Revue s'est bornée alors à donner in memoriam (1894,

p. 201-206 et 297-3o5) quelques citations de ses écrits (1) ; aujourd'hui
même nous nous restreindrons à de brefs renseignements.

Astié avait fait sa théologie à i'Ecofe de l'Oratoire, de Genève, sous
la direction de Gaussen, Merle, Scherer, et il paraît avoir, dans le
même temps, fréquenté avec profit Cellérier flls. Il se rendit ensuite à
Berlin et à Halle, où il s'attacha notamment à Tholuck.

A l'occasion de la crise théologique de Scherer, Astié adopta, entre
l'orthodoxie traditionnelle et le protestantisme libéral de l'époque, une
position intermédiaire, qu'il a toujours maintenue depuis lors au prix
d'ardentes polémiques; il l'intitulait «théologie indépendante», énonçant

ainsi la distinction qu'il faut savoir faire entre la religion elle-
même et la théologie : distinction qui doit assurer aux travaux de cette
science l'indépendance nécessaire. Astié n'a jamais réalisé son rêve
d'écrire un « Essai de dogmatique chrétienne » sous ce titre : « Ma foi
justifiée » ; il s'est cependant expliqué sur quelques importants sujets
doctrinaux en une série d'articles parus dans le Chrétien évangélique
de 1876. Les deux principes qu'il n'a cessé de proclamer avec insistance

sont : celui du « spiritualisme » absolu, à la façon des Quakers
(v. la fin de son art. sur ce mot dans l'Encyclopédie Lichtenberger) et
« l'individualisme», — pour lequel il se réclamait de Vinet, — en
reléguant un peu trop dans l'ombre d'autres éléments qui ne font pas
défaut chez le grand moraliste vaudois. Ph. Bridel.

(1) Il a paru néanmoins, dans la Gazette de Lausanne du 23 mai 1894, une
nécrologie assez étendue [par Ed. Secrétan] ; dans Evangile et Liberté (2&
mai et 6 juillet 1894) deux articles de Paul Chapuis ; et surtout dans la
Semaine religieuse des 2, 9 et 16 juin 1894, une longue étude de M. Francis
Chaponnière.



MISCELLANÉES 3o5

LE DÉVELOPPEMENT RELIGIEUX DE LUTHER

Dans les trente dernières années, les études relatives à la première
période de la vie de Luther, à la crise qui a déterminé son rôle de

réformateur et la formation de sa pensée, se sont beaucoup
multipliées. La découverte du manuscrit du cours qu'il professa sur l'épître
aux Romains en i5i5 et i5i6, celle d'autres documents importants, un
examen critique, attentif et minutieux, des renseignements que la tradition

avait conservés sur ses années de jeunesse et ses luttes au
couvent d'Erfurt, une connaissance plus approfondie des théologiens qui
l'ont précédé durant les derniers siècles du moyen-âge, ont fourni
ample matière à ces travaux qui ont renouvelé l'histoire des débuts
de Luther. Les attaques passionnées du dominicain Henri Denifle qui,
avec des arguments puisés dans sa connaissance très étendue de la
théologie scolastique, prétendait convaincre Luther d'erreurs
grossières, et plus ou moins volontaires, dans sa manière de présenter
l'enseignement de l'Eglise, en particulier dans son commentaire des

Romains, et soutenait que les angoisses morales qu'il aurait eues
comme moine n'étaient qu'une invention tardive, destinée à voiler les
défaillances de sa vie personnelfe et son incapacité à garder les

vœux monastiques, provoquèrent de nombreuses et remarquables
réponses des historiens protestants.

Dans le livre que nous annonçons (i) qui est, si nous sommes bien
informés, une thèse de licence en théologie, M. Henri Strohl a rendu
un vrai service au public de langue française en exposant avec clarté,
avec concision et d'une manière, en général, assez complète, les
résultats de ces travaux, nous donnant pour terminer ses propres
conclusions sur les questions débattues. Il a comblé par son livre une
lacune de notre littérature théologique. Depuis la thèse d'A. Jundt,
parue en igo5 (antérieurement à la publication du cours sur les
Romains de i5i5-i6. —M. Jundt en avait seulement consulté le manuscrit),

aucun théologien protestant français n'avait abordé ce sujet. Or
le savant ouvrage de P. Denifle a été traduit par le P. Paquier
(Luther et le Luthéranisme). L. Cristiani, dans plusieurs écrits, a

popularisé les affirmations de l'ardent détracteur de Luther. En

Allemagne, le Jésuite Grisar, plus habile dans son apparente modération,
a publié une biographie de Luther en trois gros volumes, qui s'est
vendue par milliers d'exemplaires (1911, 1912). L'historien protestant
Henri Bœhmer, professeur à Leipzig, a exposé les problèmes
nouveaux de la biographie de Luther, dans un livre du plus haut intérêt,

(1) Henri Strohl, maître de conférences à la Faculté de théologie
protestante de Strasbourg. L'évolution religieuse de Luther jusqu'en i5i5.
1 vol. de 174 P- in-8, fr. 8. Librairie Istra, Strasbourg. — Cet ouvrage fait
partie de la collection des Etudes d'histoire et de philosophie religieuses,
publiées par la Faculté de théologie protestante de Strasbourg.



3o6 MISCELLANÉES

qui mériterait d'être traduit en français, comme le fut, par les soins
de Gabriel Monod, l'ouvrage du même auteur sur les Jésuites (Luther
im Lichte der neueren Forschung, 4e édit. augmentée, 17e à 20e mille,
1917). Enfin, le jubilé de i5i7 a fait éclore toute une littérature de
publications, savantes et populaires.

Dans l'introduction à son livre, M. Strohl rend compte des principales

de ces publications, en les appréciant avec impartialité. Il rend
l'hommage qui lui est dû à la magistrale biographie, commencée par
Otto Scheel, dont les deux premiers volumes exposent l'histoire de
Luther jusqu'en i5i3. Il signale les travaux récents d'un dominicain
passé au protestantisme, A. V. Müller, d'après lequel Luther, disciple
d'Occam, serait revenu à la tradition augustinienne, qui s'était maintenue

dans les couvents de son ordre; il aurait subi l'influence d'un
moine augustin de la première moitié du quatorzième siècle, Simon
Fidati, dont A. V. Müller a retrouvé l'ouvrage. Enfin M. Strohf cite
avec satisfaction l'article très remarqué qu'un professeur catholique,
F. X. Kiefl, a publié dans la revue Hochland, et dans lequel il reconnaît

que Luther était « avant tout » une personnalité religieuse, et que
« son évolution ne s'explique que par des besoins religieux ». L'erreur
doctrinale qu'il a commise a été de poursuivre une idée juste en soi:
celle de la toute-puissance divine et de notre entière dépendance,
jusqu'à ses dernières conséquences. La déviation initiale du grand
courant catholique s'expliquerait par une constitution physique et
psychique anormale. Kiefl donne ici la main à l'historien protestant
Hausrath, et au psychanalyste américain Preserved Smith. Tout en
repoussant avec énergie les conclusions de ces auteurs sur l'origine
pathologique des idées religieuses de Luther, M. Strohl reconnaît
que le problème de l'évolution de Luther est avant tout un problème
de psychofogie religieuse, et c'est comme tel qu'il essaie de le traiter.

Nous ne saurions le suivre dans son exposé. Lui-même l'a résumé
d'une manière très claire dans la Revue d'histoire et de philosophie
religieuses, 1922, n° 2, p. i56-i63. Il distingue trois périodes dans
l'évolution de Luther. La première s'étend jusqu'à son entrée au
couvent (i5o5). Le principal problème qu'elle pose est de savoir si cette
entrée doit être considérée comme une « catastrophe » ou comme le
dénouement d'une longue préparation. M. Strohl montre que le coup
de foudre près de Stotternheim ne fit que précipiter une résoiution
qui se préparait depuis longtemps dans l'âme du jeune Luther. — La
deuxième période est remplie par la crise religieuse au couvent (i5o5-
i5o9). M. Strohl défend contre Denifle la réalité de cette crise. Elle
est attestée par une série de documents, qui remonte à i5i3. Elle fut
provoquée par la théologie d'Occam et les théories courantes sur la
pénitence et ses conditions. — La troisième période (i5og à i5i5) fut
décisive. Elle pose le troisième problème que M. Strohl étudie avec
soin : comment Luther a-t-il trouvé la paix



MISCELLANÉES 3o7

Dans les deux derniers chapitres de son ouvrage M. Strohl donne
un exposé synthétique de la forme primitive de la conception
luthérienne, spécialement de ce que Luther appelle la «justice par la foi»,
« la justice ou la justification passive de Dieu ». 11 examine ensuite
si ie mysticisme augustinien se retrouve chez Luther, et montre ce
qui sépare Luther du néoplatonisme. « Pour devenir entièrement lui-
« même, il fallait à Luther (après l'influence d'Augustin) le contact
« suivi avec le génie religieux le plus proche parent du sien, celui de

« saint Paul. Il étudie l'épître aux Romains ; et dès lors sa vie inté-
« rieure s'épanouit pleinement. Il s'assimile un système conforme à

« son expérience religieuse et apprend à en tirer toutes les conséquen-
« ces. A peine ce travail terminé, il sera entraîné dans des luttes qui
« amèneront, contre son gré et pas à pas, la rupture avec toute l'orga-
« nisation ecclésiastique traditionnelle... C'est ce que nous étudierons
« dans un prochain travail. »

Nous souhaitons vivement que M. Strohl puisse accomplir son
dessein et nous donner bientôt la suite de son intéressante étude.

A. SCHROEDER.

PUBLICATIONS RECENTES

Docteur Ch. de Montet. Les problèmes fondamentaux de la psychologie

médicale. Avec une préface de D. Parodi. Berne, Bircher,
1922 ; un vol. in-8, 87 p.

Depuis plusieurs années déjà, le docteur Ch. de Montet, suivant en
cela les traces du professeur Lipps de Zurich, est arrivé à la conviction

que, pour expliquer les phénomènes biologiques et psychologiques,

il fallait abandonner l'idée d'une causalité unilatérale et utiliser
la notion plus souple et plus exacte d'interdépendance. C'est en
s'inspirant de cette notion que déjà, dans un article de la Revue de biologie
(juillet-août 1921), il avait tenté de définir l'attitude religieuse comme
insérant l'individu et ses états de conscience dans la vie générale.

L'ouvrage qu'il vient de publier précise et élargit la question.
L'interdépendance y est présentée comme un postulat indispensable à

la psychologie, si celle-ci veut se constituer comme une science. M. de
Montet le prouve en montrant que des impressions isolées (rêves,
perceptions, erreurs, mensonges, etc.) ne peuvent se suffire à elles-mêmes et
plongent en réalité leurs racines dans l'ensemble de la vie psychique.

Il tire ensuite les conséquences qui découlent de ce fait et qui
doivent modifier les traitements en usage dans la thérapeutique médicale.

Signalons encore dans le même ordre d'idées l'essai de recherches
collectives que M. de Montet a entreprises avec l'aide de M. Henri
Bersot et qui ont été réunies sous le titre de Psychologie et développement

de l'enfance à la vieillesse. E. Bircher, Berne 1922. un vol. de
VIII-221 p.



3o8 miscellanées

Docteur Raymond de Saussure. La méthode psychanalytique. IV-187
pages. Paris, Payot, 1922.

La préface que Freud lui-même a écrite en tête de cet ouvrage, pour
le présenter au public, en fait ressortir toute l'importance. On m'a
faussement attribué, dit Freud dans cette préface, l'opinion selon
laquelle tous les rêves auraient une signification sexuelle, la libido
sexuelle étant la seule force vive de notre psychisme. M. de Saussure

montre qu'il n'en est rien. Son livre « est fait pour donner aux
lecteurs français une idée juste de ce qu'est la psychanalyse et de

ce qu'elle contient» Les remarques concernant « la technique de la
psychanalyse sont excellentes. Elles sont exactes et, malgré leur concision,

elles ne laissent rien d'essentiel. Elles sont un témoignage éclatant

de la compréhension très fine dont a fait preuve l'auteur ».

L'on se tromperait toutefois si l'on considérait l'ouvrage de M. de
Saussure comme un traité de vulgarisation, destiné à initier le grand
public à la psychanalyse. Poursuivant un but avant tout scientifique,
cet ouvrage insiste exclusivement sur le rôle et les applications que
cette science nouvelle comporte dans le domaine de la thérapeutique.
Il tente une classification ingénieuse des cas divers qui peuvent être
envisagés à ce point de vue.

Les psychologues cependant liront avec beaucoup d'intérêt les
chapitres qui traitent de l'activité psychique et de la psychologie du rêve,
comme aussi la conclusion où l'opposition entre le point de vue scienti
fique et les exigences de la thérapeutique est nettement marquée.

Sigmund Freud. Introduction à la psychanalyse. Traduit de l'allemand
par S. Jankélévitch. Payot, Paris, 1922.

Cet ouvrage, comme on le sait, est la reproduction d'un cours
universitaire que Freud a donné à Vienne dans les années 1915-1917. Il est

superflu d'en souligner l'importance et l'intérêt exceptionnels.
Par la variété des faits qu'il choisit, par les fines et judicieuses

analyses auxquelles il les soumet, Freud montre d'une façon admirable en

quoi consiste exactement la tâche de la psychanalyse, et la grandeur
des difficultés auxquelles elle se heurte.

Dans une première partie il étudie la signification des actes manques

; dans une deuxième if met en lumière le mécanisme des rêves et
les éléments complexes qui le caractérisent : censure, symbolisme,
élaboration, etc. Enfin dans une troisième et dernière partie il donne
une théorie générale des névroses (psychanalyse et psychiatrie, sens
des symptômes, rattachement à un traumatisme inconscient, résistance
et refoulement, vie sexuelle de l'homme, développement de la libido et
organisations sexuelles, etc.).

Une œuvre aussi riche se laisse difficilement résumer et encore moins
critiquer, car, ce qui en fait l'intérêt et la puissance, c'est l'analyse
détaillée des faits étudiés.



miscellanées 3o9

Nous nous permettons cependant de signaler comme particulièrement

suggestif le chapitre sur le développement de la libido.
On se souvient que M. Ed. Claparède avait cru pouvoir commenter

la pensée de Freud sur ce point de la façon suivante : (i) la « libido sans
doute désigne le fait que l'instinct sexuel est le mobile fondamental de
toutes les manifestations psychiques. Seulement il faut savoir lire entre
les lignes et ne pas oublier que pour Freud la notion de libido dépasse
de beaucoup celle de sexualité ». Freud a protesté aussitôt, disant qu'il
avait clairement établi la distinction entre les Sexualtriebe et les
Ichtriebe et que pour lui libido ne signifiait que l'énergie des premiers.
Reste cependant la difficulté de savoir ce que Freud entend par les
Sexualtriebe, car sous cette désignation il comprend autre chose que
l'instinct sexuel au sens ordinaire.

Claparède a montré que dans ces conditions le terme de libido reste
équivoque. « La libido, dit-il, ce serait donc un processus sexuel, mais
non pas nécessairement génital. Mais qu'est-ce que cela peut bien vouloir

dire Qu'est-ce qu'un processus qui reste sexuel sans avoir plus
rien affaire avec l'instinct de reproduction?»

Les remarques de Claparède nous semblent parfaitement justifiées.
Le terme de libido demanderait à être précisé. Il revêt dans Freud une
signification qui reste malgré tout obscure et dans le livre que nous
analysons le chapitre intitulé : « Développement de la libido et organisations

sexuelles », ne dissipe pas ces obscurités.
D'un côté (p. 337) Freud insiste pour que l'on qualifie de sexuelles

les activités douteuses et indéfinissables de la première enfance ayant
le plaisir pour objectif « parce que, dit-il, nous avons été conduits à

cette manière de voir par les matériaux de nature incontestablement
sexuelle que nous a fournis l'analyse des symptômes ». De l'autre
(p. 340) cependant Freud parle d'une période prégénitale durant laquelle
la sexualité proprement dite ne joue aucun rôle et où s'affirme surtout
le désir de voir, de dominer et de savoir.

Nous ne voyons pas, pour ce qui nous concerne, la nécessité de

considérer ce désir comme le prélude de l'instinct sexuel. Il nous semble

plus conforme à l'observation psychologique d'admettre dès l'origine

l'existence d'instincts parallèles qui iront en s'affermissant.
Arnold Reymond.

S. M. Zwemer. L'Islam, son passé, son présent, son avenir. Traduit
et adapté par Renée Warnery. Lausanne, éd. La Concorde, 1922.

Mlle Renée Warnery vient de rendre accessible au public de langue
française le livre anglais de Zwemer sur l'Islam. Félicitons-la de nous
avoir donné, au lieu du mot-à-mot stupide dont se contentent des tra-

(1) S. Freud. La psychanalyse. Traduction d'Yves le Lay avec une
introduction par Edouard Claparède. Sonor, Genève, 1921, voir pages 18, 69 et sq.



3io MISCELLANÉES

ducteurs mercenaires, une transposition en bon et agréable français.
Remercions-ia aussi des notes et des compiéments dont etle a enrichi
le texte original, et surtout souhaitons à son généreux dessein le succès

qu'il mérite. Nous sera-t-il enfin permis de lui signaler un instrument

de travail de premier ordre qui ne figure pas dans sa bibliographie,

YEncyclopédie de l'Islam publiée avec le concours de nombreux
orientalistes et, pour l'édition française, sous la direction de M. R.
Basset.

Le volume de Zwemer n'est, à proprement parler, ni une œuvre
strictement historique, ni un travail basé essentiellement sur les sources

musulmanes. L'auteur poursuit un but de vulgarisation et de
propagande missionnaire chrétienne. Sous ce rapport son livre sera le
bienvenu, il oriente rapidement et clairement sur les principaux aspects
de ce grand fait historique qu'est l'Islam et souligne ses déficits avec
la passion du chrétien militant. La religion musulmane y est mise
systématiquement en contraste avec l'hébraïsme et surtout avec le
christianisme. Cependant bien des jugements sur la morale des sectateurs

d'Allah s'appliqueraient aussi bien aux disciples, infidèles il est
vrai, du Christ, et le parti-pris anti-musulman est poussé souvent
jusqu'à l'absurde : citer par exemple comme document de la morale islamique

le « Livre des lois secrètes de l'amour » équivaut à donner le
De matrimonio de Sanchez comme norme de la moralité chrétienne
A cet égard Zwemer ne fausse-t-il pas la perspective, n'insiste-t-il pas
trop sur les ombres et pas assez sur les lumières Le lecteur qui n'aurait

pas le temps de recourir à des ouvrages compacts mais désirerait
corriger cette image parfois tendancieuse, consultera avec profit l'Islam
(Payot) de notre savant collègue de Genève M. Edouard Montet, ouïes
Institutions musulmanes (Flammarion) du distingué arabisant de l'Ecole
des langues orientales de Paris, M. Gaudefroy-Demombynes.

La partie sans contredit la plus originale de l'œuvre comprend les
derniers chapitres sur la situation politique et l'avenir de l'Islam, les
missions chrétiennes auprès des musulmans, les méthodes d'évangélisation,

et la question musulmane au lendemain de la guerre.
Ici le point de vue chrétien gagne en dignité parce qu'il s'affiche

franchement et ne se mêle pas, comme dans la première moitié du
livre, à une enquête historique qu'il rend suspecte de partialité. Le
monde musulman a-t-il à rougir de la confrontation avec la vie des
chrétiens Dieu le sait. Mais c'est aux origines mêmes et dans le
domaine du dogme qu'est le nœud du débat : que Mohammed ne
soutienne aucune comparaison avec le Christ, que son monothéisme vide
d'idées, son sec et égoïste optimisme, son eschatologie sensuelle soient
aux antipodes du drame chrétien de la chute, du péché et de la rédemption

par la Croix, c'est ce que ne contesterait qu'un brave rationaliste.
Neuchâtel. P. Humbert.


	Miscellanées

