Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 10 (1922)

Heft: 45

Artikel: Etude critique : le probléme du mal
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380055

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

LE PROBLEME DU MAL

Jean-P. Benoir, La toute puissance de Dieu et le probléme du mal. —
Paris, Fischbacher, 1921. 288 p. in-8.

Parmi les problemes qui troublent la conscience chrétienne,
il en est peu qui soient aussi angoissants que le probléme du
mal dans ses rapports avec la volonté et la puissance de Dieu.

La doctrine du péché originel ne parait plus apporter sur ce
point la solution satisfaisante, car elle est liée a des croyances
sur les origines du monde et de I'humanité que la pensée moderne
admet difficilement. Si, comme les sciences semblent le mon-
trer, 'homme primilif s’est dégagé peu & peu et péniblement
des brumes de 'animalité, la somme des maux et des souffrances
qui régnent dans l'univers est un chétiment disproportionné a
la faute qu’il a pu commettre.

Il reste la possibilité de reporter la chute du premier Adam
dans une économie cosmique, antérieure 4 la formation du
monde actuel; mais c’est pousser le principe de solidarité au-dela
deslimites que la conscience morale peut raisonnablement tolérer.

Et alors le probléme subsiste. Dieu est-il vraiment le Pére
que Jésus-Christ nous révéle et dont 'amour tout puissant veille
sur chacune de ses créatures ? Et si oui, comment peut-il
tolérer les désordres et les injustices dontnotre monde a été de
tout temps le théatre et qui semblent s’aggraver au cours des
siécles ?

Ce probleme, ce n’est pas la vaine curiosité des théologiens
et des philosophes qui le pose. Il semble aveir acquis une



LE PROBLEME DU MAL 293

acuité plus grande, au fur et & mesure que la vie moderne a
accentué sa complexité. Déja avant la guerre on opposait comme
inconciliables le spectacle de la nature et la toute puissance de
Dieu (1).

La terrible tragédie qui vient de secouer l'humanité a aug-
menté le scandale et plusieurs chrétiens n’hésitent plus a déclarer
que Dieu est impuissant devant certains événements. Un divorce
tend ainsi & se manifester au sein des Eglises entre ceux qui
affirment I'action toute puissante de Dieu et ceux qui la limi-
tent (2) ; ce divorce est grave parce qu'il atteint les sources
mémes de la piété.

Dans l'ouvrage qu'il présente au public, M. Benoit a bien
compris le devoir qui s’'impose a la pensée chrétienne d’envi-
sager en face le probléme. « Il s’agit pour I'Eglise, non pas
-d’abandonner les grandes vérités éternelles dont elle vit, pour
s’aventurer sans boussole, sur des océans inconnus, mais de
repenser ces vérités qul sont sa force et constituent une inépui-
sable richesse, de retrouver la vie sous les mots parfois morts,
de traduire pour notre génération et dans son langage, en
fonction de ses expériences et des problémes qui lui sont pro-
pres, les vérités vitales qu’elle a la mission de proclamer. » Et
M. Benoit, reprenant & son compte les paroles du professeur
Cairns ajoute : « La foi de l'avenir sera celle qui apportera la
solution la plus adéquate au probléme du mal » (p. 15).

C’est dans cet esprit qu’il aborde I'étude de la toute puissance
divine; il le fait avec beaucoup de courage, sans méconnaitre
les difficultés de l'entreprise. Il examine successivement les
systémes qui affirment, les uns, 'omnipotence de Dieu, les
autres, son impotence ; il les rejette en faveur d’'une conception
nouvelle qu’il appelle la surpuissance ou puissance parfaite.

La tentative de M. Benoit est certainement méritoire ; elle
témoigne d'un grand effort de réflexion, d'un sens critique
souvent avisé; d’une pénétration trés grande en ce qui concerne
les besoins de la conscience religieuse. Ici et la des apercus

(1) Voir entre autres: Souvenirs de Marie Flournoy-Burnier. Pour sa
famille et ses amis. Genéve, Kindig ; et Wilfred Monobp, Aux croyants et
aux athées. Paris, 1910,

(2) Voir l'article de M. Durand-Pallot paru dans cette Revue, avril-juin
1922.



204 ARNOLD REYMOND

historiques d'un réel intérét, entre autres sur l'origine et le
développement de la notion du Dieu infini (p. 55).

Cependant certaines obscurités subsistent. Nous n’avons pas,
en particulier, vu trés nettement en quoi I'attribut de surpuis-
sance modifiait la conception traditionnelle de Dieu. Sur ce
point il y a un flottement dans la pensée de M. Benoit. Il nous
semble aussi que le plan suivi n’est pas trés heureux, car il
comporte fatalement des répétitions qui ne contribueut pas a
éclairver le probléme. Il edt mieux valu discuter paralléelement,
et non successivement, les diverses questions que soulévent la
toute puissance et 'impotence divines.

*

Ces réserves faites, nous approuvons pleinement les critiques
que M. Benoit adresse aux systémes de l'impotence, au nom
des postulats de la piété chrétienne.

« On peut, dit-il, ramener a trois grands groupes tous les
systémes qui limitent Dieu sans que cette limitation soit le
résultat d’'un acte libre de Dieu lui-méme. Nous les appellerons
d’un terme un peu brutal, mais commode: systémes d'impotence. »

« Les uns limitent Dieu par la matiére a laquelle Dieu se
heurte dans son activité créatrice, et réintroduisent dans leur
philosophie ou leur théologie le vieux dualisme de la matiére
et de l'esprit. »

« Les autres limitent la puissance de Dieu par un ou plusieurs
étres éternels comme Dieu, et préexistants. C'est le vieux mani-
chéisme, ou le pluralisme moderne. »

« D’autres enfin ne limitent Dieu par rien d’extérieur a lui,
ni matiére, ni consciences, mais posent en Dieu méme certaines
limitations mystérieuses, qui ne se rattachent ni a4 sa nature
rationnelle, ni & son caractére moral ; telle est en particulier la
théorie de M. Rashdall. » (p. 125)

M. Benoit estime avec raison que ces diverses solutions ne
sont pas en accord avec les données fondamentales de I'Evan-
gile. Parlant en particulier du pluralisme de William James,
il dit trés justement : « On ne peut se défendre de l'impression
que le pluralisme est plutét un refus de solution qu’une solution
véritable » (p. 169).



LE PROBLEME DU MAL 295

Par contre, en ce qui concerne les systemes d’omnipotence,
il ne nous semble pas que les arguments logiques et métaphy-
siques invoqués par M. Benoit, pour les combattre, soient vrai-
ment décisifs.

M. Benoit estime, par exemple, que la notion d’omnipotence
est étroitement liée a celle de l'infini mathématique et qu’elle
tombe, comme elle, sous le coup des critiques de Renouvier.

A supposer que la liaison entre les deux notions soit fondée,
il faudrait 4 tout le moins justifier 'argumentation de Renouvier
concernant I'impossibilité de l'infini mathématique. Or M. Benoit
a négligé de le faire. Sans parler des travaux de Cantor sur le
transfini, il aurait pu tenir compte des critiques que Milhaud
et Couturat, pour ne citer que ceux-la, ont adressées au finitisme.

Du point de vue logique, il est également difficile d’affirmer
que la suite des nombres entiers est indéfinie au sens de
Renouvier ou qu’elle forme un tout, c’est-a-dire un ensemble
infini de termes.

Sans doute I'on ne peut énoncer un nombre qui serait jugé le
dernier de cette suite, puisqu’il suffirait d’ajouter « un » a ce
nombre, pour avoir un nombre nouveau et plus grand.

Mais, d’'autre part, une fois donnée la loi de formation des
nombres entiers, sitét que 'on pose les termes 1, 2, 3, 4, etc.,
toute la série est logiquement donnée au méme titre, car il
serait absurde de penser que les nombres n’existent logiquement
que dans la mesure ol nous les énumérons. Dans ces conditions
les nombres entiers forment, semble-t-il, un ensemble

(1, 2, 3, 4, .... n, ....)
que I'on peut déclarer infini.

En tout cas ce qui semble certain au point de vue mathéma-
tique, c’est que I'indéfini ne peut se concevoir sans 'infini qui en
est la limite. Celui-ci a donc un caractére nettement positif,
contrairement & ce que pense M. Benoit. Pour lui, la notion
d’infini « dans la mesure méme ou elle signifie quelque chose
est une notion essentiellement négative » (p. 44).

Cette affirmation ne nous parait pas fondée. Il ya dans l'infini
quelque chose d’éminemment positif. Dire d’'une grandeur qu’elle
est infiniment grande, c’est dire qu'elle dépasse positivement le
rapport par lequel on prétend l'exprimer. Inversément déclarer
quune grandeur finie est divisible & I'infini, c’est affirmer qu’elle



296 ARNOLD REYMOND

est divisible, c’est-a-dire susceptible d’étre soumise a une opéra-
tion positive, mais qu'elle n'est pas épuisée par cette opération.

Il n’en résulte pas pour cela que l'infini soit néant ou indéter-
mination pure; il ne cesse en effet de soutenir avec le fini des
rapports qui peuvent étre déterminés. En analyse, par exemple,
une fraction, dont le numérateur et le dénominateur tendent
vers l'infini, peut conserver & la limite une valeur finie et déter-
minée. De méme en géométrie, également, les points ou les
droites 4 I'infini ont une position nettement définie.

De méme en ce qui concerne Dieu. Dire de Dieu qu’il est
infini, ce n’est pas nécessairement nier qu’il soit amour,
conscience, etc., c’est dire simplement que ces déterminations,
tout en étant réelles, n'épuisent pas sa nature.

Du reste, si méme les considérations de Renouvier sur le
nombre infini étaient justifiées, il faudrait prouver qu’elles
peuvent s’appliquer sans autres a la réalité. Il n’est pas certain
en effet que celle-ci soit, en derniere analyse, soumise a la loi
du nombre. Si le réel se laisse morceler par le nombre, il n’en
résulte pas nécessairement qu’il soit une somme d’unités discon-
tinues. Une ligne droite, par exemple, est autre chose que la
simple somme de ses points.

On le voit. La discontinuité et le finitisme soulévent des
difficultés tout aussi graves que le continu, le devenir pur et
Iinfini.

Enfin, si I'on adopte pour critére de la réalité la contradiction
du nombre infini, il faut admettre ce critére jusqu’au bout. Il
faut déclarer que Dieu a commencé dans le temps. En effet, si
Dieu est un étre conscient et limité, le nombre de ses états de
conscience, si grand soit-il, doit étre fini et Dieu a pris naissance
4 un moment déterminé. Cette naissance n’exclut donc pas la
possibilité de voir surgir au cours du temps de nouvelles divi-
nités. Nous voici ainsi entrainés sur la voie d'un pluralisme que
M. Benoit rejette, et dans l'obligation de restreindre théori-
quement la perfection divine, restriction que M. Benoit rejette
également : « Dieu est le fait ultime; Dieu est, et nous ne
pouvons remonter au-dela : il est, plénitude de 1'étre, perfection
supréme, harmonie souveraine de volonté et de puissance, de
conscience et de raison; il est, et cette perfection morale, il ne
la tient de personne, n’'étant pas une créature » (p. 199).



LE PROBLEME DU MAL 297

En fait la notion d’infini peut conduire 4 des systémes philo-
sophiques trés différents. Chez Duns Scot, Descartes et Charles
Secrétan, elle se concilie parfaitement avec les exigences de la
liberté morale. C’est méme pour maintenir intégralement la
liberté divine que Descartes fait dépendre les vérités éternelles
de la volonté souveraine de Dieu. Pour ces penseurs la notion
d’infini revét une signification essentiellement positive. Elle
désigne la volonté de puissance portée a son maximum.

D’autres philosophes, comme Plotin, ne retiennent de la
dialectique infinitiste que le c6té négatif’; ils se refusent a définir
positivement Dieu autrement que comme 1'Un supréme et ils
tombent dans un panthéisme agnostique et émanatiste.

Ainsi, suivant I'usage que l'on en fait et suivant la méthode
adoptée, la dialectique infinitiste peut conduire a des résultats
trés différents.

Ce qui semble certain en tout cas, c’est que l'omnipotence
n'est pas en rapport nécessaire avec la catégorie de l'infini.

Plusieurs matérialistes concoivent un wunivers qui, illimité
dans l'espace et dans le temps, a pour fondement dernier les
atomes et la force,la conscience n’étant, comme on le sait, qu'un
épiphénoméne de production trés récente. Un pareil univers
bien qu’infini n’est pas omnipotent, puisqu’il ne peut en rien
modifier le cours fatal des événements.

On peut d’autre part postuler un Dieu tout puissant, créateur
des cieux ct de la terre, maitre des vérités éternelles, comme
le voulait Descartes, et qui se limiterait volontairement en faveur
des créatures. Cette limitation n’atténue en rien la toute puis-
sance divine, puisqu’étant volontaire elle ne dure que pour
autant que Dieu le veut.

Evidemment, si par omnipotence on entend une action arbi-
traire déroulant ses effets &4 la maniére du hasard ou a la
facon d'un despote oriental, ou encore si 'on identifie I'omni-
potence avec une loi universelle qui produirait tout, y compris
les déterminations de la volonté humaine, M. Benoit a raison.
De pareilles conceptions sont en désaccord avec les postulats
de la pensée chrétienne.

Mais ce serait dénaturer le probléme que de ramener I'omni-
potence au pouvoir d’agir arbitrairement, suivant les modes
fantaisistes et capricieux que concoit notre imagination, révant

20



298 - ARNOLD REYMOND

d’'un monde ou tout ce qui se passe dans le néire serait
différent.

Envisagés dans leur signification métaphysique, les termes
« omnipotent, absolu, infini » appliqués a la nature divine,
impliqueront toujours une opposition qui ne peut étre comple-
tement levée, et en ce sens ils sont des aveux d’impuissance.
D’une part en effet ces termes doivent garder un sens positif,
sinon la réalité supréme qu’ils cherchent & définir se volatiliserait.
D’autre part ils tendent a exclure toute détermination, qui
limiterait, en I'appauvrissant, cette réalité supréme.

Le probléme consiste alors a découvrir dans l'expérience
globale que nous faisons du réel la valeur qui s'impose comme
supérieure a toutes les autres, puis a attribuer cette valeur sans
restriction aucune & la cause premiére.

Suivant la propriété choisie, on subordonnera la volonté a la
raison, la conscience a l'inconscience, un ordre fatal et immuable
a une économie fondée sur 'harmonie et le respect mutuel des
volontés ; ou bien I'on fera la subordination inverse.

Mais de toutes facons un aspect de la réalité sera déclaré
le plus important par rapport aux autres, et c’est pourquoi
aucun systéme philosophique ne peut taire abstraction de I'omni-
potence.

Pour la conscience religieuse le vrai probléme parait étre
celui-ci : Dieu rencontre-t-il d’autres limites a sa volonté que
celles provenant de la résistance des créatures qu’il appelle a la
vie spirituelle et qu’il pourrait faire rentrer dans le néant; et
ici, peu importe que ces créatures ne soient pas uniquement
des étres humains, mais qu’il y en ait d’autres telles que Satan ?
Ou bien, y a-t-il dans I'univers une portion de réalité (matiére,
forces inconscientes, etc.) qui échappe a4 la juridiction et par
conséquent au pouvoir dernier de Dieu ?

Dans la premiére hypothése, Dieu reste tout puissant, au sens
complet du terme. Selon la deuxiéme il est forcément limité
comme le Démiurge de Platon; il doit dans son action tenir
compte d'un élément aveugle et amoral qui restreint la puissance
de son amour.

11 semble que M. Benoit penche plutét pour la premiére de



LE PROBLEME DU MAL 299

ces hypothéses; mais sa position reste ambigué. D'un coté il
critique l'agnosticisme en ce qui concerne la nature de Dieu; il
semble admetire en Dien une nature que notre raison nous
permet de définir complétement. Dieu, qu’il le veuille ou non,
est ce qu'il est et ne saurait étre autrement. D'un autre coté
cependant M. Benoit affirme que Dieu est le fait ultime au-dela
duquel nous ne saurions remonier. HEtant parfait, il ne tient sa
perfection morale de personne, puisqu’il est créateur unique
(p- 199)-

Ce passage semble indiquer que Dieu est vraiment « causa
sui » ce qui nous raméne a I'omnipotence et 4 I'agnosticisme en
ce qui concerne la nature derniére de Dieu.

Mais laissons de coté cette difficulté qui parait insoluble. Le
vrai probléme, et sur ce point nous sommes d’accord avec
M. Benoit, c’est de résoudre le probléme du mal en donnant
satisfaction aux aspirations de la conscience religieuse et morale.

Il faut sans doute admettre, & titre de postulat, que le but
dernier voulu de Dieu, est la formation de personnalités
consciemment et moralement aimantes, et que la réalisation de
ce but comportait nécessairement la possibilité de chutes, et
par conséquent d’épreuves, pour ramener dans la voie normale
la créature déchue.

Mais, ce postulat posé, il ne nous semble pas que M. Benoit
parvienne a expliquer le mystére attaché a4 notre condition d'étres
libres et souffrants.

Il commence par rejeter les conceptions de Renouvier et de
Ch. Secrétan, relatives & une chute de la créature, antérieure a
la nébuleuse qui a donné naissance a4 notre monde actuel. Il
admet avec F. Leenhardt (et nous ajouterons avec Frommel)
une chute historique, qui s’est produite au moment o 'humanité
a"surgi au terme de I'évolution animale.

Il reléve ensuite avec beaucoup de force la nécessité d'un
certain déterminisme dans la nature et dans I'histoire. Sinon,
comment pourrions-nous orienter notre action et en prévoir les
conséquences ? Il montre également l'importance et la valeur
morale de la solidarité dans le bien comme dans le mal; car
c'est le salut de toute sa création que Dieu veut réaliser. 1l
insiste enfin sur les bienfaits de 1’épreuve et de la souffrance
physique; mais le probléme nous semble subsister.



300 ARNOLD REYMOND

On ne saurait, en effet, en se placant sur le terrain de la
liberté et de la conscience morales, concilier d’une facon satis-
faisante I'hypothése de la chute avec les théories évolutionistes
que les sciences paraissent établir. Le chatiment qui a atteint
les créatures restera toujours disproportionné avec la faute que
I'homme, encore ignorant et tout chargé d’une hérédité animale,
a pu commettre. M. Benoit I'a bien senti, puisqu’il tend & faire
surgir le mal et la souffrance avant l'apparition de I'humanité
sur la terre.

« Les prétendues lois de la nature animale, la lutte pour la
vie sous sa forme actuelle, ou encore la formation de ces
colonies parasitaires et microbiennes, si dangereuses pour les
organismes ou elles s’installent, peuvent ne plus étre I'ceuvre de
Dieu, mais celles des créatures s’engageant, de par leur spon-
tanéité propre, sur des voies funestes » (p. 246), et plus loin :
« Il y a donc dans le monde animal de la souffrance, de la
cruauté, des monstruosités qui ne sont point 'ccuvre de Dieu,
qui ne sont point voulues de Dieu, mais qui sont le résultat des
déviations et des divagations d'une contingence nécessaire a la
liberté future de 'homme » (p. 248).

M. Benoit reconnait du reste que «ces errements d'une obscure
contingence n'ont aucun caractére moral» (p. 249). Nous ne
voyons pas alors comment ces déviations peuvent étre la condition
suivant laquelle 'homme devra conquérir sa liberté spirituelle.
N’ayant pour cause ni la volonté consciente de Dieu, ni celle de
I'homme, elles ne peuvent étre que 'ceuvre du hasard.

Il semble que nous soyons ainsi acculés ou bien a la chute
selon la tradition biblique, ou bien 4 une chute cosmique, anté-
rieure & l'existence du monde actuel, deux solutions qui sont
également malaisées a accepter.

Si du probléme de la chute nous passons a celuide la solidarité,
nous nous heurtons aux mémes difficultés.

Sans doute, sans la solidarité il n’y a plus de famille, plus de
société, plus d’humanité. Il n’y a que des individus. Il en résulte
que les lois générales ne peuvent dans leurs effets tenir compte
des cas individuels et que de ce fait les innocents patissent de
désordres auxquels ils n’ont en rien contribué. Il est certain
d’autre part que des épreuves, méme injustes, peuvent élever et
fortifier 'ame et ont ainsi une valeur spirituelle incontestable.



LE PROBLEME DU MAL 301

Mais le probléme n’est pas écarté pour cela. Une épreuve
manifestement injuste ne perd pas sa qualité d’injustice, par le
fait qu’elle est noblement acceptée.

Les mnotions de liberté, de justice, de responsabilité, de sanc-
tion n'ont de signification morale que sur le terrain des destinées
et des consciences individuelles. On ne peut les étendre a la
solidarité que dans la mesure ou cette solidarité, dans le mal
comme dans le bien du reste, est librement consentie.

Dés que la solidarité revét un autre caractere et englobe
indistinctement les individus sans leur participation volontaire,
elle est d'un autre ordre que la liberté et celle-ci contrairement

a ce qu'en pense M. Benoit, ne peut suffire a l'explication du
mal.

* *

Au fond, il y aura toujours conflit, semble-t-il, entre les aspi-
rations religieuses et morales de la conscience. Religieusement
celle-ci aspire a un Dieu qui, maitre des cieux et de la terre,
puisse inspirer une confiance entiére, pleine et absolue. Mora-
lement la conscience ne peut rendre ce Dieu responsable du
mal et du désordre qui existent dans le monde.

Pour surmonter ce conflit, la pensée chrétienne avait, au
cours des siécles, précisé comme suit le drame sublime dont
les données sont implicitement contenues dans la Bible :

La terre est au centre d’un univers matériellement fini. Sur
cette terre régne aux débuts une harmonie parfaite ; 'homme,
créé a part des animaux, est innocent : mais par sa désobéis-
sance il permet & Satan d’introduire son pouvoir dans l'ceuvre
créée par Dieu. Décidé malgré tout & sauver cette ceuvre, Dieu
se révele dans le peuple d’Israél par ses prophétes, puis il
donne en supréme sacrifice son Fils unique. Son royaume peut
dés lors prendre naissance ; il s'organise dés ici-bas par I'Eglise
jusqu’au jour ou, tous les morts étant ressuscités, le jugement
final interviendra ; I'’économie actuelle sera définitivement abo-
lie. Alors seront créés de nouveaux cieux et une nouvelle terre
ou la justice habitera.

Dans cette conception il subsiste sans doute bien des obscuri-
tés; la solidarité dans le mal, exprimée par la doctrine du péché
originel, choque notre sentiment de justice et de responsabilité,



302 ARNOLD REYMOND

mais d’une part le réle de Satan explique l'injustice du mal et
la grandeur de la souffrance ; d’autre part les tribulations que
le croyant est appelé a supporter paraissent bien peu de chose
en regard du supréme sacrifice d’amour consenti par Dieu.

A son corps défendant, la pensée protestante moderne a éié
conduite & modifier sur plus d'un point la structure du drame
que nous avons esquissé et dont la cohérence était admirable ;
elle n'est pas encore parvenue a une solution satisfaisante a
tous égards.

Elle a dd renoncer a la conception anthropocentrique d'un
univers visible ot tout aurait été créé en vue de 'homme. Elle
hésite encore a4 se prononcer sur les conditions religieuses et
morales de 'humanité primitive ; elle répugne en effet a per-
sonnifier le mal dans un étre tel que Satan ; elle tend par
conséquent & en rendre uniquement responsable la créature
humaine ; mais sur ce point le moralisme théologique rencon-
tre, comme nous l'avons vu, des obstacles insurmontables. 1l y
a dans la nature des forces de dissolution dont la cause ne
saurait étre cherchée dans la seule perversion du vouloir humain.
Ces forces restent mystérieuses dans la mesure ou l'on ne sau-
rait les attribuer & une volonté consciente : Dieu, ’homme ou
encore Satan.

L’immolation volontaire de Jésus prend alors un sens nouveau
a beaucoup d’égards ; elle n'est plus le sacrifice expiatoire que
Dieu accomplit dans son éire méme pour satisfaire a la justice;
cette immolation apparait, pour autant que I'on peut en péné-
trer le mystére, comme le couronnement d’une consécration
absolue a4 Dieu et comme un sacrifice supréme d’amour en
faveur de 'humanité souffrante et esclave de ses passions. Elle
ouvre ainsi a cette derniére la voie de la régénération ; elle
rend possible le don de soi dans et par l'amour ; elle fonde
dans toute d4me qui s’en inspire une vie joyeuse orientée dans
son épanouissement vers 'éternité. (1)

Comment se réalisera cet épanouissement éternel ? Sur cette
question qui fut capitale pour I'Eglise des premiers siécles, il
régne a I'heure actuelle une grande incertitude. La fin du monde
n’a plus pour beaucoup de chrétiens une signification précise.

(1) A. SABATIER, La doctrine de Uexpiation, p. 110 et sq. Paris, 1g03.



LE PROBLEME DU MAL 303

On ne croit plus guére au millénium et &4 la résurrection des
corps. Et pourtant, comme le fait justement remarquer M. Benoit
{p. 258) (1), la foi chrétienne ne saurait, sous peine de s’ané-
mier, se désintéresser de ce probléme eschatologique.

On le voit, du grand drame dont les péripéties étaient autre-
fois nettement marquées, la partie centrale, concernant le réle
unique du Christ, reste seule lumineuse. Sur les origines et le
dénouement final, des hypothéses contradictoires se font jour.

Un point parait acquis cependant, c’est que dans la lutte
tragique ou se débat 'humanité, la notion d’épreuve parait au
premier plan. M. Benoit n’a eu garde de l'oublier; seulement
c’est a tort, nous semble-t-il, qu’il voit dans toute épreuve une
condition morale nécessaire a l'éclosion et a4 l'épanouissement
de la liberté. On ne saurait justifier sur ce terrain toutes les
souffrances physiques et spirituelles qui accablent I'humanité.
Elles restent pour la plupart un mystére, et si elles n’entravent
pas la vie spirituelle, c’est que la foi les accepte, sans les com-
prendre, et dans cette acceptation méme se raffermit.

Il subsiste ainsi un dualisme dont les raisons derniéres nous
échappent ; pour le surmonter I'espérance chrétienne le déclare
momentané et transporte dans le monde des réalités invisibles
son fondement dernier et éternel.

ArnoLp REymoND.

(1) Cf. larticle de M. Ph, Daulte : Le dénouement final, paru dans cette
Revue, juillet-octobre, 1921.



	Étude critique : le problème du mal

