
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1922)

Heft: 45

Artikel: Étude critique : le problème du mal

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

LE PROBLEME DU MAL

Jean-P. Benoît, La toute puissance de Dieu et le problème du mal. —
Paris, Fischbacher, 1921. 288 p. in-8.

Parmi les problèmes qui troublent la conscience chrétienne,
il en est peu qui soient aussi angoissants que le problème du
mal dans ses rapports avec la volonté et la puissance de Dieu.

La doctrine du péché originel ne paraît plus apporter sur ce

point la solution satisfaisante, car elle est liée à des croyances
sur les origines du monde et de l'humanité que la pensée moderne
admet difficilement. Si, comme les sciences semblent le montrer,

l'homme primitif s'est dégagé peu à peu et péniblement
des brumes de l'animalité, la somme des maux et des souffrances

qui régnent dans l'univers est un châtiment disproportionné à

la faute qu'il a pu commettre.
Il reste la possibilité de reporter la chute du premier Adam

dans une économie cosmique, antérieure à la formation du
monde actuel ; mais c'est pousser le principe de solidarité au-delà
des limites que la conscience morale peut raisonnablement tolérer.

Et alors le problème subsiste. Dieu est-il vraiment le Père

que Jésus-Christ nous révèle et dont l'amour tout puissant veille
sur chacune de ses créatures Et si oui, comment peut-il
tolérer les désordres et les injustices dont notre monde a été de

tout temps le théâtre et qui semblent s'aggraver au cours des

siècles

Ce problème, ce n'est pas la vaine curiosité des théologiens
et des philosophes qui le pose. Il semble avoir acquis une



LE PROHLÈME DU MAL 293

acuité plus grande, au fur et à mesure que la vie moderne a

accentué sa complexité. Déjà avant la guerre on opposait comme
inconciliables le spectacle de la nature et la toute puissance de

Dieu (i).
La terrible tragédie qui vient de secouer l'humanité a

augmenté le scandale et plusieurs chrétiens n'hésitent plus à déclarer

que Dieu est impuissant devant certains événements. Un divorce
tend ainsi à se manifester au sein des Egiises entre ceux qui
affirment l'action toute puissante de Dieu et ceux qui la limitent

(2) ; ce divorce est grave parce qu'il atteint les sources
mêmes de la piété.

Dans l'ouvrage qu'il présente au public, M. Benoît a bien
compris le devoir qui s'impose à la pensée chrétienne d'envisager

en face le problème. « Il s'agit pour l'Eglise, non pas
d'abandonner les grandes vérités éternelles dont elle vit, pour
s'aventurer sans boussole, sur des océans inconnus, mais de

repenser ces vérités qui sont sa force et constituent une inépuisable

richesse, de retrouver la vie sous les mots parfois morts,
de traduire pour notre génération et dans son langage, en
fonction de ses expériences et des problèmes qui lui sont
propres, les vérités vitales qu'elle a la mission de proclamer. » Et
M. Benoît, reprenant à son compte les paroles du professeur
Cairns ajoute : « La foi de l'avenir sera celle qui apportera la
solution la plus adéquate au problème du mal » (p. i5).

C'est dans cet esprit qu'il aborde l'étude de la toute puissance
divine; il le fait avec beaucoup de courage, sans méconnaître
les difficultés de l'entreprise. Il examine successivement les

systèmes qui affirment, les uns, l'omnipotence de Dieu, les

autres, son impotence ; il les rejette en faveur d'une conception
nouvelle qu'il appelle la surpuissance ou puissance parfaite.

La tentative de M. Benoît est certainement méritoire ; elle
témoigne d'un grand effort de réflexion, d'un sens critique
souvent avisé ; d'une pénétration très grande en ce qui concerne
les besoins de la conscience religieuse. Ici et là des aperçus

(1) Voir entre autres : Souvenirs de Marie Flournoy-Burnier. Pour sa
famille et ses amis. Genève, Kündig ; et Wilfred Monod, Aux croyants et

aux athées. Paris, 1910.

(2) Voir l'article de M. Durand-Pallot paru dans cette Bévue, avril-juin
1922.



2g4 ARNOLD REYMOND

historiques d'un réel intérêt, entre autres sur l'origine et le

développement de la notion du Dieu infini (p. 55).

Cependant certaines obscurités subsistent. Nous n'avons pas,
en particulier, vu très nettement en quoi l'attribut de surpuissance

modifiait la conception traditionnelle de Dieu. Sur ce

point il y a un flottement dans la pensée de M. Benoît. Il nous
semble aussi que le plan suivi n'est pas très heureux, car il
comporte fatalement des répétitions qui ne contribueut pas à

éclairer le problème. Il eût mieux valu discuter parallèlement,
et non successivement, les diverses questions que soulèvent la
toute puissance et l'impotence divines.

Ces réserves faites, nous approuvons pleinement les critiques
que M. Benoît adresse aux systèmes de l'impotence, au nom
des postulats de la piété chrétienne.

« On peut, dit-il, ramener à trois grands groupes tous les

systèmes qui limitent Dieu sans que cette limitation soit le
résultat d'un acte libre de Dieu lui-même. Nous les appellerons
d'un terme un peu brutal, mais commode: systèmes d'impotence. »

« Les uns iimitent Dieu par la matière à laquelle Dieu se

heurte dans son activité créatrice, et réintroduisent dans leur
philosophie ou leur théologie le vieux dualisme de la matière
et de l'esprit. »

« Les autres limitent la puissance de Dieu par un ou plusieurs
êtres éternels comme Dieu, et préexistants. C'est le vieux
manichéisme, ou le pluralisme moderne. »

« D'autres enfin ne limitent Dieu par rien d'extérieur à lui,
ni matière, ni consciences, mais posent en Dieu même certaines
limitations mystérieuses, qui ne se rattachent ni à sa nature
rationnelle, ni à son caractère moral ; telle est en particulier la
théorie de M. Rashdall. » (p. 126)

M. Benoît estime avec raison que ces diverses solutions ne
sont pas en accord avec les données fondamentales de l'Evangile.

Parlant en particulier du pluralisme de William James,
il dit très justement : « On ne peut se défendre de l'impression
que le pluralisme est plutôt un refus de solution qu'une solution
véritable » (p. 169).



LE PROBLÈME DU MAL 2g5

Par contre, en ce qui concerne les systèmes d'omnipotence,
il ne nous semble pas que les arguments logiques et métaphysiques

invoqués par M. Benoît, pour les combattre, soient
vraiment décisifs.

M. Benoît estime, par exemple, que la notion d'omnipotence
est étroitement liée à celle de l'infini mathématique et qu'elle
tombe, comme elle, sous le coup des critiques de Renouvier.

A supposer que la liaison entre les deux notions soit fondée,
il faudrait à tout le moins justifier l'argumentation de Renouvier
concernant l'impossibilité de l'infini mathématique. Or M. Benoît
a négligé de le faire. Sans parler des travaux de Cantor sur le

transfini, il aurait pu tenir compte des critiques que Milhaud
et Couturat, pour ne citer que ceux-là, ont adressées au finitisme.

Du point de vue logique, il est également difficile d'affirmer
que la suite des nombres entiers est indéfinie au sens de

Renouvier ou qu'elle forme un tout, c'est-à-dire un ensemble
infini de termes.

Sans doute l'on ne peut énoncer un nombre qui serait jugé le
dernier de cette suite, puisqu'il suffirait d'ajouter « un » à ce

nombre, pour avoir un nombre nouveau et plus grand.
Mais, d'autre part, une fois donnée la loi de formation des

nombres entiers, sitôt que l'on pose les termes i, 2, 3, 4> etc.,
toute la série est logiquement donnée au même titre, car il
serait absurde de penser que les nombres n'existent logiquement
que dans la mesure où nous les énumérons. Dans ces conditions
les nombres entiers forment, sembte-t-il, un ensemble

(1, 2, 3, 4, n,
que l'on peut déclarer infini.

En tout cas ce qui semble certain au point de vue mathématique,

c'est que l'indéfini ne peut se concevoir sans l'infini qui en
est la limite. Celui-ci a donc un caractère nettement positif,
contrairement à ce que pense M. Benoît. Pour lui, la notion
d'infini « dans la mesure même où elle signifie quelque chose

est une notion essentiellement négative » (p. 44)-
Cette affirmation ne nous paraît pas fondée. H y a dans l'infini

quelque chose d'éminemment positif. Dire d'une grandeur qu'elle
est infiniment grande, c'est dire qu'elle dépasse positivement le

rapport par lequel on prétend l'exprimer. Inversement déclarer
qu'une grandeur finie est divisible à l'infini, c'est affirmer qu'elle



296 ARNOLD REYMOND

est divisible, c'est-à-dire susceptible d'être soumise à une opération

positive, mais qu'elle n'est pas épuisée par cette opération.
Il n'en résulte pas pour cela que l'infini soit néant ou

indétermination pure; il ne cesse en effet de soutenir avec le fini des

rapports qui peuvent être déterminés. En analyse, par exemple,
une fraction, dont le numérateur et le dénominateur tendent
vers l'infini, peut conserver à la limite une valeur finie et
déterminée. De même en géométrie, également, les points ou les

droites à l'infini ont une position nettement définie.
De même en ce qui concerne Dieu. Dire de Dieu qu'il est

infini, ce n'est pas nécessairement nier qu'il soit amour,
conscience, etc., c'est dire simplement que ces déterminations,
tout en étant réelles, n'épuisent pas sa nature.

Du reste, si même les considérations de Renouvier sur le
nombre infini étaient justifiées, il faudrait prouver qu'elles
peuvent s'appliquer sans autres à la réalité. Il n'est pas certain
en effet que cefle-ci soit, en dernière analyse, soumise à la loi
du nombre. Si le réel se laisse morceler par le nombre, il n'en
résulte pas nécessairement qu'il soit une somme d'unités discontinues.

Une ligne droite, par exemple, est autre chose que la
simple somme de ses points.

On le voit. La discontinuité et le finitisme soulèvent des

difficuttés tout aussi graves que le continu, le devenir pur et
l'infini.

Enfin, si l'on adopte pour critère de la réalité la contradiction
du nombre infini, il faut admettre ce critère jusqu'au bout. Il
faut déclarer que Dieu a commencé dans le temps. En effet, si
Dieu est un être conscient et limité, le nombre de ses états de

conscience, si grand soit-il, doit être fini et Dieu a pris naissance
à un moment déterminé. Cette naissance n'exclut donc pas la
possibilité de voir surgir au cours du temps de nouvelles
divinités. Nous voici ainsi entraînés sur la voie d'un pluralisme que
M. Benoît rejette, et dans l'obligation de restreindre
théoriquement la perfection divine, restriction que M. Benoît rejette
également : « Dieu est le fait ultime ; Dieu est, et nous ne

pouvons remonter au-delà : il est, plénitude de l'être, perfection
suprême, harmonie souveraine de volonté et de puissance, de
conscience et de raison ; il est, et cette perfection morale, il ne
la tient de personne, n'étant pas une créature » (p. 199).



LE PROBLEME DU MAL 297

En fait la notion d'infini peut conduire à des systèmes
philosophiques très différents. Chez Duns Scot, Descartes et Charles
Secrétan, elle se concilie parfaitement avec les exigences de la
liberté morale. C'est même pour maintenir intégralement la
liberté divine que Descartes fait dépendre les vérités éternelles
de la volonté souveraine de Dieu. Pour ces penseurs la notion
d'infini revêt une signification essentiellement positive. Elle
désigne la volonté de puissance portée à son maximum.

D'autres philosophes, comme Plotin, ne retiennent de la
dialectique infinitiste que le côté négatif; ils se refusent à définir
positivement Dieu autrement que comme l'Un suprême et ils
tombent dans un panthéisme agnostique et émanatiste.

Ainsi, suivant l'usage que l'on en fait et suivant la méthode
adoptée, la dialectique infinitiste peut conduire à des résultats
très différents.

Ce qui semble certain en tout cas, c'est que l'omnipotence
n'est pas en rapport nécessaire avec la catégorie de l'infini.

Plusieurs matérialistes conçoivent un univers qui, iltimité
dans t'espace et dans le temps, a pour fondement dernier les

atomes et la force, la conscience n'étant, comme on le sait, qu'un
épiphénomène de production très récente. Un pareil univers
bien qu'infini n'est pas omnipotent, puisqu'ii ne peut en rien
modifier le cours fatal des événements.

On peut d'autre part postuler un Dieu tout puissant, créateur
des cieux et de la terre, maître des vérités éternelles, comme
le voulait Descartes, et qui se limiterait volontairement en faveur
des créatures. Cette limitation n'atténue en rien la toute
puissance divine, puisqu'étant volontaire elle ne dure que pour
autant que Dieu le veut.

Evidemment, si par omnipotence on entend une action
arbitraire déroulant ses effets à la manière du hasard ou à la
façon d'un despote oriental, ou encore si l'on identifie
l'omnipotence avec une loi universelle qui produirait tout, y compris
les déterminations de la volonté humaine, M. Benoît a raison.
De pareilles conceptions sont en désaccord avec les postulats
de la pensée chrétienne.

Mais ce serait dénaturer le problème que de ramener
l'omnipotence au pouvoir d'agir arbitrairement, suivant les modes
fantaisistes et capricieux que conçoit notre imagination, rêvant

so



2g8 ARNOLD REYMOND

d'un monde où tout ce qui se passe dans le nôtre serait
différent.

Envisagés dans leur signification métaphysique, les termes
« omnipotent, absolu, infini » appliqués à la nature divine,
impliqueront toujours une opposition qui ne peut être complètement

levée, et en ce sens ils sont des aveux d'impuissance.
D'une part en effet ces termes doivent garder un sens positif,
sinon la réalité suprême qu'ils cherchent à définir se volatiliserait.
D'autre part ils tendent à exclure toute détermination, qui
limiterait, en l'appauvrissant, cette réalité suprême.

Le problème consiste alors à découvrir dans l'expérience
globale que nous faisons du réel la valeur qui s'impose comme
supérieure à toutes les autres, puis à attribuer cette valeur sans
restriction aucune à la cause première.

Suivant la propriété choisie, on subordonnera la volonté à la
raison, la conscience à l'inconscience, un ordre fatal et immuable
à une économie fondée sur l'harmonie et le respect mutuel des

volontés ; ou bien l'on fera la subordination inverse.
Mais de toutes façons un aspect de la réalité sera déclaré

le plus important par rapport aux autres, et c'est pourquoi
aucun système philosophique ne peut laire abstraction de

l'omnipotence.

Pour la conscience religieuse le vrai problème paraît être
celui-ci : Dieu rencontre-t-il d'autres limites à sa volonté que
celles provenant de la résistance des créatures qu'il appelle à la
vie spirituelle et qu'il pourrait faire rentrer dans fe néant; et
ici, peu importe que ces créatures ne soient pas uniquement
des êtres humains, mais qu'il y en ait d'autres telles que Satan
Ou bien, y a-t-il dans l'univers une portion de réalité (matière,
forces inconscientes, etc.) qui échappe à la juridiction et par
conséquent au pouvoir dernier de Dieu

Dans la première hypothèse, Dieu reste tout puissant, au sens

complet du terme. Selon la deuxième il est forcément limité
comme le Démiurge de Platon ; il doit dans son action tenir
compte d'un élément aveugle et amoral qui restreint la puissance
de son amour.

Il semble que M. Benoît penche plutôt pour la première de



LE PROBLEME DU MAL 299

ces hypothèses ; mais sa position reste ambiguë. D'un côté il
critique l'agnosticisme en ce qui concerne la nature de Dieu ; il
semble admettre en Dieu une nature que notre raison nous

permet de définir complètement. Dieu, qu'il le veuille ou non,
est ce qu'il est et ne saurait être autrement. D'un autre côté

cependant M. Benoît affirme que Dieu est le fait ultime au-delà

duquel nous ne saurions remonter. Etant parfait, il ne tient sa

perfection morale de personne, puisqu'il est créateur unique
(P- 199)-

Ce passage semble indiquer que Dieu est vraiment « causa
sui » ce qui nous ramène à l'omnipotence et à l'agnosticisme en
ce qui concerne la nature dernière de Dieu.

Mais laissons de côté cette difficulté qui paraît insoluble. Le
vrai problème, et sur ce point nous sommes d'accord avec
M. Benoît, c'est de résoudre le problème du mal en donnant
satisfaction aux aspirations de la conscience religieuse et morale.

Il faut sans doute admettre, à titre de postulat, que le but
dernier voulu de Dieu, est la formation de personnalités
consciemment et moralement aimantes, et que la réalisation de

ce but comportait nécessairement la possibilité de chutes, et

par conséquent d'épreuves, pour ramener dans la voie normale
la créature déchue.

Mais, ce postulat posé, il ne nous semble pas que M. Benoît
parvienne à expliquer le mystère attaché à notre condition d'êtres
libres et souffrants.

Il commence par rejeter les conceptions de Renouvier et de

Ch. Secrétan, relatives à une chute de la créature, antérieure à

la nébuleuse qui a donné naissance à notre monde actuel. Il
admet avec F. Leenhardt (et nous ajouterons avec Frommel)
une chute historique, qui s'est produite au moment où l'humanité
a'surgi au terme de l'évolution animale.

Il relève ensuite avec beaucoup de force la nécessité d'un
certain déterminisme dans la nature et dans l'histoire. Sinon,
comment pourrions-nous orienter notre action et en prévoir les

conséquences Il montre également l'importance et la valeur
morale de la solidarité dans le bien comme dans le mal; car
c'est le salut de toute sa création que Dieu veut réaliser. Il
insiste enfin sur les bienfaits de l'épreuve et de la souffrance
physique; mais le problème nous semble subsister.



3oO ARNOLD REYMOND

On ne saurait, en effet, en se plaçant sur le terrain de la
liberté et de la conscience morales, concilier d'une façon
satisfaisante l'hypothèse de la chute avec les théories évolutionistes
que les sciences paraissent établir. Le châtiment qui a atteint
les créatures restera toujours disproportionné avec la faute que
l'homme, encore ignorant et tout chargé d'une hérédité animale,
a pu commettre. M. Benoît l'a bien senti, puisqu'il tend à faire
surgir le mal et la souffrance avant l'apparition de l'humanité
sur la terre.

« Les prétendues lois de la nature animale, la lutte pour la
vie sous sa forme actuelle, ou encore la formation de ces
colonies parasitaires et microbiennes, si dangereuses pour les

organismes où elles s'installent, peuvent ne plus être l'œuvre de

Dieu, mais celles des créatures s'engageant, de par leur
spontanéité propre, sur des voies funestes » (p. 246), et plus loin :

« Il y a donc dans le monde animal de la souffrance, de la
cruauté, des monstruosités qui ne sont point l'œuvre de Dieu,
qui ne sont point voulues de Dieu, mais qui sont le résultat des

déviations et des divagations d'une contingence nécessaire à la
liberté future de l'homme » (p. 248).

M. Benoît reconnaît du reste que «ces errements d'une obscure
contingence n'ont aucun caractère moral» (p. 249). Nous ne

voyons pas alors comment ces déviations peuvent être la condition
suivant laquelle l'homme devra conquérir sa liberté spirituelle.
N'ayant pour cause ni la volonté consciente de Dieu, ni celle de

l'homme, elles ne peuvent être que l'œuvre du hasard.
Il semble que nous soyons ainsi acculés ou bien à la chute

selon la tradition biblique, ou bien à une chute cosmique,
antérieure à l'existence du monde actuel, deux solutions qui sont
également malaisées à accepter.

Si du problème de la chute nous passons à celui de la solidarité,
nous nous heurtons aux mêmes difficultés.

Sans doute, sans la solidarité il n'y a plus de famille, plus de

société, plus d'humanité. Il n'y a que des individus. Il en résulte

que les lois générales ne peuvent dans leurs effets tenir compte
des cas individuels et que de ce fait les innocents pâtissent de

désordres auxquels ils n'ont en rien contribué. Il est certain
d'autre part que des épreuves, même injustes, peuvent élever et
fortifier l'âme et ont ainsi une valeur spirituelle incontestable.



LE PROBLÈME DU MAL 3ol

Mais le problème n'est pas écarté pour cela. Une épreuve
manilestement injuste ne perd pas sa qualité d'injustice, par le

lait qu'elle est noblement acceptée.
Les notions de liberté, de justice, de responsabilité, de sanction

n'ont de signification morale que sur le terrain des destinées

et des consciences individuelles. On ne peut les étendre à la
solidarité que dans la mesure où cette solidarité, dans le mal
comme dans le bien du reste, est librement consentie.

Dès que la solidarité revêt un autre caractère et englobe
indistinctement les individus sans leur participation volontaire,
elle est d'un autre ordre que la liberté et celle-ci contrairement
à ce qu'en pense M. Benoît, ne peut suffire à l'explication du
mal.

Au fond, il y aura toujours conflit, semble-t-il, entre les
aspirations religieuses et morales de la conscience. Religieusement
celle-ci aspire à un Dieu qui, maître des cieux et de la terre,
puisse inspirer une confiance entière, pleine et absolue.
Moralement la conscience ne peut rendre ce Dieu responsable du
mal et du désordre qui existent dans le monde.

Pour surmonter ce conflit, la pensée chrétienne avait, au
cours des siècles, précisé comme suit le drame sublime dont
les données sont implicitement contenues dans la Bible :

La terre est au centre d'un univers matériellement fini. Sur
cette terre règne aux débuts une harmonie parfaite ; l'homme,
créé à part des animaux, est innocent : mais par sa désobéissance

il permet à Satan d'introduire son pouvoir dans l'œuvre
créée par Dieu. Décidé malgré tout à sauver cette œuvre, Dieu
se révèle dans le peuple d'Israël par ses prophètes, puis il
donne en suprême sacrifice son Fils unique. Son royaume peut
dès lors prendre naissance ; il s'organise dès ici-bas par l'Eglise
jusqu'au jour où, tous les morts étant ressuscites, le jugement
final interviendra ; l'économie actuelle sera définitivement abolie.

Alors seront créés de nouveaux cieux et une nouvelle terre
où la justice habitera.

Dans cette conception il subsiste sans doute bien des obscurités

; la solidarité dans le mal, exprimée par la doctrine du péché
originel, choque notre sentiment de justice et de responsabilité,



302 ARNOLD REYMOND

mais d'une part le rôle de Satan explique l'injustice du mal et
la grandeur de la souffrance ; d'autre part les tribulations que
le croyant est appelé à supporter paraissent bien peu de chose

en regard du suprême sacrifice d'amour consenti par Dieu.
A son corps défendant, la pensée protestante moderne a été

conduite à modifier sur plus d'un point la structure du drame

que nous avons esquissé et dont la cohérence était admirable ;

elle n'est pas encore parvenue à une solution satisfaisante à

tous égards.
Elle a dû renoncer à la conception anthropocentrique d'un

univers visible où tout aurait été créé en vue de l'homme. Elle
hésite encore à se prononcer sur les conditions religieuses et
morales de l'humanité primitive ; elle répugne en effet à

personnifier le mal dans un être tel que Satan ; elle tend par
conséquent à en rendre uniquement responsable la créature
humaine ; mais sur ce point le moralisme théologique rencontre,

comme nous l'avons vu, des obstacles insurmontables. Il y
a dans la nature des forces de dissolution dont la cause ne
saurait être cherchée dans la seule perversion du vouloir humain.
Ces forces restent mystérieuses dans la mesure où l'on ne saurait

les attribuer à une volonté consciente : Dieu, l'homme ou
encore Satan.

L'immolation volontaire de Jésus prend alors un sens nouveau
à beaucoup d'égards ; elle n'est plus le sacrifice expiatoire que
Dieu accomplit dans son être même pour satisfaire à la justice ;

cette immolation apparaît, pour autant que l'on peut en pénétrer

le mystère, comme le couronnement d'une consécration
absolue à Dieu et comme un sacrifice suprême d'amour en
faveur de l'humanité souffrante et esclave de ses passions. Elle
ouvre ainsi à cette dernière la voie de la régénération ; elle
rend possible le don de soi dans et par l'amour ; elle fonde
dans toute âme qui s'en inspire une vie joyeuse orientée dans

son épanouissement vers l'éternité, (i)
Comment se réalisera cet épanouissement éternel Sur cette

question qui fut capitale pour l'Eglise des premiers siècles, il
règne à l'heure actuelle une grande incertitude. La fin du monde
n'a plus pour beaucoup de chrétiens une signification précise.

(i) A. Sabatier, La doctrine de l'expiation, p. no et sq. Paris, 1903.



LE PROBLÈME DU MAL 3o3

On ne croit plus guère au millénium et à la résurrection des

corps. Et pourtant, comme le fait justement remarquer M. Benoît
(p. 258) (i), la foi chrétienne ne saurait, sous peine de s'anémier,

se désintéresser de ce problème eschatologique.
On le voit, du grand drame dont les péripéties étaient autrefois

nettement marquées, la partie centrale, concernant le rôle
unique du Christ, reste seule lumineuse. Sur les origines et le
dénouement final, des hypothèses contradictoires se font jour.

Un point paraît acquis cependant, c'est que dans la lutte
tragique où se débat l'humanité, la notion d'épreuve paraît au

premier plan. M. Benoît n'a eu garde de l'oublier; seulement
c'est à tort, nous semble-t-il, qu'il voit dans toute épreuve une
condition morale nécessaire à l'éclosion et à l'épanouissement
de la liberté. On ne saurait justifier sur ce terrain toutes les

souffrances physiques et spirituelles qui accablent l'humanité.
Elles restent pour la plupart un mystère, et si elles n'entravent
pas la vie spirituelle, c'est que la foi les accepte, sans les

comprendre, et dans cette acceptation même se raffermit.
Il subsiste ainsi un dualisme dont les raisons dernières nous

échappent ; pour le surmonter l'espérance chrétienne le déclare
momentané et transporte dans le monde des réalités invisibles
son fondement dernier et éternel.

Arnold Reymond.

(i) Cf. l'article de M. Ph. Daulte : Le dénouement final, paru dans cette
Itevue, juillet-octobre, 1921.


	Étude critique : le problème du mal

