Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1922)
Heft: 44
Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISCELLANEES

LA LITTERATURE LATINE CHRETIENNE

M. Pierre de Labriolle, longtemps professeur de littérature latine a
Fribourg, actuellement professeur a la Faculté des Lettres de Poitiers,
auteur de deux remarquables théses sur le montanisme, vient de nous
donner ce qui passera & bon droit pour la meilleure histoire de la
litiérature chrétienne de langue latine qui existe(1). En son genre,
c’est une maniere de chef-d’ceuvre. Pour tous ceux qui s’occuperont
désormais des Péres latins, ce sera pendant longtemps le manuel
indispensable.

Cet ouvrage se recommande par des qualités de premier ordre. On
y trouve d’abord sur chaque auteur les renseignements bibliographi-
ques les plus précis et les plus complets. Manuscrits, éditions, traduc-
tions francaises, principaux ouvrages sur le sujet sont non seulement
indiqués, mais, quand cela est nécessaire, appréciés au point de vue
critique et historique. Pour des études particuliéres et des monogra-
phies, 'auteur fournit & I'étudiant toutes les directions utiles. M. de
Labriolle a fait pour les auteurs ecclésiastiques latins ce que Bar-
denhewer a fait pour les Péres grecs.

A cette compétence technique, 'auteur ajoute un sens littéraire qui
généralement fait défaut aux meilleurs manuels. Sur ce point, la supé-
riorité de I'auteur francais est trés marquée. Non seulement il apprécie
ses auteurs avec un gout littéraire trés sar, mais il excelle a les faire
revivre. Bien loin d’étre de séches analyses, ses chapitres sur Ter-
tullien, Minucius Félix, Cyprien, Ambroise, Jérdme, Augustin sont des
portraits a la fois trés ressemblants et trés attrayants. Qu’il s’agisse
d’un écrivain de second ordre, aussi bien que de I'un des grands réles,
Pauteur apporte le méme soin a le dépeindre. 1l les connait tous, leurs
qualités et leurs défauts, en homme qui les a fréquentés depuis de
longues années. Son livre mériterait d’étre lu par toute personne culti-
vée, soucieuse d’élargir son horizon littéraire et historique.

(1) Pierre pr LasrioLL. Histoire de la litlérature latine chrétienne,
P aris, 1920.



228 MISCELLANEES

L’un des mérites et non des moindres de ce livre, c’est son impartia-
lité. Elle est d’autant plus méritoire que l'auteur a des convictions
arrétées que 'on pourrait croire forcément exclusives. Il est catholi-
que. Il lest par toutes les fibres de son étre. Il aime I'Eglise parce
qu’elle incarne I'autorité et la discipline. Elle apprend, comme il dit,
« & penser en commun ». Elle posséde le sens de la collectivité, et elle
sait inculquer. Si l'individualisme que la Réforme a enfanté, I'indivi-
dualisme néfaste qui éclate au xvine® siécle, déchaine la Révolution et
sévit pendant tout le siécle suivant, si un jour il est vaincu, ce sera
griace a 'Eglise. Mais I'auteur aime le catholicisme pour des raisons
plus profondes. 1l estime que c’est lui plus que toute autre confession
(ui a conservé, entretenu les trésors de la vie morale et évangélique.
Peut-étre méme est-il catholique pour des raisons plus mystiques
encore.

M. de Labriolle est de ces catholiques (ui inspirent I'estime, que
dis-je, la sympathie. Ils sont nombreux, et ils sont les meilleurs avo-
cats de I'Eglise. Par eux, plus d’'un se sent attiré. Pour peu qu'il soit
imbu de P'esprit qui inspire la plupart des auteurs qu’on lit a cette
heure, il ne résiste pas a l'attrait.

Qu’il me soit permis, en passant, de supplier les admirateurs du
catholicisme que nous comptons parmi nous, de réfléchir avant de
s’abandonner a leur sentiment.

Qu’un jour les deux principes contraires que représentent le catho-
licisme et le protestantisme se rejoignent pour se compléter en une
synthése supérieure, on doit le souhaiter. Mais qu'on n’aille pas se
figurer naivement que 'Eglise catholique en tant qu’institution, hiérar-
chie, gouvernement, représente autre chose qu'une persistante ambi-
tion de dominer, et que 'on n’oublie pas que pour réaliser son des-
sein, tous les moyens lui sont bons. Pour s’en convaincre, on n'a qu’a
lire le volume que Mgr Duchesne a consacré a I'histoire de I'Eglise au
cinquiéme siécle. On y verra que la tradition politique de I'Eglise
remonte trés haut et on comprendra ce qu'elle est. L'Eglise se sert des
saints qu’enfante encore ce (u’elle a conservé du christianisme pour
attirer les Ames. O sancta simplicitas ! Dans leur candeur, celles-ci ne
savent pas que « 'union sacrée» qu’elles révent serait la mort méme
de I'Evangile de Jésus.

M. de Labriolle n’hésite pas au nom de la vérité historique a reviser
les jugements traditionnels, par exemple sur Constantin, et a écarter
péremptoirement les légendes. A ce point de vue, il est trés supérieur
a Funk (Histoire de l’E’glise, trad, Hemmer 1911),

L’auteur est laic, et a ce titre des libertés lui sont permises qui ne
seraient pas, que dis-je, qui n’ont pas été concédées a4 son ami
Mgr Batiffol. Pour 'avoir parfois oublié, Mgr Duchesne lui-méme pour-
tant si prudent, I'a appris & ses dépens. Avant de mourir, il a vu con-



MISCELLANEES 229

damner ses livres, et son titre d’académicien ne l'a pas sauvé. C’est
qu’il était prétre.

Dans sa préface, M. de Labriolle traite des rapports du christia-
nisme et du paganisme. C'est une question qu’il reprend aprés Gaston
Boissier. Comme lui, il s’en tient presque uniquement aux rapports
littéraires. Il montre avec autant de finesse que d’érudition les diffi-
cultés particuliéres qu’offrait pour un paien lettré la littérature bibli-
que. Méme devenu chrétien, ce lettré avait de la peine & s’accommoder
de la rude éloquence des prophetes. Nous aurions aimé qu’il élargit le
probléme et qu’il 'etit étudié plus en historien qu’en littérateur. Sinon
pour le fond qu’elle doit au christianisme, la littérature chrétienne
latine est enfant du génie latin. Mais n'y a-t-il pas ici une distinction
capitale a faire? Est-ce de la Rome antique ou de la Rome impériale
qu’elle est tributaire ? La question est d’importance. Car il y a en
méme temps qu'une parenté manifeste, une réelle opposition enire les
deux Rome. Sinon que signifierait la protestation obstinée sous I'Em-
pire des derniers Romains authentiques ? Se figure-t-on que leur oppo-
sition & 'Empire soit uniquement politique ? Ce serait mal les connaitre.
Dans le refus tragique des Traséas, des Helvidius, des Lucain, des
Juvénal, des Sénéque et des Tacite d’accepter I'Empire, il y a tres
nettement la conscience qu’en acceptant le régime instauré par Jules-
César et Octave, ils renieraient le génie méme de Rome ; ils se feraient
complices de son arrét de mort. Les événements leur ont donné raison.
Le régime impérial a de plus en plus incarné des principes civils et
militaires, une conception de l'organisation sociale, comme nous
disons, qui n’était point celle des vieux Romains. Cetie conception
plus orientale que romaine arrive & son apogée avec Dioclétien, et
I'Empire chrétien en est I'authentique héritier. Dans quel sens I'Eglise
d’Occident est-elle latine ? Dans le sens vraiment romain, ou dans le
sens impérial? On aimerait savoir sur ce point le sentiment d'un
homme qui posséde si & fond les deux antiquités, la profane et la

chrétienne.
EuckNE DE IFAYE.

TERTULLIEN ET MARCION

Trés grand est 'intérét de la question que traite M. Bosshardt (1).
En somme, I'Adversus Marcionem est notre seule source vraiment
utile pour connaitre la pensée du célébre hérésiarque auquel Tertullien
a consacré le plus volumineux de ses écrits. Les autres sources ecclé-

(1) Ernest Bossuarpr, Essai sur Uoriginalité et la probité de Tertullien
dans son traité contre Marcion, 1921.



230 MISCELLANEES

siastiques sont ou insuffisantes ou pleines de confusions. Il est donc
essentiel de savoir au juste si Tertullien mérite notre confiance.

Notre auteur adopte les vues que M. Harnack a depuis si longtemps
exposées eun ce qui concerne Marcion, et qu’il vient de reprendre avec
tant d’éclat dans I'un de ses derniers livres (1). Pour donner raison au
grand historien, il n’est pas nécessaire de le suivre jusqu'aux der-
niéres conséquences qu’il a cru devoir déduire de ses premiéres vues.

Dans un premier chapitre, M. Bosshardt fait le portrait de Marcion,
explique son attitude en face de l’Einse et s’efforce de mettre en
lumiére les raisons psychologiques qui ont amené Tertullien a faire un
si formidable réquisitoire contre cet hérétique et sa doctrine. Peut-étre
Pauteur attache-t-il trop d’importance & ces sortes de raisons. Il oublie
que Tertullien est beaucoup plus homme d’action que de pensée. Tous
ses écrits sont des écrits de circonstance. Il se peut fort bien que le
marcionisme fit en train de passer de I'lItalie en Afrique, et que ce
soit ce péril qui ait mis la plume & la main de Tertullien. Nous sommes
tenté de croire que sa défense a été si puissante et si efficace que la
nouvelle hérésie n’a jamais pu s'implanter & Carthage.

Dans le chapitre suivant, M. Bosshardt examine l'exposé que fait
Tertullien de certaines doctrines de Marcion, doctrine de Dieu, des
attributs du Démiurge, de la matiére, pour conclure que ces exposés
meéritent notre confiance. Lui-méme reviendra sur ces points dans son
chapitre IV. A certains égards, ce chapitre II fait double emploi avec
le chapitre 1V,

Au chapitre I1I, M. Bosshardt donne son sentiment sur les attaques
personnelles que Tertullien dirige contre Marcion. Ce chapitre est le
moins heureux du livre. L’auteur a beau montrer qu’en invectivant
Marcion, Tertullien n’a fait que suivre 'exemple des rhéteurs et sophis-
tes du temps, cela n’empéche pas que Tertullien a injurié, vilipendé,
bafoué son adversaire tant qu’il a pu. Il est clair qu’il le déteste, le
méprise et le hait. Dire « qu’il a fait preuve de plus de modération
(qu'on ne pouvait s’y attendre », c’est vraiment ne pas étre difficile.

Le meilleur chapitre de ce livre est celui ot M. Bosshardt étudie la
pensée méme de Tertullien et sa méthode de démonstration et de polé-
micque. Ce chapitre est excellent d’'un bout a 'autre. Il est tout a fait ori-
ginal et d’une remarquable justesse. C’est en véritable penseur (ue
I'auteur apprécie, juge Tertullien. Il a démeélé avec une précision et
souvent avec une pénétrante finesse les lacunes et les contradictions
des idées de Tertullien. Ce qui ressort avec une éclatante évidence de
son étude, c’est autant l'infériorité de Tertullien en tant que pensenr
que sa supériorité de dialecticien. L’avocat (u’il était est incompara-
ble ; le philosophe est fort médiocre. C'est la conclusion qui découle

(1) Marcion, 1921.



MISCELLANEES 231

de la discussion de I'auteur presque a son insu. Elle est d’autant plus
précieuse. Ce chapitre mérite d’arréter I'attention de tous ceux qui
tiennent a bien connaitre Tertullien.

Viennent enfin deux chapitres sur les citations bibliques de I'Ad-
versus Marcionem et sur l'interprétation des textes dont se sert Ter-
tullien pour réfuter son adversaire.

Chapitre excellent aussi. Je n’ai qu'une réserve a y faire, mais elle
n’est pas sans importance. M. Bosshardt a raison de dire que pour se
débarrasser des difficultés scripturaires que Marcion exploitait avec
tant d’habileté, Tertullien ne dédaigne pas 'allégorie. Seulement il y a
allégorie et allégorie. Celle que pratique Origéne est la savante méthode
d’interprétation des mythes et des vieux livres que ses maitres grecs
d’Alexandrie avaient portée A& son point de perfection. C’est une
méthode d’interprétation des anciens textes qui a ses régles précises,
ses procédés particuliers. Rien n’est moins arbitraire. C’est une treés
grosse erreur de croire que l'exégése d’Origéne soit fantaisiste. En
apparence seulement. En réalité, il ne fait qu’appliquer une méthode
qu’il n’a pas inventée. L’exégése allégorique de Tertullien ne reléve
d’aucune école, elle est bien a lui. C’est celle d’'un maitre juriste, d’'un
avocat qui excelle & torturer les textes, et qui n'a qu'un souci, c’est de
faire triompher sa cause.

Si M. Bosshardt s’était borné a nous prouver la bonne foi de Ter-
tullien, son soin a nous donner d’exactes citations ou résumés des
Antithéses et de I'Evangile de Marcion, par conséquent I'excellence de
ses renseignements, nous lui donnerions pleinement raison. Mais son
étude nous parait appeler une double réserve. D’abord Tertullien a-t-il
compris Marcion ? Nous ne le pensons pas. En effet, a-t-il soupgonné
Pinspiration chrétienne (ui a poussé son adversaire & formuler ses
théses ? N'est-ce pas malgré les auteurs ecclésiastiques et grace aux
citations et extraits que Tertullien nous a donnés, que la critique histo-
rique a retrouvé le vrai Marcion? Puis pour comprendre un autre
esprit, ses sentiments, ses idées, il faut avoir pour lui quelque sympa-
thie. Or Tertullien n’a pour Marcion que de la haine.

Ensuite, est-il stir que Tertullien n’a pas omis des écrits de Marcion
ce qui aurait fait le mieux comprendre sa pensée, et 'aurait en quelque
sorte justifiée ? M. Bosshardt ne le pense pas (p. 53 et suiv.). Javoue
que les raisons qu’il donne ne me paraissent pas trés probantes. Un
fait est certain. Les hérésiologues ont systématiquement omis ce qui
était favorable a leurs adversaires. Si on ne possédait que ce qu’ils
nous en ont appris, nous n’aurions aucune chance de savoir la vérité
historique en ce (ui concerne le gnosticisme. Pourquoi le polémiste
avocassier qu’est Tertullien aurait-il fait exception ?

M. Bosshardt dans sa belle étude effleure une question encore mal
élucidée. C’est celle des influences (ui ont formé son auteur. Il a quel-



232 MISCELLANEES

ques apercus d’'un grand intérét. Il posséde une connaissance si appro-
fondie et si exacte de Tertullien que nul ne serait mieux qualifié que
lui pour la traiter. Je me permets de lui signaler cette nouvelle étude
parce qu'a mon avis il serait regrettable qu’il abandonnat I'histoire
aprés un si bon début. Il m’apparait avant tout comme systématicien.
Or trop souvent les philosophes et les théologiens ont le tort de négli-
ger I'histoire. La conséquence, c’est que presque toujours ils perdent
le contact avec la réalité humaine. C’est grand dommage pour eux et
pour nous. Rien de tel que de se pencher sur la longue histoire de la
pauvre humanité pour entretenir en soi-méme ce sens humain qu’ont
perdu la plupart des hommes de cette génération.

EvGckNE DE FAYE.






LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE



	Miscellanées

