
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1922)

Heft: 44

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

LA LITTERATURE LATINE CHRETIENNE

M. Pierre de Labriolle, longtemps professeur de littérature latine à

Fribourg, actuellement professeur à la Faculté des Lettres de Poitiers,
auteur de deux remarquables thèses sur le montanisme, vient de nous
donner ce qui passera à bon droit pour la meilleure histoire de la
littérature chrétienne de langue latine qui existe (ï). En son genre,
c'est une manière de chef-d'œuvre. Pour tous ceux qui s'occuperont
désormais des Pères latins, ce sera pendant longtemps le manuel
indispensable.

Cet ouvrage se recommande par des qualités de premier ordre. On

y trouve d'abord sur chaque auteur les renseignements bibliographiques

les plus précis et les plus complets. Manuscrits, éditions, traductions

françaises, principaux ouvrages sur le sujet sont non seulement

indiqués, mais, quand cela est nécessaire, appréciés au point de vue
critique et historique. Pour des études particulières et des monographies,

l'auteur fournit à l'étudiant toutes les directions utiles. M. de
Labrioile a fait pour les auteurs ecclésiastiques latins ce que Bar-
denhewer a fait pour les Pères grecs.

A cette compétence technique, l'auteur ajoute un sens littéraire qui
généralement fait défaut aux meilleurs manuels. Sur ce point, la
supériorité de l'auteur français est très marquée. Non seulement il apprécie
ses auteurs avec un goût littéraire très sûr, mais il excelle à les faire
revivre. Bien loin d'être de sèches analyses, ses chapitres sur
Tertullien, Minucius Félix, Cyprien, Ambroise, Jérôme, Augustin sont des

portraits à la fois très ressemblants et très attrayants. Qu'il s'agisse
d'un écrivain de second ordre, aussi bien que de l'un des grands rôles,
l'auteur apporte le même soin à le dépeindre. Il les connaît tous, leurs
qualités et leurs défauts, en homme qui les a fréquentés depuis de

longues années. Son livre mériterait d'être lu par toute personne cultivée,

soucieuse d'élargir son horizon littéraire et historique.

(ï) Pierre de Labriolle. Histoire de la littérature latine chrétienne,
Paris, 1920.



228 MISCELLANÉES

L'un des mérites et non des moindres de ce livre, c'est son impartialité.

Elle est d'autant plus méritoire que l'auteur a des convictions
arrêtées que l'on pourrait croire forcément exclusives, il est catholique.

Il l'est par toutes les fibres de son être. If aime l'Eglise parce
qu'elle incarne l'autorité et la discipline. Elle apprend, comme il dit,
« à penser en commun ». Elle possède le sens de la collectivité, et elle
sait l'inculquer. Si l'individualisme que la Réforme a enfanté,
l'individualisme néfaste qui éclate au xvme siècle, déchaîne la Révolution et
sévit pendant tout le siècle suivant, si un jour il est vaincu, ce sera
grâce à l'Église. Mais l'auteur aime le catholicisme pour des raisons
plus profondes. Il estime que c'est lui plus que toute autre confession
qui a conservé, entretenu les trésors de la vie morale et évangélique.
Peut-être même est-il catholique pour des raisons plus mystiques
encore.

M. de Labriolle est de ces catholiques qui inspirent l'estime, que
dis-je, la sympathie. Ils sont nombreux, et ils sont les meilleurs avocats

de l'Eglise. Par eux, plus d'un se sent attiré. Pour peu cju'il soit
imbu de l'esprit qui inspire la plupart des auteurs qu'on lit à cette
heure, il ne résiste pas à l'attrait.

Qu'il me soit permis, en passant, de supplier les admirateurs du
catholicisme que nous comptons parmi nous, de réfléchir avant de
s'abandonner à leur sentiment.

Qu'un jour les deux principes contraires que représentent le
catholicisme et le protestantisme se rejoignent pour se compléter en une
synthèse supérieure, on doit le souhaiter. Mais qu'on n'aille pas se

figurer naïvement que l'Église catholique en tant qu'institution, hiérarchie,

gouvernement, représente autre chose qu'une persistante ambition

de dominer, et que l'on n'oublie pas que pour réaliser son
dessein, tous les moyens lui sont bons. Pour s'en convaincre, on n'a qu'à
lire le volume que Mgr Duchesne a consacré à l'histoire de l'Église au
cinquième siècle. On y verra que la tradition politique de l'Église
remonte très haut et on comprendra ce qu'elle est. L'Église se sert des
saints qu'enfante encore ce qu'elle a conservé du christianisme pour
attirer les âmes. O sancta simplicitas Dans leur candeur, celles-ci ne
savent pas que « l'union sacrée » qu'elles rêvent serait la mort même
de l'Évangile de Jésus.

M. de Labriolle n'hésite pas au nom de la vérité historique à reviser
les jugements traditionnels, par exemple sur Constantin, et à écarter
péremptoirement les légendes. A ce point de vue, il est très supérieur
à Funk (Histoire de l'Église, trad. Hemmer 1911).

L'auteur est laïc, et à ce titre des libertés lui sont permises qui ne
seraient pas, que dis-je, qui n'ont pas été concédées à son ami
Mgr Batiffol. Pour l'avoir parfois oublié, Mgr Duchesne lui-même pourtant

si prudent, l'a appris à ses dépens. Avant de mourir, il a vu con-



MISCELLANEES 22g

damner ses livres, et son titre d'académicien ne l'a pas sauvé. C'est

qu'il était prêtre.
Dans sa préface, M. de Labriolle traite des rapports du christianisme

et du paganisme. C'est une question qu'il reprend après Gaston
Boissier. Comme lui, il s'en tient presque uniquement aux rapports
littéraires. Il montre avec autant de finesse que d'érudition les
difficultés particulières qu'offrait pour un païen lettré la littérature biblique.

Même devenu chrétien, ce lettré avait de la peine à s'accommoder
de la rude éloquence des prophètes. Nous aurions aimé qu'il élargît le
problème et qu'il l'eût étudié plus en historien qu'en littérateur. Sinon

pour le fond qu'elle doit au christianisme, la littérature chrétienne
latine est enfant du génie latin. Mais n'y a-t-il pas ici une distinction
capitale à faire? Est-ce de la Rome antique ou de la Rome impériale
qu'elle est tributaire? La question est d'importance. Car il y a en
même temps qu'une parenté manifeste, une réelle opposition entre les
deux Rome. Sinon que signifierait la protestation obstinée sous l'Empire

des derniers Romains authentiques Se figure-t-on que leur
opposition à l'Empire soit uniquement politique Ce serait mal les connaître.
Dans le refus tragique des Traséas, des Helvidius, des Lucain, des

Juvénal, des Sénèque et des Tacite d'accepter l'Empire, il y a très
nettement la conscience qu'en acceptant le régime instauré par Jules-
César et Octave, ils renieraient le génie même de Rome ; ils se feraient
complices de son arrêt de mort. Les événements leur ont donné raison.
Le régime impérial a de plus en plus incarné des principes civils et
militaires, une conception de l'organisation sociale, comme nous
disons, qui n'était point celle des vieux Romains. Cette conception
plus orientale que romaine arrive à son apogée avec Dioclétien, et

l'Empire chrétien en est l'authentique héritier. Dans quel sens l'Église
d'Occident est-elle latine? Dans le sens vraiment romain, ou dans le
sens impérial On aimerait savoir sur ce point le sentiment d'un
homme qui possède si à fond les deux antiquités, la profane et la
chrétienne.

Eugène de Faye.

TERTULLIEN ET MARCION

Très grand est l'intérêt de la question que traite M. Bosshardt(i).
En somme, VAdversus Marcionem est notre seule source vraiment
utile pour connaître la pensée du célèbre hérésiarque auquel Tertullien
a consacré le plus volumineux de ses écrits. Les autres sources ecclé-

(i) Ernest Bosshardt, Essai sur l'originalité et la probité de Tertullien
dans son traité contre Marcion, 1921.



23o MISCELLANÉES

siastiques sont ou insuffisantes ou pleines de confusions. Il est donc
essentiel de savoir au juste si Tertullien mérite notre confiance.

Notre auteur adopte les vues que M. Harnack a depuis si longtemps
exposées en ce qui concerne Marcion, et qu'il vient de reprendre avec
tant d'éclat dans l'un de ses derniers livres (i). Pour donner raison au
grand historien, il n'est pas nécessaire de le suivre jusqu'aux
dernières conséquences qu'il a cru devoir déduire de ses premières vues.

Dans un premier chapitre, M. Bosshardt fait le portrait de Marcion,
explique son attitude en face de l'Église et s'efforce de mettre en
lumière les raisons psychologiques qui ont amené Tertullien à faire un
si formidable réquisitoire contre cet hérétique et sa doctrine. Peut-être
l'auteur attache-t-il trop d'importance à ces sortes de raisons. Il oublie
que Tertullien est beaucoup plus homme d'action que de pensée. Tous
ses écrits sont des écrits de circonstance. 11 se peut fort bien que le
marcionisme fût en train de passer de l'Italie en Afrique, et que ce
soit ce péril qui ait mis la plume à la main de Tertullien. Nous sommes
tenté de croire que sa défense a été si puissante et si efficace que la
nouvelle hérésie n'a jamais pu s'implanter à Carthage.

Dans le chapitre suivant, M. Bosshardt examine l'exposé que fait
Tertullien de certaines doctrines de Marcion, doctrine de Dieu, des
attributs du Démiurge, de la matière, pour conclure que ces exposés
méritent notre confiance. Lui-même reviendra sur ces points dans son
chapitre IV. A certains égards, ce chapitre II fait double emploi avec
le chapitre IV.

Au chapitre 111, M. Bosshardt donne son sentiment sur les attaques
personnelles que Tertullien dirige contre Marcion. Ce chapitre est le
moins heureux du livre. L'auteur a beau montrer qu'en invectivant
Marcion, Tertullien n'a fait que suivre l'exemple des rhéteurs et sophistes

du temps, cela n'empêche pas que Tertullien a injurié, vilipendé,
bafoué son adversaire tant qu'il a pu. Il est clair qu'il le déteste, le

méprise et le hait. Dire « qu'il a fait preuve de plus de modération
qu'on ne pouvait s'y attendre», c'est vraiment ne pas être difficile.

Le meilleur chapitre de ce livre est celui où M. Bosshardt étudie la
pensée même de Tertullien et sa méthode de démonstration et de
polémique. Ce chapitre est excellent d'un bout à l'autre. Il est tout à fait
original et d'une remarquable justesse. C'est en véritable penseur que
l'auteur apprécie, juge Tertullien. Il a démêlé avec une précision et
souvent avec une pénétrante finesse les lacunes et les contradictions
des idées de Tertullien. Ce qui ressort avec une éclatante évidence de
son étude, c'est autant l'infériorité de Tertullien en tant que penseur
que sa supériorité de dialecticien. L'avocat qu'il était est incomparable

; le philosophe est fort médiocre. C'est la conclusion qui découle

(i) Marcion, 1921.



MISCELLANÉES 23l

de la discussion de l'auteur presque à son insu. Elle est d'autant plus
précieuse. Ce chapitre mérite d'arrêter l'attention de tous ceux qui
tiennent à bien connaître Tertullien.

Viennent enfin deux chapitres sur les citations bibliques de VAd-
versus Marcionem et sur l'interprétation des textes dont se sert
Tertullien pour réfuter son adversaire.

Chapitre excellent aussi. Je n'ai qu'une réserve à y faire, mais elle
n'est pas sans importance. M. Bosshardt a raison de dire que pour se
débarrasser des difficultés scripturaires que Marcion exploitait avec
tant d'habileté, Tertullien ne dédaigne pas l'allégorie. Seulement il y a
allégorie et allégorie. Celle cjue pratique Origene est la savante méthode
d'interprétation des mythes et des vieux livres que ses maîtres grecs
d'Alexandrie avaient portée à son point de perfection. C'est une
méthode d'interprétation des anciens textes qui a ses règles précises,
ses procédés particuliers. Rien n'est moins arbitraire. C'est une très
grosse erreur de croire que l'exégèse d'Origène soit fantaisiste. En

apparence seulement. En réalité, il ne fait qu'appliquer une méthode
qu'il n'a pas inventée. L'exégèse allégorique de Tertullien ne relève
d'aucune école, elle est bien à lui. C'est celle d'un maître juriste, d'un
avocat qui excelle à torturer les textes, et qui n'a qu'un souci, c'est de
faire triompher sa cause.

Si M. Bosshardt s'était borné à nous prouver la bonne foi de
Tertullien, son soin à nous donner d'exactes citations ou résumés des
Antithèses et de l'Évangile de Marcion, par conséquent l'excellence de

ses renseignements, nous lui donnerions pleinement raison. Mais son
étude nous paraît appeler une double réserve. D'abord Tertullien a-t-il
compris Marcion Nous ne le pensons pas. En effet, a-t-il soupçonné
l'inspiration chrétienne qui a poussé son adversaire à formuler ses
thèses N'est-ce pas malgré les auteurs ecclésiastiques et grâce aux
citations et extraits que Tertullien nous a donnés, que la critique historique

a retrouvé le vrai Marcion Puis pour comprendre un autre
esprit, ses sentiments, ses idées, il faut avoir pour lui quelque sympathie.

Or Tertullien n'a pour Marcion que de la haine.
Ensuite, est-il sûr que Tertullien n'a pas omis des écrits de Marcion

ce qui aurait fait le mieux comprendre sa pensée, et l'aurait en quelque
sorte justifiée M. Bosshardt ne le pense pas (p. 53 et suiv.). J'avoue
que les raisons qu'il donne ne me paraissent pas très probantes. Un
fait est certain. Les hérésiologues ont systématiquement omis ce qui
était favorable à leurs adversaires. Si on ne possédait que ce qu'ils
nous en ont appris, nous n'aurions aucune chance de savoir la vérité
historique en ce qui concerne le gnosticisme. Pourquoi le polémiste
avocassier qu'est Tertullien aurait-il fait exception

M. Bosshardt dans sa belle étude effleure une question encore mal
élucidée. C'est celle des influences qui ont formé son auteur. Il a quel-



232 MISCELLANÉES

ques aperçus d'un grand intérêt. Il possède une connaissance si approfondie

et si exacte de Tertullien que nul ne serait mieux qualifié que
lui pour la traiter. Je me permets de lui signaler cette nouvelle étude

parce qu'à mon avis il serait regrettable qu'il abandonnât l'histoire
après un si bon début. Il m'apparaît avant tout comme systématicien.
Or trop souvent les philosophes et les théologiens ont le tort de négliger

l'histoire. La conséquence, c'est que presque toujours ils perdent
le contact avec la réalité humaine. C'est grand dommage pour eux et

pour nous. Rien de tel que de se pencher sur la longue histoire de la
pauvre humanité pour entretenir en soi-même ce sens humain qu'ont
perdu la plupart des hommes de cette génération.

Eugène de Faye.





LAUSANNE IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE


	Miscellanées

