
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1922)

Heft: 44

Nachruf: Franz Leenhardt : 1846-1922

Autor: Daulte, Philippe

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRANZ LEENHARDT

1846-1922

Profitant de la publication récente et presque posthume d'un petit
livre, intitulé Essai sur l'activité créatrice (1), nous voudrions apporter
notre hommage à la mémoire du professeur Franz Leenhardt qui mérite
de demeurer vivante dans le protestantisme et parmi les théologiens
de langue française.

Né à Marseille en 1846, Franz Leenhardt fut envoyé en Suisse dès

l'âge de 10 ans. Son père qui tenait à lui donner une éducation entièrement

protestante l'avait placé à Lausanne, dans la famille du
professeur François Guisan, d'où il suivit les classes du Collège Galliard
et, lorsque le moment en fut venu, le cours de catéchisme du pasteur
Louis Bridel. En été il passait ses vacances au milieu des siens, dans
la vallée de la Broyé, au château de Surpierre.

Il apprit donc de bonne heure à connaître notre pays et il lui garda,
au travers de toute sa vie, une sincère affection. Il comptait de
nombreux amis dans nos cercles intellectuels et religieux. Nous savons
qu'il entretint entr'autres des relations avec Ernest et Adrien Naville,
Gaston Frommel, le géologue Eugène Renevier avec lequel il devait
avoir une correspondance très suivie, Charles Secrétan auquel il devait
consacrer en i8g5 une notice nécrologique émue et reconnaissante (2)
après l'avoir d'ailleurs mainte fois rencontré à Lausanne ou dans le
Midi. Signalons aussi, en passant, l'admission de F. Leenhardt dans
la Société géologique suisse ie 11 mars 1889.

Après avoir pris ses baccalauréats es lettres et es sciences, le jeune
homme fit sa théologie à Montauban et à Strasbourg, puis il poursuivit

ses études en Allemagne, à Berlin et à Tubingue. Rappelé en France

par la guerre de 1870, il desservit pendant quelques mois, en qualité

(1) Essai sur l'activité créatrice. Evolution — Rédemption. Paris,
Fischbacher, 1922. Un vol. in-16 de 199 pages.

(2) Bévue de théologie et des questions religieuses, 1895, p. 176-188.



l88 PHILIPPE DAULTE

de suffragant, l'Eglise de Mouchamps (Vendée) ; mais sa thèse sur
l'Idée de la création d'après Rothe (1871) attira sur lui l'attention des
professeurs de la Faculté de Montauban qui l'engagèrent à se préparer
pour la chaire de philosophie et sciences que l'on désirait créer depuis
longtemps. Renonçant donc, non sans regrets, au ministère pastoral,
il reprit le chemin de l'Université et, après deux ans de travail acharné
à Montpellier, il conquit brillamment son grade de licencié en sciences
naturelles.

Depuis lors il franchit successivement toutes les étapes de la
carrière académique. Au printemps 1875 il commençait son enseignement
à Montauban comme chargé de cours. En i883, une Etude géologique
de la région du Mont Venteux lui valait le doctorat es sciences en
même temps que le grand prix de géologie de France. Professeur
adjoint en 1887, licencié en théologie en 1892, il devenait docteur en
théologie l'année suivante en soutenant une thèse sur Le péché d'après
l'Ethique de Rothe et, la chaire de philosophie et sciences enfin créée,
il était nommé professeur titulaire, mais en 1906 la maladie l'obligeait
à démissionner, peu après avoir prononcé son beau discours de rentrée
sur Le chrétien et la philosophie (1).

Quoique prématurément interrompu, ce professorat a laissé des
traces profondes. «L'influence de M. Leenhardt a été grande à la
Faculté, dit M. Henri Bois (2). Elle s'exerçait non seulement par ses

cours, mais par son action personnelle, par ses conversations, par son
commerce journalier, par ses causeries au cours des promenades
régulières qu'il organisait avec les étudiants. » Il alliait, à un rare degré,
l'humilité de la foi à l'indépendance de l'esprit. Il mettait un prix infini
à « conserver l'unité de sa pensée sans rien sacrifier ni des sciences

qu'il cultivait ni des données morales dont il vivait » (3). En sa
personne se résolvait le conflit de la science et de la religion. Ses
étudiants le sentaient et cet exemple, à lui seul, leur était une force et
une révélation.

Ce dut être un déchirement pour ce grand laborieux que d'abandonner

avant l'âge l'enseignement et de dire adieu à une Faculté à
laquelle l'attachaient de si forts et de si intimes liens. D'autres se
seraient révoltés ; il se soumit, lui, simplement, religieusement. Il se

retira à Fonfroide-le-Haut, près de Montpeftier, et là, au milieu de ce
bois de pins qui se détache comme une oasis de verdure au sein d'un
paysage de vignes, de garrigues et de collines arides, dans sa demeure

(1) Précédé de deux autres discours, plus importants encore peut-être :

Quelques réflexions sur les rapports du christianisme et des sciences (1884)
et L'évolution (1899).

(2) Discours prononcé à Montpellier lors des obsèques.
(3) L'évolution doctrine de liberté, p. 1.



FRANZ LEENHARDT 189

crénelée et sombre, mais que sa présence suffisait à illuminer, il vécut
pendant seize ans, suivant avec une sympathie éclairée la marche des
idées et le cours des événements ; esquissant, en deux petits livres (i),
les grandes lignes d'un évolutionisme chrétien auquel son nom demeurera

attaché ; prodiguant aux membres de sa famille et à ses amis les
trésors de son cœur aimant et de sa profonde piété. Tous ceux qui ont
eu le privilège de l'approcher gardent un souvenir inoubliable de ce
beau vieillard, de cet « humble parmi les humbles », comme on l'a si
justement appelé, qui rayonnait d'une telle bonté, d'une telle paix,
d'une telle pureté d'âme qu'à son contact l'on sentait Dieu plus proche
et l'Invisible plus certain.

Homme de l'expérience, tant religieuse que scientifique, Franz
Leenhardt n'était pas incapable de spéculation. Sa persévérance à

observer d'un œil attentif et non prévenu la nature comme aussi les
réalités morales n'avait pas étouffé en lui la faculté de généralisation.
Le savant se doublait d'un penseur qui savait interpréter les faits et
les relier entre eux pour en marquer la vraie signification aussi bien
que pour en dégager des vues d'ensemble. Ses connaissances spéciales
en matière de sciences naturelles, jointes à une culture philosophique
solide, lui conféraient une autorité particulière pour parler de l'évolution

; elles lui ont permis d'ouvrir, dans ce domaine, de nouveaux
horizons à la théologie, trop souvent portée à méconnaître ou à nier
les rapports qui unissent l'homme au monde animal.

Sans doute la maladie a empêché Franz Leenhardt de développer
ses idées avec l'ampleur que l'on eût souhaitée. Plusieurs questions
demeurent sans réponse dans son « système » et certains points restent
obscurs. Cependant L'évolution doctrine de liberté et YEssai sur l'activité

créatrice nous offrent les linéaments au moins d'une philosophie
de la liberté qui n'est pas sans analogie avec celle d'Armand Sabatier,
mais qui, dans son inspiration fondamentale, rappelle plus encore fe

point de vue que Charles Secrétan a défendu dans son fameux article
Evolution et liberté (2). Cette philosophie consiste essentiellement en
une interprétation spiritualiste de l'évolution qui se concilie avec l'idée
de création, respecte la réalité du libre arbitre, maintient la culpabilité
du péché et laisse une place à la rédemption.

Réagissant contre les conceptions mécanistes et unilinéaires dont
Hscckel s'est fait le représentant attitré et comme le pontife, Franz
Leenhardt nous présente « une évolution qui comporte une marche sin-

(1) L'évolution doctrine de liberté (1910) «qui a attiré l'attention et
provoqué les éloges de M. Bergson », à ce que nous dit M. Bois, et l'Essai sur
l'activité créatrice (1922).

(2) Bévue philosophique, août 1880, p. 160-17;.



I90 PHILIPPE DAULTE

gulièrement irrégulière et incertaine » i), avec des progrès et des reculs,
des réussites, mais aussi des tâtonnements et des échecs sans nombre.
Cette constatation ne laisse pas d'être troublante au premier abord pour
un théiste comme lui, mais il se l'explique en admettant que « Dieu n'a
pas été seul auteur dans l'œuvre de la création du monde organique

» (2). Celui-ci est le produit d'une collaboration de la créature et
du Créateur. Leenhardt, en effet, ne craint pas d'attribuer aux animaux
une activité propre qui — il le montre par une étude d'anatomie et de
biologie comparées — va croissant à mesure que l'on s'élève dans
l'échelle des espèces et permet de soutenir que « l'évolution est, en fait,
un procédé destiné à créer des êtres libres » (3).

Cette reconnaissance d'un élément de spontanéité, de contingence
dans les organismes vivants, même du type le plus inférieur, jette de
fa lumière sur le problème de la liberté humaine. Celle-ci ne peut être
créée de toutes pièces, pour ainsi dire ; elle ne se conçoit que comme
une conquête de l'être qui est appelé à se déterminer lui-même. Elle a
donc une histoire dont les origines, semble-t-il, remontent jusqu'à
l'aube de la vie. Or « l'activité des animaux qui ont précédé l'homme
offre au théisme le seul moyen d'entrevoir comment un Créateur a pu
préparer indirectement les conditions d'une liberté... réelle» (4).

Avec l'apparition de la conscience de soi et de l'obligation morale,
l'humanité arrive à l'existence, l'évolution éthique succède à l'évolution
naturelle et le problème se pose de savoir pourquoi le progrès incessant

qui caractérise le développement des arts et des sciences ne
s'accompagne pas d'un progrès parallèle dans la maîtrise de soi, dans
l'autonomie personneile. A cette « discordance » Leenhardt ne voit
d'autre explication que l'hypothèse d'une chute, et, avec une belle
crânerie de la part d'un évolutioniste, il cherche à montrer comment,
à l'aube de la vie morale, l'homme, placé en face d'une alternative, a
pu enfreindre son devoir dans des conditions de liberté et de connaissance

rudimentaires, mais suffisantes pour comporter une responsabilité

au moins relative (5).
Cette chute, si elle a aiguillé l'espèce humaine sur une voie de péché

et de souffrance, n'a pas détruit toute possibilité de salut et Leenhardt
esquisse à grands traits l'œuvre rédemptrice qu'il considère comme le
prolongement de l'activité créatrice dans un monde bouleversé par

(1) L'évolution doctrine de liberté, p. 34.

(2) L'évolution. Bévue de théol. et des quest, relig., 1899, p. 58g.

(3) L'évolution doctrine de liberté, p. 47-

(4) Ibid., p. 83.

(5) Leenhardt suppose, pour cela, l'existence d'une lignée particulièrement

favorisée, dans laquelle s'est préparé l'homme et dont le développement

n'a pas été en contradiction absolue avec la naissance de la moralité.
Voir Essai sur l'activité créatrice, p. 76.



FRANZ LEENHARDT I9I

l'intrusion du mal moral. Les lenteurs et les tâtonnements qui
marquent cette nouvelle phase s'expliquent, plus encore que ceux de la
précédente, par la liberté. « Dieu garde l'initiative dans la rédemption,
comme il l'avait dans la création ; mais il appelle plus que jamais sa
créature à collaborer à son œuvre. »(ï)

L'insistance que l'auteur met à relever cette collaboration est peut-
être le trait le plus saillant de sa théorie de ia rédemption. Ii nous
montre l'humanité primitive traversant les incommensurables périodes
de la pré-histoire et s'avançant à pas lents vers la civilisation sous
l'aiguillon de la souffrance et du devoir obscurément perçu ; puis, se
détachant de la masse, certains individus plus réceptifs et plus dociles
que les autres qui répondent aux appels de Dieu, inaugurant ainsi une
évolution spirituelle qui se précise avec les patriarches et les
prophètes d'Israël pour aboutir enfin à Jésus, que Pauf appefle si
pertinemment le second Adam. Le Christ, en effet, est l'homme que Dieu a
mis dans les conditions morales où se trouvait la créature avant la
chute et qui s'est déterminé dans l'obéissance à la volonté divine, réalisant

ainsi une union parfaite avec le Père céleste et par sa vie sainte,
par sa mort et sa résurrection « devenant Esprit-Saint »(2).

Avec l'apparition du second Adam l'ère de la préparation se clôt et
l'œuvre rédemptrice se déploie dans toute sa richesse, mais — et c'est
ce qui explique sa lenteur — dans le respect de la liberté, l'homme ne
pouvant devenir « la personne spirituelle » qu'il est destiné à être qu'en
s'attachant de toutes ses forces au Seigneur glorifié. La rédemption ne
s'achève cependant pas dans la sphère individuelle, elle ne saurait
avoir pour fin et pour dernier terme que « l'avènement d'une humanité
qui réponde à la volonté créatrice de Dieu » (3). Mais comme Dieu
n'agit dans l'humanité que par l'intermédiaire des individus, il appartient

à ceux-ci de hâter ou de retarder l'heure de la Victoire suprême.
On le voit, cette philosophie religieuse dont l'idée d'une collaboration

entre le Créateur et la créature forme la clef, aboutit tout
naturellement à un vigoureux sursum corda et à un appel à l'action bonne.
Notre génération, qui a vécu sous le cauchemar de la guerre et qui
voit devant elle le formidable labeur des reconstructions, n'est-elle pas
particulièrement apte à entendre ce message et ne doit-elle pas quelque

reconnaissance à celui qui, avant de mourir, a voulu le lui apporter

Ph. Daulte.

(1) Essai, p. i65.

(2) Ibid., p. 142.

(3) Ibid., p. 169.


	Franz Leenhardt : 1846-1922

