Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1922)

Heft: 44

Nachruf: Franz Leenhardt : 1846-1922
Autor: Daulte, Philippe

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANZ LEENHARDT
1846-1922

Profitant de la publication récente et presque posthume d’un petit
livre, intitulé Essai sur Uactivité créatrice (1), nous voudrions apporter
notre hommage a la mémoire du professeur Franz Leenhardt qui mérite
de demeurer vivante dans le protestantisme et parmi les théologiens
de langue francaise.

Né a Marseille en 1846, Franz Leenhardt fut envoyé en Suisse dés
Page de 10 ans. Son pére (ui tenait & lui donner une éducation entiére-
ment protestante I'avait placé 4 Lausanne, dans la famille du pro-
fesseur Francois Guisan, d’ou il suivit les classes du Colléege Galliard
et, lorsque le moment en fut venu, le cours de catéchisme du pasteur
Louis Bridel. En été il passait ses vacances au milieu des siens, dans
la vallée de la Broye, au chateau de Surpierre.

Il apprit donc de bonne heure a connaitre notre pays et il lui garda,
au travers de toute sa vie, une sincére affection. Il comptait de nom-
breux amis dans nos cercles intellectuels et religieux. Nous savons
qu’il entretint entr’autres des relations avec Ernest et Adrien Naville,
Gaston Frommel, le géologue Eugéne Renevier avec lequel il devait
avoir une correspondance trés suivie, Charles Secrétan auquel il devait
consacrer en 1895 une notice nécrologique émue et reconnaissante (2)
aprés Pavoir d’ailleurs mainte fois rencontré & Lausanne ou dans le
Midi. Signalons aussi, en passant, 'admission de F. Leenhardt dans
la Société géologique suisse le 11 mars 1889.

Apreés avoir pris ses baccalauréats és lettres et és sciences, le jeune
homme fit sa théologie & Montauban et a Strasbourg, puis il poursui-
vit ses études en Allemagne, & Berlin et & Tubingue. Rappelé en France
par la guerre de 1870, il desservit pendant quelques mois, en qualité

(1) Essai sur Pactivité créatrice. Evolution — Hédempiion. Paris, Fiscl-
bacher, 1922. Un vol. in-16 de 199 pages.

(2) Revue de théologie et des questions religieuses, 1895, p. 176-188.



188 PHILIPPE DAULTE

de suffragant, 'Eglise de Mouchamps (Vendée); mais sa thése sur
I'Idée de la création d’aprés Rothe (1871) attira sur lui I'attention des
professeurs de la Faculté de Montauban qui 'engagérent & se préparer
pour la chaire de philosophie et sciences que 'on désirait créer depuis
longtemps. Renonc¢ant done, non sans regrets, au ministére pastoral,
il reprit le chemin de I’'Université et, aprés deux ans de travail acharné
a Montpellier, il conquit brillamment son grade de licencié en sciences
naturelles.

Depuis lors il franchit successivement toutes les étapes de la car-
riére académique. Au printemps 1875 il commencait son enseignement
a Montauban comme chargé de cours. En 1883, une Etude géologique
de la région du Mont Ventoux lui valait le doctorat és sciences en
méme temps que le grand prix de géologie de France. Professeur
adjoint en 1887, licencié en théologie en 1892, il devenait docteur en
théologie I'année suivante en soutenant une thése sur Le péché d'aprés
UEthique de Rothe et, la chaire de philosophie et sciences enfin créée,
il était nommé professeur titulaire, mais en 1906 la maladie 'obligeait
a démissionner, peu aprés avoir prononcé son beau discours de rentrée
sur Le chrétien et la philosophie (1).

Quoique prématurément interrompu, ce professorat a laissé des
traces profondes. « L’influence de M. Leenhardt a été grande a la
Faculté, dit M. Henri Bois (2). Elle s’exercait non seulement par ses
cours, mais par son action personnelle, par ses conversations, par son
commerce journalier, par ses causeries au cours des promenades régu-
liéres qu’il organisait avec les étudiants.» Il alliait, & un rare degré,
Phumilité de la foi a I'indépendance de l'esprit. Il mettait un prix infini
a «conserver l'unité de sa pensée sans rien sacrifier ni des sciences
qu’il cultivait ni des données morales dont il vivait» (3). En sa per-
sonne se résolvait le conflit de la science et de la religion. Ses étu-
diants le sentaient et cet exemple, & lui seul, leur était une force et
une révélation.

Ce dut étre un déchirement pour ce grand laborieux que d’aban-
donner avant 'age I'enseignement et de dire adien & une Faculté a
laquelle I'attachaient de si forts et de si intimes liens. D’autres se
seraient révoltés ; il se soumit, lui, simplement, religicusement. 1l se
retira & Fonfroide-le-Haut, prés de Montpellier, et 1a, au milieu de ce
bois de pins qui se détache comme une oasis de verdure au sein d’'un
paysage de vignes, de garrigues et de collines arides, dans sa demeure

(1) Précédé de deux autres discours, plus importants encore peut-étre:
Quelques réflexions sur les rapports du christianisme et des sciences (1884)
et L’écolution (1899).

(2) Discours prononcé a Montpellier lors des obséques.

(3) L’évolution doctrine de liberté, p. 1.



FRANZ LEENHARDT 189

crénelée et sombre, mais que sa présence suffisait a illuminer, il vécut
pendant seize ans, suivant avec une sympathie éclairée la marche des
idées et le cours des événements ; esquissant, en deux petits livres (1),
les grandes lignes d’un évolutionisme chrétien auquel son nom demeu-
rera attaché ; prodiguant aux membres de sa famille et & ses amis les
trésors de son cceur aimant et de sa profonde piété. Tous ceux qui ont
eu le priviléege de I'approcher gardent un souvenir inoubliable de ce
beau vieillard, de cet « humble parmi les humbles », comme on l'a si
justement appelé, (ui rayonnait d'une telle bonté, d’une telle paix,
d’une telle pureté d’ame qu’a son contact I'on sentait Dieu plus proche
et I'Invisible plus certain.

Homme de lexpérience, tant religieuse que scientifique, Franz
Leenhardt n’était pas incapable de spéculation. Sa persévérance a
observer d’'un ceil attentif et non prévenu la nature comme aussi les
réalités morales n’avait pas étouffé en lui la faculté de généralisation,
Le savant se doublait d’'un penseur qui savait interpréter les faits et
les relier entre eux pour en marquer la vraie signification aussi bien
que pour en dégager des vues d’ensemble. Ses connaissances spéciales
en matiére de sciences naturelles, jointes a4 une culture philosophique
solide, lui conféraient une autorité particuliére pour parler de l'évolu-
~ tion ; elles lui ont permis d’ouvrir, dans ce domaine, de nouveaux
horizons a la théologie, trop souvent portée 4 méconnaitre ou a nier
les rapports qui unissent '’homme au monde animal.

Sans doute la maladie a empéché Franz Leenhardt de développer
ses idées avec 'ampleur que l'on eat souhaitée. Plusieurs questions
demeurent sans réponse dans son « systéme » et certains points restent
obscurs. Cependant L’évolution doctrine de liberté et I Essai sur lacti-
vité créatrice nous offrent les linéaments au moins d’une philosophie
de la liberté qui n’est pas sans analogie avec celle d’Armand Sabatier,
mais qui, dans son inspiration fondamentale, rappelle plus encore le
point de vue que Charles Secrétan a défendu dans son fameux article
Evolution et liberté (2). Cette philosophie consiste essentiellement en
une interprétation spiritualiste de I'évolution qui se concilie avec 'idée
de création, respecte la réalité du libre arbitre, maintient la culpabilité
du péché et laisse une place a la rédemption.

Réagissant contre les conceptions mécanistes et unilinéaires dont
Haeckel s’est fait le représentant attitré et comme le pontife, Franz
Leenhardt nous présente « une évolution qui comporte une marche sin-

(1) L’évolution doctrine de liberté (1910) « qui a attiré I'attention et pro-
voqué les éloges de M. Bergson », & ce que nous dit M. Bois, et 'Essai sur
Uactivité créatrice (1g22). '

(2) Revue philosophique, aott 1883, p. 160-177.



190 PHILIPPE DAULTE

guliérement irréguliére et incertaine » (1), avec des progrés et des reculs,
des réussites, mais aussi des titonnements et des échecs sans nombre.
Cette constatation ne laisse pas d’étre troublante au premier abord pour
un théiste comme lui, mais il se 'explique en admettant que « Dieun’a
pas été seul auteur dans I'ccuvre de la création du monde organi-
que» (2). Celui-ci est le produit d’'une collaboration de la créature et
du Créateur. Leenhardt, en effet, ne craint pas d’attribuer aux animaux
une activité propre qui — il le montre par une étude d’anatomie et de
biologie comparées — va croissant & mesure que l'on s’éléve dans
Iéchelle des espéces et permet de soutenir que « I'évolution est, en fait,
un procédé destiné a créer des étres libres » (3).

Cette reconnaissance d’un élément de spontanéité, de contingence
dans les organismes vivants, méme du type le plus inférieur, jette de
la lumiére sur le probléme de la liberté humaine. Celle-ci ne peut étre
créée de toutes piéces, pour ainsi dire ; elle ne se con¢oit que comme
une conquéte de I'étre qui est appelé a se déterminer lui-méme. Elle a
donc une histoire dont les origines, semble-i-il, remontent jusqu’a
laube de la vie. Or « l'activité des animaux qui ont précédé 'homme
offre au théisme le seul moyen d’entrevoir comment un Créateur a pu
préparer indirectement les conditions d'une liberté... réelle » (4).

Avec I'apparition de la conscience de soi et de 'obligation morale,
Phumanité arrive a I'existence, I'évolution éthique succéde a lI’évolution
naturelle et le probléme se pose de savoir pourquoi le progrés inces-
sant qui caractérise le développement des arts et des sciences ne
s’accompagne pas d’un progrés paralléle dans la maitrise de soi, dans
Pautonomie personnelle. A cette «discordance» Leenhardt ne voit
d’autre explication que '’hypothése d’une chute, et, avec une belle
cranerie de la part d’'un évolutioniste, il cherche & montrer comment,
a 'anbe de la vie morale, 'homme, placé en face d'une alternative, a
pu enfreindre son devoir dans des conditions de liberté et de connais-
sance rudimentaires, mais suffisantes pour comporter une responsa-
bilité au moins relative (5).

Cette chute, si elle a aiguillé I'espéce humaine sur une voie de péché
et de souffrance, n’a pas détruit toute possibilité de salut et Leenhardt
esquisse & grands traits 'ceuvre rédemptrice qu'il considere comme le
prolongement de l'activité créatrice dans un monde bouleversé par

(1) Lévolution doctrine de liberté, p. 34.

(2) L’évolution. Revue de théol. et des quest. relig., 1899, p. 589.

(3) Lévolution doctrine de liberté, p. 47.

(4) Ibid., p. 83.

(3) Leenhardt suppose, pour cela, I'existence d'une lignée particuliére-
ment favorisée, dans laquelle s’est préparé I'homme et dont le développe-
ment n’a pas été en contradiction absolue avec la naissance de la moralité,
Voir Essai sur Uactivité créatrice, p. 76.



FRANZ LEENHARDT I91

I'intrusion du mal moral. Les lenteurs et les titonnements qui mar-
(uent cette nouvelle phase s’expliquent, plus encore que ceux de la
précédente, par la liberté. « Dieu garde I'initiative dans la rédemption,
comme il 'avait dans la création ; mais il appelle plus que jamais sa
créaiure a collaborer a son ceuvre. » (1)

L’insistance que 'auteur met a relever cette collaboration est peut-
étre le trait le plus saillant de sa théorie de la rédemption. Il nous
montre 'humanité primitive traversant les incommensurables périodes
de la pré-histoire et s’avancant & pas lents vers la civilisation sous
Paiguillon de la souffrance et du devoir obscurément pergu; puis, se
détachant de la masse, certains individus plus réceptifs et plus dociles
que les autres qui répondent aux appels de Dieu, inangurant ainsi une
évolution spirituelle qui se précise avec les patriarches et les pro-
phétes d’Israél pour aboutir enfin & Jésus, que Paul appelle si perti-
nemment le second Adam. Le Christ, en effet, est 'Thomme que Dieu a
mis dans les conditions morales ou se trouvait la créature avant la
chute et qui s’est déterminé dans I'obéissance a la volonté divine, réali-
sant ainsi une union parfaite avec le Pére céleste et par sa vie sainte,
par sa mort et sa résurrection « devenant Esprit-Saint » (2).

Avec l'apparition du second Adam I'ére de la préparation se cldt et
I'ceuvre rédemptrice se déploie dans toute sa richesse, mais — et c’est
ce (ui explique sa lenteur — dans le respect de la liberté, ’'homme ne
pouvant devenir « la personne spirituelle » qu’il est destiné a étre qu'en
s’attachant de toutes ses forces au Seigneur glorifié. La rédemption ne
s’achéve cependant pas dans la sphére individuelle, elle ne saurait
avoir pour fin et pour dernier terme que «l’avénement d'une humanité
qui réponde & la volonté créatrice de Dieu» (3). Mais comme Dieu
n’agit dans I’humanité que par l'intermédiaire des individus, il appar-
tient & ceux-ci de hater ou de retarder I'heure de la Victoire supréme.

On le voit, cette philosophie religieuse dont 'idée d'une collabora-
tion entre le Créateur et la créature forme la clef, aboutit tout natu-
rellement & un vigoureux sursum corda et a un appel a4 'action bonne.
Notre génération, qui a vécu sous le cauchemar de la guerre et qui
voit devant elle le formidable labeur des reconstructions, n’est-elle pas
particuliérement apte a entendre ce message et ne doit-elle pas quel-
que reconnaissance a celui qui, avant de mourir, a voulu le lui appor-
ter ?

Pu. DavuLTE.

(1) Essai, p. 165.
(2) Ibid., p. 152.
(3) Ibid., p. 16q.



	Franz Leenhardt : 1846-1922

