Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 10 (1922)

Heft: 43

Artikel: Etude critique : volonté et conscience
Autor: Reverdin, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE GRITIQUE

VOLONTE ET CONSCIENCE

Percival Fruricer. Volonté et conscience. Essai de monisme
spiritualiste. Ouvrage couronné par !'Université de Genéve
(Prix Amiel 1919), Genéve, Georg ; Paris, Alcan, 1920, 1 vol.
de v, 469 p. in-8.

Issu d'une de ces crises qui bouleversent « la vie intellec-
tuelle et morale », ce livre a demandé ses plus hautes inspira-
tions aux dialogues de Platon ainsi qu'a I'Evangile, et il unit
des éléments de doctrines qu’il a dégagés des ceuvres de Leib-
nitz, de Kant, de Charles Secrétan, de Boutroux, d’Alired
Fouillée, de William James. Le lecteur se demandera s’il les a
intégrées dans une philosophie vraiment nouvelle et pleinement
cohérente; avant de présenter & l'auteur quelques-unes des
réflexions qu'éveille son ouvrage, je tiens a rendre hommage a
la netteté vigoureuse, comme a l'enthousiasme et la sincérité
dont sa recherche est animée : on sent que le souci de la vérité
la maintient constamment dans une tension fervente ; il sait
exprimer avec gravité les tourments et les joies de sa pensée,
les aspirations et les convictions de sa conscience, et il atteint
jusqu’a la beauté dans les moments ol son dme s’engage toute.
Quelques jugements quon vienne a porter sur sa méthode et
sur son « systéme », on se plaira, je 'espére, & reconnaitre, pour
les estimer, les qualités intellectuelles et morales du jeune philo-
sophe.

Pour la méthode, notons-le, M. Frutiger proteste a plusieurs
reprises qu’il veut s'opposer au dogmatisme. Que faut-il penser
qu’il entende par la ? Qu’il rompt avec la philosophie comprise
comme spéculation sur la chose en soi ? Non pas. Sa conception



138 HENRI REVERDIN

doit étre, a cet égard, rangée au nombre de ce quon peut
appeler les dogmatismes : elle ne prétend a rien de moins qu’a
étre une « conception vraiment métaphysique de l'absolu ». Ce
qu’il désigne a plusieurs reprises par dogmatisme, et qu’il répu-
die, c’est la prétention de ceux des philosophes « qui donnent
leur opinion pour absolument certaine et comme l'expression de
la vérité intégrale » ; pour lui, lorsque son long effort est achevé,
voici ce qu’il écrit : « Si nous espérons avoir résolu certaines
difficultés, nous ne prétendons pas avoir tout expliqué » ; mettons-
le au bénéfice de cette déclaration, que signerait, jimagine,
plus d’'un philosophe ! et prions-le d’examiner s’il n’hésite et
n'oscille pas entre deux théses, dont la premiére est qu’en droit,
sinon en fait, il n'existe qu'un systéme philosophique ; et la
seconde : quen droit comme en fait il y a plusieurs philo-
sophies (1). Comment concilie-t-il la sévérité, la fougue, j'allais
écrire I'apreté de certaines de ses critiques avec cette déclara-
tion — toute psychologiste — de sa préface : « il ne s’agit pas
de logique ou de géométrie, mais d'une interprétation du monde,
et si les interprétations sont multiples, nous aurions tort de le
regretter » ?

Je ne saurais discuter, dans le cadre de cette étude, toutes
les questions que pose la lecture de 1'Essai ; jen mentionnerai
quelques-unes qui sont, je crois, les plus importantes : le role
que M. Frutiger attribue a I'intuition dans le passage, si rapide-
ment exécuté, du « microcosme », dont la connaissance nous est
fournie par l'aperception du moi, au « macrocosme » qui est
I'Univers ; les applications qu'il fait du principe de contradic-
tion, d'une part, quand il discute de l'esprit et de la matiére,
et d’autre part, quand il opére la synthése des doctrines; la
nature de la distinction et lI'ordre de préférence qu’il institue
entre sa métaphysique et les sciences ; 1'élévation a l'absolu
qu’il effectue pour le premier des deux termes en couple, qu'il
déclare corrélatifs (unité-multiplicité, cause-eftet, perfection-
imperfection) ; la réduction de toutes les relations rationnelies
aux seuls rapports de qualité, donnés comme purement et unique-
ment qualitatifs.

(1) « Grace au sentiment, les systémes palpitent de vie et chacun d’eux
devient une « Weltanschauung », une vue originale du monde et comme la
projection d’'une personnalité » (p. v.).



VOLONTE ET CONSCIENCE 139

Pour examiner si M. Frutiger a résolu, je ne dirai pas toutes
les difficultés qu'impliquent les grands problémes philosophi-
ques, mais celles dont il espére tout particuliérement avoir
triomphé, je chercherai si son FEssai de monisme spiritualiste
a réalisé pleinement son propos, qui était d’'« unifier » tout le
réel. Tout convaincu que l'auteur semble étre d'y avoir réussi
mieux que les autres philosophes monistes, je ne puis m’em-
pécher de lui demander si son « spiritualisme absolu » ne laisse
pas subsister dans le réel, tel qu’il le concoit, des différences
qu'on doit tenir pour des oppositions non encore... surmontées.

Et d’abord, méme si I'on admire la vigueur et la richesse des
critiques qu'il adresse aux dualismes, puis aux monismes idéa-
listes et matérialistes, on pourra penser que la réduction de
toutes les formes du réel a Iesprit, telle qu’il prétend l'avoir
effectuée, implique une ambiguité. Ne reste-t-on pas perplexe
quand il définit la matiére : de « 'esprit dégradé » ? Sans doute
M. Frutiger nous convie-t-il & recourir a l'intuition ; au regard
de celle-ci, tout apparait « tendance », « activité », activité de
méme nature que celle qui constitue le moi dont nous avons
I'aperception directe ; grice a l'intuition on verrait I'appétition,
le vouloir-vivre qui, des les étres les plus infimes, anime la
nature, « se muer progressivement en conscience ». L'auteur
écerit : « Il n'y a pas un abime, mais seulement une distance
immense entre les forces aveugles du monde physique et I'acti-
vité libre et consciente des personnes »; et ailleurs : « Tous les
étres participent de l'esprit divin et tous aspirent a la perfec-
tion divine ». J'éprouve quelque difficulté a croire que les vagues
dans les immensités marines ou les grains de sable dans les
déserts sont soulevés au dessus d’eux-mémes par la tendance a
la perfection ; et peut-étre M. Frutiger partageait-il cet embarras
quand il parlait des forces aveugles du monde physique.

Ce qu'on appelle communément matiére doit étre tenu, nous
dit-on, pour de l'esprit dégradé. Mais, demanderai-je, comment
cette dégradation est-elle présentée ; ne le serait-elle pas en deux
sens différents ? D’une part, la dégradation qui affecte certains
étres est donnée pour la marque et la conséquence d'un recul,
d’une régression, d'une redescente : « que la conscience s’étei-
gne, que la volonté subisse une détente, et 1'étre déchoit de
I'état que nous appelons spirituel dans 1'état que nous appelons



1540 HENRI REVERDIN

matériel ». D’autre part, la dégradation désigne une certaine
position inférieure sur l'échelle des étres ; M. Frutiger n’écrit-il
pas qu'aux degrés les plus bas il n’y a « pas encore eu de
conscience », et ne fait-il pas allusion & certains événements
qui « se sont passés antérieurement a l'apparition des étres sen-
tants » ? Ainsi, la matiére, n’est-ce pas (sous un terme unique) :
ou de l'esprit qui s’est dégradé; ou de lesprit... qui n’a pas
encore accédé a la vie spirituelle, dont il ne posséde aucune
des caractéristiques : intelligence, volonté, conscience ? Le terme
de force appliqué en méme temps au monde physique et au
monde psychique a donc pour fonction d’'unifier, & la faveur,
je le crains, d'une équivoque, des réalités singuliérement diffé-
rentes.

Mais supposons qu'en invoquant le principe de la continuité
et en dirigeant son application suivant la ligne descendante des
dégradations insensibles on n’ait jamais a franchir aucun abime,
il resterait & examiner la réduction qui, d’aprés l'auteur, con-
sommerait et assurerait le succés de son monisme : celle de la
quantité en ualité. L’unification serait-elle vraiment opérée
quand la pensée rapporterait tout sur ce plan-la ?

Rappelons que selon cette conception qualitative il n'y aurait
entre les diverses formes de l'étre que des différences de degrés,
et que chaque forme pourrait étre identifiée — aux différences de
degrés prés — a toutes les aatres (1). Tracant laligne ascendante,
M. Frutiger écrit que l'étre, « en passant d’une forme inférieure
a une forme supérieure, change véritablement parce qu’il devient
plus riche en qualités ». Ainsi le progrés, pour autant qu’il se
réalise dans notre monde, consisterait a gravir, échelon aprés
échelon, tous les degrés de I'amélioration. Mais M. Frutiger est
trop sensible au mal, dont il fait surgir en termes saisissants
la tragique réalité, pour ne parler que de progrés : la liberté,
ce don de Dieu a la eréature, la créature en a mésusé ; et ce
fut la chute, avec ses conséquences et ses suites funestes : une
tendance au mal s’oppose au désir du bien.

Saisie dans son ensemble, cette philosophie pose, d'une part

(1) « Nous voulons unifier et non pas uniformiser le monde; et la seule
chose que nous n'admettions pas, c¢’est qu’il y ait au sein de la réalité des
coupures béantes, des différences irréductibles entre deux ou plusieurs
substances. » (p. 328.)



VOLONTE ET CONSCIENCE 141

la perfection comme réalisée en Dieu, et, d'autre part, le monde
imparfait. On pourrait étre déja conduit a4 trouver qu'il y a la
une dualité qualitative. Mais ce monde imparfait n'est-il pas tel
en deux sens distincts, voire opposés ? C'est un composé sans
harmonie, tait de deux genres d’activités, celles dont l'im-
perfection palpite du désir de perfectionnement et de perfec-
tion, et celles qui ne se déploient que pour arracher au bien les
volontés qui s’abandonnent ou qui se révoltent (1).

Situant toutes choses sur le pilan des valeurs, attachons-nous
a la notion de la dégradation. L'Univers, tel que le concoit
M. Frutiger, est en son fond esprit, c’est-a-dire activité, mais
activité multiple, qualitativement diverse; perfection librement
agissante et attirante en Dieu, aspiration a la perfection et a la
liberté en la créature, qui est — on s’en souvient — de Pesprit
« dégradé » (2).

La causc de cette dégradation doit-elle étre cherchée dans la
chute de 'homme ? Répugnant & I'idée de faire du mal un mode
nécessaire de l'étre, M. Frutiger — aprés Secrétan et conformé-
mant & la tradition chrétienne — admet que la créature est
responsable de I'état de souffrance ou elle est, ayant mésusé de
la liberté gqu’elle tenait du Créateur. Faut-il voir dans le péché
l'origine unique de la « dégradation » qui entache la matiére ?
Ou bien d’autres étres y ont-ils coopéré ? Mais quels étres ?
On ne le saisit pas nettement et il semble bien que la chute,
quelles qu’aient été ses modalités, soit destinée, dans le monisme
spiritualiste de M. Frutiger, & fournir & elle seule l'explication
cherchée. Cependant 'auteur ne dit-il pas que les étres dépen-
dent d’autant plus de Dien qu'ils sont moins libres; et, faisant
allusion a la préhistoire, ne parle-t-il pas d’événements qui ont
précédé l'apparition des étres sentants ? Ne faudrait-il pas dire
alors que les formes inférieures de I'étre dérivent plus directement
du pouvoir créateur ? puis ajouter que toute dégradation,

(1) Cf. la déclaration de M. Frutiger: « Du réel on peut dire qu’il est un
et multiple tout ensemble : un dans son essence, 'activité, et multiple dans
ses manifestations j le terme qu’il convient de lui appliquer est celui d’hax-
monie »,

(2) Dien doit étre affirmé, parce que le relatif — le fini, le dépendant —
suppose I'absolu — qui est par soi. Et il doit étre affirmé perfection, « infini
qualitatif » possédant toutes les qualités.



142 HENRI REVERDIN

méme celle des étres les plus extérieurs a lhomme au sens
qualitatif (c’est-a-dire, en somme, les moins actifs, les moins
libres) est la conséquence d’'un mauvais usage de la liberté?
Mais comment faire dépendre la dégradation des étres inférieurs
d’'une liberté qu’ils auraient sans conscience ? Et si M. Frutiger
invoquait une chute hors du temps, ne reléguerait-il pas la
liberté plus loin qu’il ne veut ?

Quand l'auteur en vient a4 réduire toutes les choses a des
qualités, c’est en fonction du bien qu’il faut entendre ce terme
puisqu’il a d’abord interprété comme marques phénomeénales
tout ce qu'on appelle qualités sensibles (y compris I'étendue),
et que par sa philosophie il dit qu’il veut connaitre « I'étre en
soi ». Il semble néanmoins que deux idées de la dégradation
coexistent dans son systéme : l'une, qui ne reléve pas de la
morale et du bien, et 'autre qui, au contraire, le fait. La gra-
vité avec laquelle il parle du péché ne doit que l'empécher
d’énerver l'opposition du bien et du mal au point de faire du
mal un moindre bien (une indigence de qualités). A le lire on
sent, & ne s'y pas tromper, quil s’y refuserait. Il a raison.

Si grande que je me sente tenu de faire la part dumal volon-
taire — & laquelle il faut ajouter la part du mal qui résulte de
certaines solidarités — mon cceur, ma conscience et ma pensée
sont en face d'un mystére. Ici, au lieu de reprocher a M. Frutiger
de I'avoir méconnu, je tiens a dire qu’il I'a expressément reconnu.
Mais peut-on admettre que son spiritualisme absolu et qualitatif
satisfasse mieux que toute autre philosophie aux exigences du
monisme ? Je ne le pense pas ; et je crois l'avoir montré, mais
j'insisterai sur un point encore. M. Frutiger se déclare un adepte
du méliorisme (1). Je I'en approuve. L’exercice de la liberté a
comporté des risques, il en comporte encore, il en comportera
toujours. Aussi est-on surpris que l'auteur considére la liberté
comme une stre garante de cette parfaite continuité qu’il pro-
jette sur le réel! Animé de la tendance a la perfection, ne
faudrait-il pas, pour qu'une réelle continuité fat manifeste, que

(1) Le méliorisme, « seule forme véritablement morale de 'optimisme »,
a été soutenu par William James et Schiller. Voici les deux théses que
M. Frutiger en dégage : 1° le réel est plastique, et nous pouvons le modifier
dans une certaine mesure; 2° le salut du monde est possible, mais non
nécessaire ; la vie est donc une aventure et comporte un risque.



VOLONTE ET CONSCIENCE 143

le monde et réalisé, si je puis dire, tous les degrés hiérarchi-
ques des qualités, se fat enrichi contintiment de qualités meilleu-
res ? Or, d’aprés l'auteur lui-méme, non seulement il a failli,
mais encore, libre, il peut, libre, il pourra sacrifier des degrés
de bonté et d’excellence, faire retomber des possibles supérieurs
4 des réels inférieurs, anéantir 4 jamais certains possibles. Ici
encore — je veux dire sur l'échelle des qualités — continuité
parfaite et liberté réelle, bien loin de se concilier stirement,
peuvent s’'opposer l'une 4 l'autre. Et ne doit-on pas dire que
précisément elles 'ont fait ? Si vous le voulez bien, désignons
par A le monde réel avec toutes les « qualités » qu’il a présen-
tées ; par cette lettre unique nous ne pouvons prétendre qu'a le
distinguer des autres mondes possibles ; mais, conformément a
la thése : quil y a de la liberté dans le monde lui-méme, nous
reconnaissons que A aurait pu dérouler, développer ses possi-
bilités de telle maniére que maintenant — s’il Pavait fait —
nous aurions tort de l'appeler 4. Ceiat été B, C, D, que sais-
je ? Bt non seulement alors, mais toujours, a4 chaque instant il
pouvait, & chaque instant il peut, et & chaque instant il pourra
devenir différent de ce qu'en fait il fut, est ou sera. Des lors
aucun alphabet ne suffirait 4 désigner tous les mondes rendus
possibles par la création, telle qu’elle fut accomplie et dont une
partie seulement a été effectivement réalisée.

La philosophie de M. Frutiger veut prendre pour objet « la
réalité concréte ». Par son étude rétrospective, elle a montré
que le monde a opéré l'opposition irréductible du mal et du
bien qui empéche de dire qu’il a effectué une ascension constam-
ment progressive ; aussi notre monde réel ne peut étre identifié
avec ce monde possible de la continuité qui passerait d'un
moindre-bien & un plus grand bien. Envisage-t-on I'avenir avec
tout le courage du méliorisme, rien ne nous assure qu’il y aura
désormais progression constamment continue. Entrainée par son
aspiration au monisme, cette philosophie est conduite a la
contemplation d'un monde parfaitement continu, qui n’est pas
le monde réel. Et d’ailleurs, plutét que de s’élever par étapes
successives, qui ne souhaite que les volontés libres, dans des
élans subits et sublimes, soient comme soulevées et emportées
jusqu’aux sommets les plus purs de la vie de I'Esprit ?

Henri REVERDIN.



	Étude critique : volonté et conscience

